
 
   

 
e-ISSN: 2964-0687 

 
 

 

PROSES PERKEMBANGAN ISLAM DI NUSANTARA, TEORI MASUKNYA DAN 
PUSAT PENDIDIKAN ISLAM MASA AWAL DI ASIA TENGGARA 

 
Kusnadi 

Mahasiswa Program Doktor Pascasarjana UIN Alauddin Makassar, Indonesia  
nadikoez@gmail.com 

 
Bahaking Rama 

UIN Alauddin Makassar, Indonesia 
 

Muhammad Rusydi Rasyid 
UIN Alauddin Makassar, Indonesia  

 
 

ABSTRACT 

Since the arrival of Islam in this region, Islamic education has been practiced in the 
archipelago. Islamic education begins with interpersonal and collective interactions 
between preachers (educators) and their students. After the Muslim community was 
formed somewhere, they started to build educational centers. The mosque not only 
functions as a place of worship but also as a place of education. The mosque is the 
leading Islamic educational institution in Southeast Asia, side by side with the houses 
where the scholars or preachers live. Meunasah emerged as the forerunner of 
educational institutions in Aceh, then followed by dayah. 

Keywords: Education, Islam, Archipelago, Southeast Asia. 

 

ABSTRAK 

Sejak kedatangan Islam di wilayah ini, pendidikan Islam telah dipraktikkan di 
Nusantara. Pendidikan Islam dimulai dengan interaksi interpersonal dan kolektif 
antara da’i (pendidik) dan santrinya. Setelah komunitas Muslim terbentuk di suatu 
tempat, mereka mulai membangun pusat pendidikan. Masjid tidak hanya berfungsi 
sebagai tempat ibadah tetapi juga sebagai tempat pendidikan. Masjid adalah lembaga 
pendidikan Islam terkemuka di Asia Tenggara, berdampingan dengan rumah tempat 
tinggal para ulama atau dai. Meunasah muncul sebagai cikal bakal  lembaga 
pendidikan di Aceh, kemudian di ikuti dengan dayah. 

Kata Kunci : Pendidikan, Islam, Nusantara, Asia Tenggara. 

 
PENDAHULUAN 

Harus diakui bahwa popilasi terbesar umat islam dunia saat ini ada di kawasan asia. 

Menurut laporan Mastercard dan Crescent Rating, pada tahun 2022 populasi Muslim akan 

mendekati 2 miliar dan tersebar di 200 negara. Jumlah umat Islam tersebut setara dengan 

kurang lebih 25% umat Islam di dunia. Mayoritas atau 67% pemeluk Islam berada di kawasan 

Asia. Distribusi tertinggi berada di Asia Selatan dengan persentase 35,6%, diikuti Asia 

79

mailto:nadikoez@gmail.com


 
 

Tenggara 13,8%, Asia Barat 12,7%, Asia Tengah 3,4%, dan Asia Timur 1,5%. Pemeluk Islam 

juga banyak di Afrika sub-Sahara dengan persentase 17,9%. Hingga 12% umat Islam berada 

di Afrika Utara, 2,7% berada di Eropa dan sisanya 0,4% tersebar di berbagai wilayah lainnya. 

Sumber ini juga melaporkan bahwa umat Islam di dunia didominasi oleh laki-laki yang 

mencapai 50,8%, sedangkan perempuan mencapai 49,2%. Hingga 70% Muslim di seluruh 

dunia terdaftar di bawah usia 40 tahun pada tahun 2022. 

Dari sumber yang sama diperoleh informasi bahwa Indonesia adalah negara yang 

memiliki jumlah umat Islam terbesar di dunia. Berdasarkan laporan Royal Center for Islamic 

Strategic Studies (RISSC) atau MABDA bertajuk The Muslim 500 edisi 2022, 231,06 juta 

adalah Muslim. Jumlah ini setara dengan 86,7% dari total penduduk Indonesia. Persentase 

umat Islam di Indonesia mencapai 11,92% dari total penduduk dunia.  

Data diatas menarik untuk dibahas, apa lagi jika dikaitkan dengan sejarah. 

Sebagaimana diungkapkan Muhammad Hambal (2019:11) bahwa peristiwa yang kita dapati 

hari ini memiliki latar belakang yang harus di kaji dan difahami.  Dengan mengetahui sejarah 

suatu peradaban, maka kita dapat mengambil pelajaran dan hikmah atas apa yang terjadi 

dimasa lalu untuk dijadikan pedoman menata masa depan.  

Allah SWT berfirman dalah surah Yusuf ayat 111 :  

 
ْ
ف ا يُّ

ً
 حَدِيْث

َ
ان

َ
 مَا ك

ِۗ
بَابِ

ْ
ل
َ ْ
ولِى الِّ

ُ ا
 لِّ

ٌ
صَصِهِمْ عِبْرَة

َ
 فِيْ ق

َ
ان

َ
 ك

ْ
د

َ
ق

َ
صِ ل

ْ
ف

َ
يْهِ وَت

َ
ذِيْ بَيْنَ يَد

َّ
صْدِيْقَ ال

َ
كِنْ ت

ٰ
رٰى وَل

َ
اَ ت ل

ََ ك يْْ

 ࣖ 
َ
وْن

ُ
مِن

ْ
ؤ وْمٍ يُّ

َ
ق

ِّ
 ل

ً
رَحْمَة ى وَّ

ً
د

ُ
ه يْءٍ وَّ

َ
  ١١١ش

 

Artinya: Sungguh, pada kisah mereka benar-benar terdapat pelajaran bagi orang-
orang yang berakal sehat. (Al-Qur’an) bukanlah cerita yang dibuat-buat, melainkan 
merupakan pembenar (kitab-kitab) yang sebelumnya, memerinci segala sesuatu, 
sebagai petunjuk, dan rahmat bagi kaum yang beriman. (QS: Yusuf, 111). 
 
Sejarah sangat penting untuk dipelajari. Dengan memahami dan mempelajari 

sejarah nyata, kita dapat menghadapi masa depan dengan optimisme dan belajar dari 

kegagalan masa lalu untuk menghindari pesimisme. Siapa yang tidak mengenal sejarah, akan 

kehilangan cermin untuk merancang masa depan. Dia yang lalai akan sejarah akan 

kehilangan panutannya. Oleh karena itu, bagi mereka yang memiliki agenda untuk 

melemahkan umat Islam, mereka berpegang pada pepatah, "Jika Anda ingin melumpuhkan 

suatu bangsa, hilangkan mereka dari ingatan sejarahnya!"  

Selanjutnya Muhammad Hambal menyatakan bahwa adalah sebuah keniscayaan 

bagi umat islam untuk mempelajari sejarah islam agar kita bisa terus tumbuh dan 

berkembang mengisi peradaban, demikian pula halnya dengan sejarah pendidikan islam, 

kita punya tanggung jawab besar untuk mempelajarinya.  

 
METODE PENELITIAN 

Metode penelitian kepustakaan digunakan dalam karya ini. Langkah-langkahnya 

adalah sebagai berikut: 1) Mengumpulkan bahan pustaka dengan mencari informasi atau 

80



 
 

data empiris dari buku-buku, jurnal resmi, dan dokumen lain yang mendukung penelitian; 2) 

Meneliti sumber daya perpustakaan; 3) Membuat catatan bahan pustaka dan publikasi 

lainnya; dan 4) Mentransformasikan temuan review menjadi laporan dalam bentuk jurnal. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

Perkembangan Islam di Nusantara 

Berabad yang lalu, Gajah Mada menyatakan dalam Sumpah Palapa: Sira Gajah Mada 

pepatih amungkubumi tan ayun amukita palapa, sira Gajah Mada: Lamun huwus 

kalah Nusantara ingsun amukti palapa, lamun kalah ring Gurun, 

ring..Seram,..Tanjungpura,..ring..Haru,..ring..Pahang,..Dompo,..ring Bali, Sunda, Palembang

Tumasik, samana ingsun amukti palapa. 

Terjemahannya adalah: "Dia Gajah Mada Patih Amangkubumi tidak ingin 

melepaskan puasa. Ia Gajah Mada, "Jika telah mengalahkan pulau-pulau lain, saya (baru 

akan) melepaskan puasa. Jika mengalahkan Gurun, Seram, Tanjung Pura, Haru, Pahang, 

Dompo, Bali, Sunda, Palembang, Tumasik, demikianlah saya (baru akan) melepaskan puasa". 

Sebagaimana disebutkan dalam kitab Negarakertagama, wilayah “Nusantara” yang 

saat ini dapat dikatakan meliputi banyak wilayah Indonesia adalah; Sumatera, Kalimantan, 

Nusa Tenggara, sebagian Sulawesi dan pulau-pulau sekitarnya, sebagian Kepulauan Maluku 

dan Papua Barat. Ini termasuk Malaysia, Singapura, Brunei, dan sebagian kecil Filipina 

selatan. Secara morfologis, kata ini merupakan kata majemuk yang berasal dari bahasa Jawa 

Kuna nusa ("pulau") dan tengah (lebih/lebih). 

Menurut Helmiyati (2014:7), Nusantara adalah nama untuk seluruh kepulauan 

Indonesia. Namun, ditinjau dari awal kedatangan Islam di Asia Tenggara, dimana Indonesia 

merupakan negara yang relatif lebih awal dari kedatangan Islam di Asia Tenggara, teori ini 

masih relevan dengan kedatangan Islam di Asia Tenggara yang penting. Yang dimaksud 

Nusantara dalam makalah ini adalah sebuah wilayah yang mencakup Negara-negara yang 

ada di kawasan Asia tenggara. 

 
Proses Masuknya Islam di Nusantara 

Islam sebagai agama rahmatan lil alamin masuk ke Nusantaran melalui jalan damai. 

Demikian juga ketika masuk  ke kawasan Asia Tenggara,  islam hadir melalui suatu proses 

damai  yang  berlangsung  dalam kurun waktu  berabad-abad.  Tentang siapa  yang  

menyebarkan  Islam  ke wilayah  Nusantara,  Azyumardi  Azra dalam Helmiati (2014:5) 

memikirkan tiga teori. Hipotesis da'i didahulukan. Guru dan penda'wah yang ditahbiskan 

adalah mereka yang menyebarkan Islam. Tujuan mereka adalah untuk mendakwahkan Islam 

khususnya. Laporan yang disajikan oleh historiografi Islam klasik, seperti Hikayat Raja-raja 

Pasai (ditulis setelah tahun 1350), Sejarah Melayu (ditulis setelah tahun 1500), dan Hikayat 

Merong Mahawangsa, berfungsi sebagai dasar dari kemungkinan ini (ditulis setelah tahun 

1630). 

81

https://id.wikipedia.org/wiki/Sumpah_Palapa
https://id.wikipedia.org/wiki/Nusa_Penida
https://id.wikipedia.org/wiki/Pulau_Seram
https://id.wikipedia.org/wiki/Kerajaan_Tanjungpura
https://id.wikipedia.org/wiki/Kerajaan_Aru
https://id.wikipedia.org/wiki/Pahang,_Malaysia
https://id.wikipedia.org/wiki/Kerajaan_Dompu
https://id.wikipedia.org/wiki/Bali
https://id.wikipedia.org/wiki/Kerajaan_Sunda
https://id.wikipedia.org/wiki/Palembang
https://id.wikipedia.org/wiki/Palembang
https://id.wikipedia.org/wiki/Singapura


 
 

Teori trader adalah yang kedua. Perdagangan membantu menyebarkan Islam. 

Sebagian besar pertanyaan tentang bagaimana para pedagang membantu penyebaran 

Islam diajukan oleh para akademisi Barat. Mereka mengklaim bahwa pedagang Muslim 

mempromosikan Islam saat melakukan bisnis. Teori pedagang dikembangkan lebih lanjut 

oleh fakta bahwa para pedagang Muslim ini menikah dengan wanita lokal di daerah tempat 

mereka menetap. Fondasi masyarakat muslim dibangun dengan lahirnya keluarga muslim. 

Diklaim juga bahwa beberapa pedagang ini menikah dengan keluarga bangsawan lokal, 

membuka peluang bagi mereka untuk mendapatkan akses ke pengaruh politik yang dapat 

mereka gunakan untuk memajukan Islam. (Azumari Azra dalam Helmiyati, 2014:6). 

Teori Ketiga menurut Azumari Azra adalah  teori  sufi.  A.H. Johns mengklaim bahwa 

para sufi pengelana adalah orang-orang utama yang menyebarkan Islam di nusantara, 

meskipun kecil kemungkinan para pedagang memainkan peran penting. Hal ini didasarkan 

pada banyaknya sumber lokal yang menghubungkan penyebaran Islam di daerah ini dengan 

para guru keliling yang menunjukkan sifat sufi yang kuat. Sejak setidaknya abad ke-13, para 

sufi ini telah berhasil mengubah sebagian besar penduduk nusantara menjadi Islam. 

Kemampuan para guru sufi untuk menampilkan Islam dengan cara yang mudah diterima 

oleh masyarakat, terutama dengan menekankan kesesuaian Islam dengan keyakinan dan 

praktik keagamaan setempat, merupakan faktor utama keberhasilan mereka. 

Sebagaimana telah disebutkan, penyebaran Islam di Nusantara tidak melibatkan 

pergolakan politik, kekuatan militer, pergolakan politik, atau tekanan eksternal terhadap 

struktur kekuasaan lokal atau norma-norma budaya. Namun, Islam menyebar melalui 

perdagangan, perkawinan, dakwah, dan asimilasi komunitas Muslim dari subbenua Arab, 

Persia, dan India dengan penduduk setempat. 

Menurut Andi Herawati (2018) Berdasarkan bukti-bukti arkeologi berupa batu nisan 

dengan nama Ahmad bin Abu Ibrahim bin Abu Aradah alias Abu Kamil meninggal pada hari 

Kamis 29 Safar 431 H. ditemukan di jalur pelayaran dan perdagangan di Pharang, Campa 

Selatan, yang sekarang masuk Vietnam, Islam masuk Asia Tenggara mulai abad ke-7. Tulisan 

di nisan kedua yang kondisinya sudah memprihatinkan dan lebih mirip tulisan jawi (Arab-

Melayu) sudah rusak dan berisi keterangan tentang pembayaran pajak, hutang piutang, dan 

tempat tinggal. 

Ekspansi Islam ke berbagai belahan Asia Tenggara tidak terjadi sekaligus, melainkan 

selama berabad-abad dengan persebaran yang tidak merata. Kondisi saat itu juga dalam 

berbagai konteks politik dan sosial budaya di seluruh Asia Tenggara. Misalnya, penguasa 

Sumatera Utara (sekarang Aceh) telah menerima Islam pada paruh kedua abad ke-13 

Masehi. Hal ini sebagaimana diungkapkan Helmiyati (2018:8) Berdirinya Demak, sebuah 

negara Islam baru, bertepatan dengan merosotnya pengaruh Majapahit. Oleh karena itu, 

sulit untuk menjawab pertanyaan “kapan, di mana, mengapa, dan dalam bentuk apa” Islam 

mulai berdampak pada masyarakat Asia Tenggara. Selanjutnya Helmiyati menginformasikan 

bahwa Catatan Cina menyebutkan bahwa orang Ta-Shih sudah ada di Kanton (Kan-fu) dan 

82



 
 

Sumatera pada masa dinasti Tang, tepatnya pada abad ke-9 dan ke-10. Sebutan orang Arab 

dan Persia yang pada saat itu jelas telah masuk Islam adalah Ta-Shih.   

Menurut Swandi (2018:2) sejak abad ke-13 M, para pedagang dari pantai Gujarat 

telah berkontribusi dalam penyebaran Islam. Vad Der Kroef dalam Swandi (2018:8) 

menyatakan bahwa Orang Arab telah mengunjungi Hindia Belanda (Nusantara) selama 

berabad-abad sebelum abad ke-15 dan ke-16. Mereka terutama pedagang yang mendirikan 

jalur perdagangan dari Mesir ke Cina bersama dengan beberapa negara Timur jauh lainnya. 

Ibnu Battuta, seorang musafir Arab terkenal, juga dikabarkan singgah selama dua bulan pada 

tahun 1347 untuk mengamati cuaca saat musim hujan.  

Seperti terlihat pada uraian di atas, hubungan dagang dan perkawinan memiliki 

peran dalam penyebaran Islam di Asia Tenggara pada masa-masa awalnya. Muslim dari 

dunia Arab diperkirakan telah menyebarkan Islam melalui perdagangan mereka di daerah 

ini. Selain itu, para pedagang muslim ini menikahi wanita setempat. Perkembangan keluarga 

muslim ini menyebabkan munculnya komunitas muslim secara bertahap, yang pada 

gilirannya memberikan kontribusi signifikan terhadap penyebaran Islam. 

Azumari Azra (2014:12) mengatakan bahwa  beberapa dari pedagang ini menikah 

dengan keluarga bangsawan setempat, yang membantu mereka atau keturunan mereka 

pada akhirnya naik ke posisi pengaruh pemerintahan yang dapat mereka manfaatkan untuk 

menyebarkan Islam. Tetapi menurut A.H. Johns, tampaknya tidak mungkin para pedagang 

akan berhasil mengubah sebagian besar penduduk menjadi Islam. Karena itu, menurutnya 

sufilah sangat penting.  Dia mengatakan bahwa setidaknya sejak abad ke-13, para sufi ini 

berhasil mengubah banyak penduduk Asia Tenggara menjadi Islam, meningkatkan dominasi 

Islam. Hal ini disebabkan para sufi ini menampilkan Islam dengan cara yang menarik, antara 

lain dengan menyelaraskan keyakinan pribumi dengan Islam, bukan mengamati variasi dan 

perubahan dalam praktik keagamaan. Misalnya, mengajarkan teosofi sinkretis yang ruwet 

yang umumnya dikenal oleh masyarakat adat dan yang mereka masukkan ke dalam ajaran 

Islam atau yang merupakan pengembangan dari dogma-dogma utama Islam adalah contoh 

memperkenalkan Islam dengan seluk-beluk tasawuf.  Sufi ini mahir dalam ilmu magis dan 

memiliki kemampuan penyembuhan. Mereka dipersiapkan untuk mempertahankan 

kesinambungan sejarah dan menggunakan ekspresi dan komponen budaya pra-Islam dalam 

konteks Islam. (A.H Jones dalam Helmiyati 2014:13-14).  

Dari uraian diatas, tampak bahwa proses masuknya islam di Nusantara melalui 

beberapa cara, antara lain : 

1) Perdagangan. 

Perdagangan berfungsi sebagai saluran awal Islamisasi. Pedagang muslim dipaksa untuk 

berpartisipasi dalam perdagangan dari negara-negara di bagian barat, tenggara, dan 

timur Asia karena aktivitas perdagangan yang cepat antara abad ketujuh dan keenam 

belas Masehi. 

2) Perkawinan. 

83



 
 

Pedagang Muslim biasanya memiliki status sosial yang lebih tinggi daripada kebanyakan 

pribumi jika dilihat dari perspektif kemampuan ekonomi. Tak heran jika para wanita 

setempat, khususnya para putri bangsawan, sangat ingin menikah dengan para 

saudagar tersebut. Calon pengantin harus seiman (agama Islam) untuk dapat menikah, 

oleh karena itu mereka harus masuk Islam terlebih dahulu. Ini adalah salah satu syarat 

menikah secara islah. Ketika mereka memiliki anak, habitat mereka meluas. Pada 

akhirnya, kota-kota, daerah-daerah, dan kerajaan-kerajaan Islam muncul. Jika seorang 

pedagang muslim menikah dengan anak bangsawan, anak raja, atau anak bangsawan, 

akan lebih menguntungkan karena raja, bangsawan, atau bangsawan akan 

mempercepat proses islamisasi. Seperti halnya Raden Rahmat, Sunan Ampel, Sunan 

Gunung Jati, Nyai Kawunganten, Brawijaya dan Campa yang menggulingkan Raden 

Patah (raja pertama Demak), diantara para penguasa lainnya. 

3) Dakwah. 

Para da'i yang datang bersamaan dengan kedatangan para pedagang melakukan 

kegiatan dakwah yang gencar. Ada juga sufi keliling di antara para pengkhotbah ini. 

Teosofi diajarkan oleh para pendakwah sufi, guru sufi, atau sufi dan dipadukan dengan 

doktrin-doktrin yang dikenal secara umum di Indonesia. Daya tarik terbesar bagi 

penduduk setempat adalah keahlian mereka dalam hal mistis dan kemampuan 

penyembuhan mereka. Bahkan ada yang menikahkan putri bangsawan setempat di 

antara mereka. Tasawuf, sebuah "bentuk" Islam yang diajarkan oleh penduduk 

setempat, mirip dengan cara berpikir orang-orang yang sebelumnya menganut agama 

Hindu, sehingga agama baru ini mudah dipahami dan diterima.  di antara para guru 

tasawuf yang memberikan ajaran dengan sentimen mental Indonesia. Pemikir tersebut 

antara lain Sunan Panggung di Jawa, Syekh Lemah Abang, dan Hamzah Fansuri di Aceh. 

Ajaran mistik semacam ini terus berkembang pada abad ke-19 dan abad ke-20 Masehi. 

4) Pendidikan 

Islamisasi atau penyebaran Islam juga terjadi dalam sistem pendidikan, melalui 

pesantren dan pondok yang dijalankan oleh guru agama, kiyai, dan ulama. Calon ulama, 

ustadz, dan kiai mendapatkan pendidikan agama Islam melalui pesantren atau pondok 

tersebut. Mereka kembali ke komunitas lokal mereka setelah menyelesaikan studi 

mereka di pesantren dan berdakwah di sana untuk menyebarkan Islam. Misalnya, 

pesantren Sunan Giri dan Raden Rahmat masing-masing di Giri dan Ampel Denta, 

Surabaya. Banyak alumni pesantren Giri yang diminta untuk mengajarkan Islam di 

Maluku. 

5) Kesenian 

Contoh Islamisasi melalui seni yang paling terkenal adalah pertunjukan wayang. Sunan 

Kalijaga dianggap tokoh yang paling bisa menampilkan wayang. Sunan Kalijaga tidak 

pernah meminta bayaran untuk penampilannya, tetapi dia meminta penonton 

bergabung dengannya dalam membaca syahadat. Namun, ajaran Islam dan nama-nama 

pahlawan Islam dimasukkan ke dalam sebagian besar cerita pewayangan yang masih 

84



 
 

bersumber dari cerita Ramayana dan Mahabarata. Bentuk seni lainnya, seperti sastra 

(hikayat, babad, dll.), seni bangunan, dan patung, juga digunakan sebagai alat Islamisasi. 

 

 

6) Politik 

Mayoritas penduduk Sulawesi Selatan dan Maluku masuk Islam setelah raja mereka 

melakukannya terlebih dahulu. Ekspansi Islam di wilayah ini sangat dipengaruhi oleh 

pengaruh politik raja. Selain itu, ketika pecah perang antara kerajaan Islam dan non-

Islam dan pihak Islam secara politis menarik banyak warga kerajaan non-Islam untuk 

masuk Islam, baik di Sumatera dan Jawa maupun di Indonesia bagian timur. 

 
Proses Perkembangan Islam Di Nusantara 

Pada bagian terdahulu telah diuraikan bahwa penyebaran islam di Nusantara tidak 

terlepas dari interaksi antarmasyarakat kepulauan dengan pedagang Arab dan India. Hal ini 

diperkuat oleh Badri Yatim (2019:285) yang menyatakan bahwa Tiga fase dapat dibedakan 

dalam sejarah Islam di Asia Tenggara: yang pertama adalah fase terhentinya pedagang 

Muslim di pelabuhan-pelabuhan Asia Tenggara; yang kedua adalah keberadaan komunitas 

muslim di berbagai pelosok nusantara; dan yang ketiga adalah fase berdirinya kerajaan-

kerajaan Islam. 

Keberadaan kerajaan Islam di Nusantara memegang peranan penting dalam 

perkembangan agama islam yang diawali dengan bersyahadatnya sultan atau raja setempat 

yang kemudian di ikuti oleh keluarga besar istana, kaum bangsawan dan kemudan menyebar 

sampai dengan rakyat jelata. Peran penting yang diambil oleh kesultanan dalam penyebaran 

islam bukan hanya terfokus pada peran politik, namun juga bidang lain, seperti hukum, 

pendidikan sampai dengan peningkatan syiar dan dakwah agama.  

Menurut Helmiati (2014:24), Kerajaan Perlak, Kerajaan Samudera Pasai, Kesultanan 

Malaka, Kesultanan Aceh Darussalam, dan Palembang adalah beberapa kerajaan Islam yang 

disebutkan. Ada beberapa kesultanan di Jawa, antara lain Kesultanan Demak, yang disusul 

Kesultanan Pajang, Mataram, Cirebon, dan Banten. Kerajaan Ternate adalah ilustrasi 

lainnya. Pada tahun 1440, Islam masuk ke kerajaan kepulauan Maluku ini. Bayang Ullah 

adalah raja Muslim. Raja telah masuk Islam, tetapi belum menjadikan Islam sebagai bagian 

dari sistem pemerintahan. Baru setelah Kerajaan Ternate diubah menjadi Kesultanan 

Ternate pada tahun 1486 di bawah kepemimpinan Sultan Zainal Abidin yang pertama, 

Kesultanan Ternate memperoleh status politik Islam.  Kerajaan Tidore dan Bacan adalah 

dinasti Islam Maluku selanjutnya. Selain itu, beberapa kepala suku di Papua telah masuk 

Islam sebagai akibat dari dakwah yang dilakukan oleh kerajaan Bacan. Kesultanan Sambas, 

Pontiana, Banjar, Pasir, Bulungan, Tanjungpura, Mempawah, Sintang, dan Kutai adalah 

organisasi Islam lanjutan di Kalimantan. Islam dimasukkan ke dalam lembaga kerajaan Gowa 

85



 
 

dan Tallo, Bone, Wajo, Soppeng, dan Luwu di Sulawesi. Sementara itu, kesultanan Bima di 

Nusa Tenggara menjalankan penerapan Islam. 

Selanjutnya, Azumari Azra dalam Helmiati (2014:25) menyatakan bahwa salah satu 

pendorong terkuat dalam perkembangan islam di Nusantara adalah munculnya kerajaan 

atau kesultanan islam. Kerajaan  Islam  yang muncul pertama di Nusantara adalah Kerajaan 

Perlak di Aceh. Secara geografis, Aceh di Pulau Sumatera dianggap sebagai daerah pertama 

di Nusantara yang menerima Islam. Menurut legenda, Perlak telah menjadi negara Islam 

sejak abad kesembilan. Pandangan ini dikemukakan oleh sejumlah orang, antara lain Yunus 

Jamil dan Hasymi, yang mengaku berdiri pada 225H/845M. Pendirinya adalah pelaut 

komersial Muslim dari negara-negara Gujarati, Persia, dan Arab yang awalnya datang untuk 

mengislamkan penduduk pribumi. Azra mengklaim bahwa saat ini tidak ada bukti kuat 

bahwa entitas politik Muslim yang dikenal sebagai "Kesultanan Perlak" ada di wilayah ini 

sekitar pertengahan abad kesembilan. 

Ranah Samudera Pasai adalah yang berikutnya. Kerajaan yang terletak di pesisir 

timur laut Aceh ini diperkirakan muncul akibat Islamisasi wilayah pesisir yang sering 

didatangi para pedagang Muslim sejak abad ke-7 dan ke-8 Masehi pada awal atau 

pertengahan abad ke-13. Batu nisan yang terbuat dari granit Samudera Pasai berfungsi 

sebagai pengingat kerajaan ini. Malik al-Saleh, penguasa pertama kerajaan, diperingati di 

monumen tersebut. Beliau meninggal dunia pada tahun 696 H, atau kira-kira tahun 1297 M, 

pada bulan Ramadhan. Raja pertama kerajaan ini dan pendirinya adalah Malik al-Saleh. Hal 

ini dibuktikan dengan kajian yang dilakukan oleh para akademisi Barat terhadap sejumlah 

sumber, maupun melalui sejarah lisan yang diwariskan secara turun-temurun dan kemudian 

tercatat dalam Hikayat Raja-Raja Pasai dan Hikayat Melayu. (Helmiyati, 2014:24-25). 

Selanjutnya, Helmiyati menyatakan bahwa, Catatan Cina dari awal tahun 1282 juga 

memberikan informasi, yang menyatakan bahwa kaisar Cina menerima utusan dari Sa-mu-

ta-la (Samudera) yang membawa nama-nama Islam, terutama Sulaiman dan Husein. Ini 

adalah pertama kalinya di wilayah ini para pedagang pribumi dan Muslim dari Arab, Persia, 

dan India berinteraksi. Akibatnya, diasumsikan bahwa sejak perjumpaan itu, proses 

Islamisasi terus berlangsung.  

Badri Yatim dalam Helmiyati memberikan informasi bahwa Ibnu Battuta, seorang 

musafir Maroko yang terkenal, yang singgah di Samudera Pasai pada tahun 1345 M saat 

melakukan perjalanan dari Delhi ke Cina, memberikan informasi tentang kesultanan ini. 

Sultan Al-Malik al-Zahir, putra Sultan Malik al-Saleh, memimpin Samudera Pasai pada masa 

itu. Menurut Ibnu Battuta, Islam telah diberitakan di sana selama sekitar satu abad. Selain 

penguasa yang saleh, bersahaja, dan sangat religius, kerajaan ini konon memiliki rakyat yang 

tunduk. Menurutnya, Samudera Pasai saat itu berfungsi sebagai hub kajian agama Islam 

sekaligus tempat pertemuan para pakar dari berbagai negara Islam untuk membahas 

berbagai isu teologis dan global. 

Kesultanan Malaka adalah kesultanan Islam berikutnya di Asia Tenggara. Karena 

mampu menaklukan Aru, Pedir, Lambri, Kampar, Inda Giri, Siak, Jambi, Bengkalis, Riau, dan 

86



 
 

Lingga pada tahun-tahun berikutnya, Kesultanan Malaka turut andil dalam pertumbuhan 

Islam di Asia Tenggara. Malaka juga berhasil menguasai Semenanjung Melayu yang meliputi 

Pahang, Pattani, Kedah, dan Johor.  

Kerajaan Islam kedua di Asia Tenggara adalah Kesultanan Malaka. Awal abad ke-15 

menyaksikan berdirinya kesultanan ini. Mengenai Islamisasi Tanah Melayu, Zainal Abidin 

menulis dalam Helmiyati (2014: 32) bahwa Kesultanan Malaka tidak dapat sepenuhnya 

dikesampingkan karena konversi ke Melayu terjadi terutama pada masa pemerintahan 

Kesultanan Malaka pada abad ke-15. Dengan kata lain, pada periode ini, Islam menjadi inti 

dari cara hidup kesultanan Malaka. Malaka sangat memperhatikan kemajuan Islam karena 

merupakan pusat studi Islam. Islam dengan cepat maju berkat tindakan para sultan yang 

berkonsentrasi melayani para akademisi agama. Islam yang memiliki landasan filosofis dan 

rasional yang kokoh berdampak pada banyak elemen masyarakat Melayu. Bagi orang 

Melayu, ajaran dan prinsip Islam yang sejalan dengan Islam menjadi sumber ajaran moral 

yang berharga dalam kehidupan sehari-hari. 

Di waktu yang hampir  bersamaan yaitu abad ke 15M berdiri kesultanan Aceh 

Darussalam. Kesultanan ini berdiri berbeda dengan kesultanan lain, kesultanan Aceh 

Darussalam berdiri dengan landasan agama islam, islamlah yang menjadi landasan adanya 

kesultanan tersebut, dengan demikian kesultanan Aceh Darussalam tidak memiliki 

keterikatan dengan kebiasaan atau trasisi lama, namun muncul sebagai kesultanan yang 

memiliki tradisinya tersendiri yang terlepas dari tradisi lama. 

Syripudin Tippe dalam Helmiyati (2014:41) mengungkapkan bahwa Sekitar abad ke-

15 M, Kesultanan Aceh Darussalam berkembang menjadi kekuatan Islam terbesar di 

Nusantara dan terbesar kelima di dunia. A.H. Johns juga berpandangan bahwa Aceh, 

bersama dengan Malaka, adalah negara kota Islam yang paling signifikan di dunia Melayu 

antara abad ke-15 dan ke-17.  Kerajaan ini mencapai puncak kemegahannya pada abad ke-

17. Ini terkait erat dengan kemunduran kerajaan Malaka yang diduduki Portugis. Bukti ini 

termasuk, namun tidak terbatas pada, fakta bahwa para pedagang Muslim yang sebelumnya 

berbisnis dengan Malaka mengalihkan operasinya ke Aceh begitu Malaka berada di bawah 

kekuasaan Portugis (1511 M). Wilayah atau kerajaan di bawah kekuasaan Malaka mulai 

terpisah ketika Malaka ditaklukkan pada tahun 1511. Selain itu, Aceh mulai memperluas 

pengaruhnya ke seluruh wilayah sekitarnya di bawah pimpinan Sultan Ali Mughayat Syah 

(1511–1530), dan pada tahun 1524 M, kesultanan ini berhasil mengusir Portugis dari Pasai.  

Pada puncak kejayaannya, kesultanan ini menguasai Pedir, Pasai, Perlak, Deli, Johor, Kedah, 

Pahang, dan kota-kota lain di sepanjang pantai barat Minangkabau. 

Pada masa kejayaannya, yaitu sekitar abad ke-17, menurut A.H. Johns, dari semua 

fakta yang ada, nampaknya Aceh sangat penting. Aceh tidak hanya lebih dikenal. Sebuah 

kerajaan maritim yang kuat yang sangat Islami dan mandiri dalam perdagangan menemukan 

basis pembangunannya di Aceh. Kesultanan mempertahankan koneksi yang luas di luar 

negeri. Aceh adalah satu-satunya negara kepulauan di nusantara yang memiliki hubungan 

politik dan diplomatik yang begitu erat dengan kerajaan-kerajaan Islam Mughal, Persia, dan 

87



 
 

Turki Ottoman dalam hal hubungan dengan Timur Tengah.  Turki Usmani mendukung Aceh 

melalui kemitraan ini baik dalam bidang militer maupun politik, terbukti dengan diakuinya 

Aceh sebagai provinsi kekhalifahan Islam. Alhasil, status Aceh pada abad ke-16 diakui di 

seluruh dunia Islam. Penjelasan ini mungkin yang digunakan para sejarawan untuk 

mendukung klaim mereka bahwa Aceh adalah negara Muslim yang besar pada saat itu. 

Saat itu, Aceh adalah negara yang sangat kaya dan sukses. Sumber daya alam 

melimpah di Aceh. Selain penghasil kemenyan dan kapur barus, daerah ini terkenal sebagai 

penghasil timah dan rempah-rempah seperti lada dan kopi. Dengan lokasinya sebagai pusat 

pelabuhan niaga dan akses jalur perjalanan internasional, Aceh juga memiliki posisi yang 

vital. Kesultanan Aceh Darussalam adalah negara kota yang sukses berkat lokasinya yang 

strategis, sumber daya alam yang melimpah, dan kekayaan sumber daya manusia. 

(Helmiyati, 2014:42). 

Menurut Azyumardi Azra dalam Helmiyati (2014:54), Signifikansi kontribusi Aceh 

terhadap pertumbuhan Islam tidak bisa diremehkan. Pertumbuhan pemikiran keagamaan 

dan penyebaran dakwah Islam telah meluas seiring dengan perkembangan dan 

kemakmurannya di bidang ekonomi, politik, dan budaya. Aceh menjadi pusat ajaran Islam 

menunjukkan kemajuan kerajaan Aceh dalam bidang agama. Aceh pada masa itu 

berkembang menjadi episentrum pembelajaran di Asia Tenggara sehingga melahirkan para 

pemikir dan cendekiawan muslim terkemuka dengan nama-nama seperti Hamza Fansuri 

(wafat 1600), Syamsuddin al-Sumatrani (wafat 1630), Nuruddin al-Raniri (wafat 1657) , dan 

Abdul Rauf al-Sinkili (w. 1660). Keempat tokoh ini mewarnai sejarah keagamaan kesultanan 

Aceh pada abad 17-18 Masehi. Dua nama terakhir—al-Raniri dan al-Sinkili—merupakan dua 

dari tiga penghubung utama jaringan ulama di kawasan Melayu-Indonesia dan Timur Tengah 

yang memiliki kontribusi signifikan dalam melakukan reformasi agama dan membawa tradisi 

besar Islam. ke wilayah Melayu-Indonesia sambil menggagalkan kecenderungan kuat tradisi 

lokal untuk mempengaruhi Islam. 

Kesultanan Islam sejak berdirinya tumbuh menjadi pemain penting dalam 

perdagangan bebas global. Pada titik inilah kesultanan mengalami kekayaan yang 

berdampak signifikan terhadap penyebaran Islam ke seluruh Asia Tenggara. 

 
Teori Masuknya Islam ke Nusantara 

Menurut Azyumardi Azra dalam Helmiyati (2014:2) bahwa sejauh  yang berkaitan 

dengan  Ada berbagai sudut pandang di antara para ahli tentang masuknya Islam ke 

Nusantara. Divergensi ini, menurut Azyumardi Azra, berpusat pada tiga persoalan utama: 

perkembangan Islam di akar nusantara, pembawa dan da'i Islam, serta waktu kedatangan 

Islam pertama kali di nusantara. 

1. Teori Gujarat 

Menurut teori Gujarat, Islam masuk ke Indonesia dari Gujarat, India. Beberapa 

akademisi Belanda, termasuk Pijnappel, Snouck Hurgronje, dan Moquette, mengajukan 

teori ini. Menurut hipotesa ini, bangsa Arab yang telah hijrah dan menetap di wilayah 

88



 
 

India membawa Islam ke Nusantara, bukan dari Persia atau Arab, melainkan dari tempat 

berkembangnya disana.  Teori Gujarat ini mendasarkan pendapatnya melalui teori 

mazhab dan teori nisan. Ditemukan, sesuai dengan gagasan ini, bahwa Muslim di Gujarat 

dan Muslim dari Nusantara memiliki aliran pemikiran yang serupa. Mazhab Syafi'i adalah 

salah satu yang dianut oleh kedua komunitas Muslim ini. Hipotesis batu nisan yang 

menggambarkan penemuan model dan bentuk makam pada makam di Pasai, 

Semenanjung Melayu, dan Gresik yang bentuk dan modelnya sama dengan yang ada di 

Gujarat, juga mendukung aliran pemikiran ini. Mereka membuktikan bahwa Islam yang 

muncul di Nusantara pasti berasal dari sana sebagai hasil dari bukti ini (Helmiyati, 2014:3).  

Menurut Amirul Ulum (2015), Nisan Sultan Malik Al-Saleh dari Samudera Pasai, 

yang ditulis pada tahun 1297 dan memiliki gaya Islam Gujarat yang khas, memberikan 

beberapa bukti yang mendukung teori ini. Selain itu, terdapat catatan Marcopolo dan 

pengaruh sufi terhadap gerakan Islam Indonesia yang berkembang. Selain pembuktian, 

ada kekurangan yang ditonjolkan dalam dua penyangkalan. Pertama, meskipun lebih 

banyak orang di Gujarat yang mengikuti mazhab Hanafi daripada mazhab Syafii, 

penduduk Samudera Pasai adalah penganut Syafii. Kedua, Gujarat masih merupakan 

Kerajaan Hindu pada saat Samudra Pasai masuk Islam. 

Teori Mekkah dan teori Arab, yang keduanya didukung oleh Hamka, keduanya 

tidak setuju dengan teori Gujarat dan menyatakan bahwa Islam berasal dari dunia Arab. 

Bukti yang menghubungkan Dinasti Tang di Cina (Asia Timur), Sriwijaya di Asia Tenggara, 

dan Bani Umayyah di Asia Barat melalui Selat Malaka telah membentuk jalur 

perdagangan yang sibuk dan internasional, yang mendukung hal tersebut. (Nurbaiti, 

2019:41). 

2. Teori Bengal 

Menurut hipotesis ini, Benggala adalah tempat Islam Nusantara pertama kali 

muncul. Penulis hipotesis ini adalah S.Q. Fatimah. Gagasan makam juga merupakan dasar 

dari hipotesis Benggala Fatimi. Fatimi menegaskan bahwa desain dan bentuk nisan Malik 

al-Salih, raja Pasai, sangat berbeda dengan yang ditemukan di Gujarat. Desain dan bentuk 

batu nisan sangat mirip dengan yang ada di Benggala. Dia menyimpulkan bahwa Islam 

pasti berasal dari sana juga. Teori sekolah, bagaimanapun, kemudian diusulkan, yang 

merusak teori batu nisan Fatimi. Menurut paham mazhab, Muslim Bengali yang 

mengikuti mazhab Hanafi dan Muslim Nusantara yang mengikuti mazhab Syafi'i memiliki 

perbedaan mazhab yang mereka anut. Akibatnya, teori Bengal menjadi lemah. 

3. Teori Coromandel dan Malabar 

Berdasarkan sudut pandang Thomas W. Arnold, Harrison mengemukakan gagasan 

ini. Teori Koromandel dan Malabar, yang berpendapat bahwa Koromandel dan Malabar 

adalah tempat asal bentuk Islam Nusantara, juga mengambil kesimpulan dari teori 

mazhab. Mazhab Syafi'i adalah fasilitas yang dihadiri oleh umat Islam Nusantara, 

Koromandel, dan Malabar. Marrison menegaskan bahwa Gujarat masih menjadi monarki 

89



 
 

Hindu pada tahun 1292, tahun Pasai menjadi negara Islam. Hal ini membuat Gujarat tidak 

mungkin menjadi tempat penyebaran Islam pertama kali. 

 

4. Teori Mekah 

Hamka mengajukan teori Makkah, yang bertentangan dengan teori Barat yang 

mengatakan bahwa Gujarat, bukan Arab, adalah tempat pertama kali Islam muncul di 

Nusantara. Hamka juga tidak setuju dengan teori Gujarat yang menyatakan bahwa Islam 

masuk ke Nusantara pada abad ke-13 M dan dibawa ke sana langsung dari Mekah atau 

Arab. Pada abad pertama Hijriah, atau abad ketujuh Masehi, proses ini terjadi. Sejarawan 

Barat Crawfurd (1820 M), Keyzer (1859 M), dan Veith termasuk di antara mereka yang 

pertama kali mengusulkan dan mendukung gagasan Makkah (1878 M). Thomas W. Arnold 

menegaskan bahwa Malabar dan Koromandel bukanlah satu-satunya daerah di mana 

Islam diperkenalkan. Dikatakannya, pada awal Hijriah atau abad ke-7 dan ke-8 M, ketika 

para pedagang Arab mendominasi perdagangan Barat-Timur, mereka juga menyebarkan 

Islam. Hal ini berdasarkan catatan Cina yang mengklaim bahwa seorang pedagang Arab 

menjadi kepala komunitas Arab-Muslim di pantai barat Sumatera menjelang akhir abad 

ke-7. 

Dari Ahmad Mansyur Surya Negara (2016:99) mengklaim bahwa Prof Dr. Buya 

Hamka meminjam informasi dari Dinasti Thang China dalam seminar Medan tahun 1963 

tentang pengenalan Islam ke Indonesia. Pada abad ketujuh Masehi, Islam pertama kali 

masuk ke Nusantara. Menurut laporan di media Cina, dia tiba di sebuah daerah di pantai 

barat Sumatera yang merupakan rumah bagi para pebisnis Islam Arab, membuat para 

ahli menarik kesimpulan bahwa Islam berasal dari dunia Arab. disampaikan oleh seorang 

penjual Arab. Sebaliknya, berdirinya Kesultanan Samudera Pasai pada tahun 1275 M, 

atau abad ke-13 M, tidak menandai awal masuknya Islam melainkan perkembangannya. 

Teori Mekkah ini sejalan dengan pernyataan Azra bahwa teori Gujarat memiliki 

kekurangan, khususnya fakta bahwa India pada saat itu diperintah oleh seorang Hindu. 

Selain itu, kelemahan teori ini dapat dilihat dari perspektif agama atau mazhab yang 

dianut penduduk India dan Nusantara. mazhab Syafi'i, sedangkan Nusantara mengikuti 

mazhab Hanafi. Dengan demikian, menurut Azra, Gujarat bukanlah tempat pertama kali 

Islam masuk dan menyebar ke seluruh nusantara. 

Menurut Abza, Naquib Al-Atas juga tidak setuju dengan anggapan bahwa Islam di 

Indonesia berasal dari India dan malah mengaku dibawa ke sana oleh orang Arab dan 

Persia. Kehadiran mistisisme dalam kegiatan keagamaan masyarakat Melayu memang 

harus diakui, namun hal itu tidak membuktikan bahwa Gujarat adalah tempat asal Islam 

di Aceh. 

5. Teori Persia 

Thomas W. Arnold juga tidak mengabaikan gagasan teori kelima, teori Persia. Teori 

sekte juga merupakan dasar dari teori ini. Artefak bermotif Syiah dari sekolah agama 

90



 
 

ditemukan di Sumatera dan Jawa. Selain itu, disebutkan pula dua akademisi fikih 

kelahiran Persia yang dekat dengan Sultan. Yang lainnya dari Isfahan, sedangkan yang 

pertama dari Shiraz. (Helmiati, 2014:5). 

Selanjutnya Ahmad Mansyur Surya Negara (2016:100) memberikan rincian yang 

ditindaklanjuti oleh Profesor Dr. Abubakar Atjeh Menurut Profesor Dr. Housein Djaja 

Diningrat, Islam adalah sistem pemikiran Syi'ah yang berasal dari Persia. Pandangannya 

didasarkan pada sistem yang digunakan, khususnya di Jawa Barat, untuk membaca atau 

mengeja aksara Alquran. Argumen ini dipandang cacat karena tidak semua orang Persia 

yang menggunakan sistem bacaan itu adalah penganut filsafat Syiah. Bukankah saat itu 

Bagdad menjadi pusat pemerintahan bagi khalifah Sunni Abasyiah? Lebih khusus lagi, 

meskipun menggunakan metode pembacaan Alquran Persia, penganut Syiah tidak 

menggunakannya, meskipun sistem pembacaan Arab di Jawa Barat mirip dengan itu. Sufi 

yang mengikuti Qodariah Naksabandiyah bukankah mereka penganut mazhab Syiah? 

Mirip dengan bagaimana Abasiya di Persia mengikuti mazhab Syafi'i, Jawa Barat pada 

umumnya juga demikian. 

6. Teori Cina 

Dalam Runtuhnya Kerajaan Hindu Jawa dan Kebangkitan Negara-negara Islam di 

Jawa, yang diterbitkan pada tahun 1968, Profesor Dr. Slamaet Muljana tidak hanya 

menyatakan bahwa Sultan Demak adalah keturunan Cina tetapi juga sampai pada 

kesimpulan yang sama tentang wali. lagu. Sudut pandang ini menyimpang dari sejarah 

kuil Sam Pho Kong. Konik Kelenteng Sam Pho Khong misalnya menerima fatah dari Sultan 

Demak yang diberi nama Tionghoa panembahan jin bun. Ketika Panembahan Jin Bun 

berada di Palembang, Arya Damar merawatnya sebagai orang Cina, Swan Liong. Kata Cina 

tung ka lo digunakan untuk menyebut Sultan Trenggana. Sunan Ampel yang memiliki 

nama Tionghoa bong swi hoo merupakan salah satu wali songo yang memiliki nama 

Tionghoa. Toh A Bo adalah nama Tionghoa untuk Sunan Gunung Djati. 
 Sejarah nama 

tempat non-Tionghoa dan nama orang non-Tionghoa sebenarnya ditulis dalam bahasa 

Tionghoa juga, menurut budaya Tionghoa. Suhita, misalnya, adalah Ratoe dari kerajaan 

Maja Pahit dan putri Raja Wikramawardana. Su King Ta, nama Cinanya, tertulis di 

atasnya. San-fotsi, nama kerajaan Budha Sriwijaya, ditulis dalam bahasa Cina. Namun 

anehnya, Prof. Dr. Selamet Muldjana tidak mencatat bahwa kerajaan Buddhis Sriwjaya, 

juga dikenal sebagai San-fo-tsi, dan ratunya Suhita atau su raja Ta adalah orang 

Tionghoa. Besar kemungkinan Babad Sampo Kong Semarang juga mengasingkan nama 

Radja Kerajaan Madjapahit dan nama kerajaan Madjapahit. Nama-nama wali songo dan 

sultan Demak di Chinakan dalam babad Sam Po Kong, yang oleh Profesor Selamet Muldjana 

diartikan sebagai keturunan Tionghoa yang janggal. (Ahmad Mansyur Surya Negara, 

2016:101). 

Mengapa tidak semua nama tokoh sejarah dan nama lokasi diterjemahkan ke dalam 

bahasa Mandarin ketika Kronik Sam Po Kong ditulis? Akibatnya, tidak ada yang asli. Oleh 

karena itu, Nusantara tidak memiliki kerajaan yang bukan merupakan bagian dari Cina. 

91



 
 

Oleh karena itu, selain dibaca sebagai Tionghoa karena ditulis dalam bahasa Tionghoa 

dalam Babad Sam Po Kong, nama-nama orang suci shongo dan dinasti Sultan Demak juga 

harus dibaca sebagai keturunan Tionghoa atau wilayah Tionghoa. Prof Ahmad Masyur 

Surya Negara mengomentari teori-teori yang dikemukakan para ahli berdasarkan uraian 

tersebut. 

7. Teori Mesir 

Mazhab Syafi'i yang dianut oleh masyarakat di Mesir dan Nusantara merupakan 

komponen kunci dari gagasan yang dikemukakan oleh Kaijzer, yang juga berlandaskan 

pada teori mazhab. Niemann dan de Hollander sama-sama mendukung gagasan Arab-

Mesir ini. Namun, keduanya memberikan klarifikasi bahwa Hadramaut, bukan Mesir, 

yang menjadi asal muasal Islam Nusantara. Sementara itu, mereka berkesimpulan bahwa 

Islam datang ke Nusantara langsung dari Arab, bukan melalui dan dari India, dalam 

seminar-seminar yang diadakan pada tahun 1969 dan 1978 yang mengkaji 

kedatangannya. 

8. Teori Maritim 

Seorang sejarawan dari Pakistan mengklaim bahwa para navigator dan pengusaha 

Muslim yang dinamis dalam penguasaan maritim dan pasar bertanggung jawab atas 

pengenalan dan pertumbuhan Islam di Nusantara. Para pengusaha Arab menggunakan 

kegiatan ini untuk mulai memperkenalkan ajaran Islam di pantai-pantai yang mereka 

singgahi pada abad pertama hijriah atau abad ketujuh masehi dalam perjalanannya ke 

Cina Utara. Islam mulai menyebar ke seluruh pedalaman nusantara pada abad keenam 

dan ketiga belas, berkat para pengusaha lokal. 

 

Pusat Pendidikan Islam Asia Tenggara Pada Masa Awal 

Pendidikan adalah proses belajar mengajar yang mempersiapkan manusia sedini 

mungkin untuk mengkaji, memahami, dan mengamalkan segala cita-cita yang telah 

disepakati sebagai nilai-nilai yang terpuji dan didambakan, serta bernilai bagi perkembangan 

pribadi, masyarakat, bangsa, dan negara. Masyarakat yang bermoral kuat dapat diciptakan 

melalui pendidikan. Konsekuensinya, pendidikan dapat dilihat sebagai upaya yang disengaja 

untuk menghasilkan manusia yang bermoral lurus. Pendidikan Islam, di sisi lain, dapat 

dipahami sebagai suatu sistem yang memungkinkan seseorang (peserta didik) untuk hidup 

sejalan dengan pemikiran Islam. 

Invasi dan Islamisasi Asia Tenggara sangat erat kaitannya dengan pendidikan Islam. 

Menurut Mahmud Yunus, sejarah pendidikan Islam mendahului masuknya Islam ke 

Indonesia. Islamis bertanggung jawab untuk ini, dan karena mereka relatif baru pada saat 

itu, tidak dapat dihindari bahwa mereka akan memperoleh dan memahami doktrin Islam. 

Jadi, bahkan dalam pengertian dasar, proses pembelajaran sudah dimulai. 

Di sinilah pendidikan Islam pertama kali mulai terbentuk; awalnya, santri belajar di 

rumah-rumah, masjid, dan masjid, dan kemudian, pesantren. Setelah itu, sistem pendidikan 

92



 
 

madrasah konvensional seperti yang kita kenal sekarang mulai terbentuk. Pendidikan Islam 

pada awalnya diberikan secara informal di Indonesia ketika Islam mulai muncul di sana. Hal 

ini terlihat dari tindakan para pedagang muslim yang mempromosikan Islam saat berbisnis. 

Para pedagang menawarkan pengajaran dan pelajaran Islam kapan pun ada kesempatan. 

Sejak awal Islamisasi di Indonesia, masjid memiliki dampak yang signifikan terhadap 

pertumbuhan pendidikan Islam. Umat Islam yang sebagian besar berprofesi sebagai 

pedagang dan hidup berkelompok di berbagai lokasi telah tiba di Indonesia. Lokasi yang 

mereka tempati kemudian berkembang menjadi pusat perdagangan. Masjid ini berfungsi 

sebagai satu-satunya tempat berkumpulnya para ulama dan masyarakat umum pada saat 

itu. Ini karena masjid adalah satu-satunya lokasi lain yang dapat menjadi tuan rumah 

kegiatan ini. Maka tak heran, selain sebagai tempat ibadah, masjid juga berfungsi sebagai 

pusat kegiatan pendidikan bagi mereka yang tinggal di pedesaan. 

Sejak zaman Nabi Muhammad, tempat ibadah telah berfungsi sebagai lembaga 

pendidikan dalam sejarah Islam. Sejak saat itu, pendidikan informal juga mulai berlangsung 

di masjid yang berfungsi sebagai lokasi pendidikan, khususnya proses pendidikan Islam. Para 

da'i dan ulama yang menyebarkan Islam ke seluruh nusantara juga mengemban tugas ini. 

Generasi muda Muslim menerima pengajaran dan pelatihan dari masjid ini. Mereka 

akan membuka jalan bagi perkembangan masyarakat Muslim di Indonesia dan meluas ke 

setiap wilayah bangsa, yang pada akhirnya mengarah pada pendirian kerajaan Islam di sana. 

Pada fase selanjutnya, masjid terbukti sangat sukses sebagai tempat pendidikan dan 

pengajaran baik secara formal maupun informal. 

Berikut akan disajikan pusat pendidikan islam pada periode kerajaan islam di 

Indonesia. 

1. Kerajaan Perlak 

Perlak yang berdiri sekitar tahun 840 Masehi atau sekitar abad ke-8 merupakan 

kerajaan Islam pertama di Nusantara, sebagaimana telah disebutkan pada bagian di atas. 

Pendukung Islam Syiah adalah pendiri kerajaan, dan Sultan Alaudin adalah penguasa 

pertamanya. Pembangunan meunasah atau sarana pendidikan kader dakwah di setiap 

gampong (desa) yang akhirnya berkembang menjadi madrasah merupakan salah satu 

program terbaik Kerajaan Perlak dalam hal pendidikan Islam. 

Fasilitas pendidikan Islam Dayah Cot Kala juga terletak di Kerajaan Islam Perlak. 

Bahasa Arab, tauhid, tasawuf, akhlak, geografi, bahasa dan sastra Arab, sejarah dan tata 

negara, mantiq, ilmu falaq, dan filsafat adalah beberapa mata pelajaran yang diajarkan di 

Dayah, yang diibaratkan universitas. Sekarang, kerajaan ini kira-kira dekat dengan Aceh 

Timur. Pangeran Teungku Chik M. Amin, seorang ulama, mendirikannya pada akhir abad 

ke-3 H atau abad ke-10 Masehi. Ini adalah fasilitas pendidikan pertama. 

Lembaga pendidikan lanjutan yang disebut zawiyah (dayah) dibangun di setiap 

mukim, dan fasilitas pendidikan tinggi yang disebut Dayah Cot Kala didirikan di tingkat 

kerajaan. Hal ini menunjukkan bagaimana Nusantara dalam hal ini Aceh telah 

93



 
 

mengemban tugas mendidik dengan kurikulum yang sesuai dengan anak didik pada 

masanya sejak masuknya Islam. 

 

2. Kerajaan Samudra Pasai 

Kerajaan Islam Samudra Pasai berdiri pada abad ke-10 M di bawah pimpinan 

Malik Ibrahim bin Mahdum. Al-Malik Al-Shaleh adalah gelar raja kedua, sedangkan Al-

Malik Sabar Syah adalah gelar raja terakhir (1444 M/abad ke-15 H). 

Pendidikan tentu memiliki kedudukan tersendiri di bawah Kerajaan Samudera 

Pasai, ketika pendidikan Islam mencapai puncaknya pada abad ke-14 Masehi. Di Samudra 

Pasai, ada banyak kota tempat tinggal orang-orang terpelajar di antara penduduk 

setempat, demikian menurut Tome Pires. 

Menurut Ibnu Battuta, Pasai sudah menjadi episentrum studi Islam di Asia 

Tenggara pada abad ke-14 M, dan para intelektual dari negara-negara Islam berkumpul 

di sana. Ibnu Battuta mengklaim Sultan Malikul Zahir memiliki semangat belajar dan ilmu. 

3. Kerajaan Aceh Darussalam 

Kerajaan Aceh Darussalam ada di Aceh selain Kerajaan Perlak dan Samudera 

Pasai. Itu adalah kerajaan Islam yang ada pada atau sekitar abad ke-15 dan terletak di 

provinsi Aceh. Sultan Ali Mughayat Syah dinobatkan pada tanggal 8 September 1507 atau 

Minggu, 1 Jumadil awal tahun 913 H. 

Aceh mengembangkan pola dan sistem pendidikan militer dalam perjalanan 

sejarahnya yang panjang (1496–1903), berdedikasi untuk memerangi imperialisme 

Eropa, memiliki sistem pemerintahan yang tertib dan sistematis, mendirikan pusat-pusat 

penelitian ilmiah, dan menjalin hubungan diplomatik dengan negara-negara lain. bangsa. 

Dengan demikian, pada masa pemerintahan monarki Aceh Darussalam, pendidikan Islam 

juga telah dipraktikkan di Aceh, sebagaimana di kerajaan-kerajaan Islam lainnya (Nurbaiti, 

2019:67). 

Meunasah, jenjang pendidikan terendah di Kerajaan Aceh Darussalam, adalah 

tempat bermulanya (Madrasah). Akibatnya, ada sekolah atau lembaga pembelajaran di 

setiap desa. Pendirian ini memiliki berbagai tujuan, seperti sebagai tempat untuk 

merenungi segala persoalan serta tempat untuk menunaikan zakat fitrah pada hari 

sebelum Idhul Fitri atau pada saat bulan puasa. 

Tahap selanjutnya adalah Dayah, atau pondok pesantren jika demikian 

sebutannya saat ini. Fasilitas pendidikan yang disebut Dayah berfungsi sebagai 

lingkungan belajar permanen bagi kader ulama dan pemimpin Aceh. Sebagai organisasi 

sosial yang menawarkan berbagai layanan dan kegiatan untuk pemberdayaan 

masyarakat setempat, Dayah juga memiliki peran yang signifikan. Hal ini membuktikan 

bahwa alumni dayah telah menjadi panutan masyarakat sekaligus pengajar baik dulu 

maupun sekarang. Dayah merupakan organisasi pendidikan dan dakwah Islam tertua di 

94



 
 

Aceh, menurut Ibrahim. Dayah telah memberikan kontribusi yang signifikan terhadap 

peradaban Aceh, termasuk masjid dan meunasah. 

Kondisi pendidikan di kerajaan Aceh Darussalam sangat memprihatinkan. Balai 

Seutia Hukama, Balai Ulama Seutia, dan Balai Jemaat Ikatan Ulama merupakan lembaga 

negara yang membidangi pendidikan dan ilmu pengetahuan pada masa itu. 

 
KESIMPULAN 

Proses masuknya islam ke Nusantara diawali oleh adanya interaksi antara penduduk 

pribumi dengan pedagang yang berasal dari kawasan Arab dan India. Setidaknya ada tiga 

teori yang menjelaskan tentang proses masuknya islam ke Nusantara yakni teori da’I, teori 

pedagang dan teori sufi. 

Penyebaran islam yang penuh damai di Nusantara berjalan dalam kurun waktu yang 

cukup panjang dengan melalui berbagi cara, antara lain; perdagangan, perkawinan, dakwah, 

tasawuf, pendidikan, kesenian dan politik. Proses perkembangan islam di Nusantara 

diklasifikasikan menjadi tiga fase, yaitu; 1) singgahnya pedagang-pedagang muslim di 

pelabuhan-pelabuhan Nusantara, 2) tumbuhnya komunitas muslim di Nusantara, 3) 

berdirinya kerajaan/kesultanan islam di Nusantara. 

Kerajaan/kesultanan yang mengalami pertumbuhan sangat pesat pada awal 

kedatangan islam di Nusantara antara lain kerajaan Perlak, kerajaan Samudra Pasai, 

kesultanan Malaka dan kesultanan Aceh Darussalam. 

Ada beberapa teori yang menjelaskan tentang masuknya islam di Nusantara, antara 

lain; teori Gujarat, teori Bengal, teori Coromandel dan Malabar, teori Mekah, teori Persia, 

teori Cina, teori Mesir, teori Maritim. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdul Kodir, Sejarah Pendidikan Islam, CV. Pustaka Setia, Bandung, 2015 
Ahmad Mansyur Surya Negara, Api Sejarah Jilid 1. Surya Dinasti, Bandung, 2016 
Alqur’an Terjemahan Kementerian Agama 2019 
Amirul Ulum, Ulama-Ulama Aswaja Nusantara Yang Berpengaruh Di Negeri Hijaz. Pustaka 

Musi, Yogyakarta, 2015 
Andi Herawati. Eksistensi Islam di Asia Tenggara. Jurnal Ash-Shahabah, volume 4 Nomor 2, 

Juli 2018 
Helmiati, Sejarah Islam Asia Tenggara. Lembaga Penelitian dan Pengabdian Kepada 

Masyarakat Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Pekanbaru, 2014 
Muhammad Arban, Dinamika Perkembangan Pendidikan Islam di Asia Tenggara. Borneo 

Internasional Journal Of Islamic Studies, Vol. 2 (1), Nobember 2019 
Muhammad Hambal Shafwan, LC., M. Pd.I, Intisari Sejarah Pendidikan Islam. CV. Pustaka 

Arafah, Sukoharjo, 2019 
Nurbati, Pendidikan Islam Pada Awal Islamisasi Di Asia Tenggara, PT. Rajagrafindo Persada, 

Depok, 2019 
Swandi. Ragam Pustaka Periode Awal Perkembangan islam Nusantara. Buletin 

Perpustakaan Universitas Islam Indonesia, 2018 

95


