e-ISSN: 2964-0687

PERKEMBANGAN PENDIDIKAN ISLAM PADA MASA AWAL HINGGA
LAHIRNYA KERAJAAN ISLAM DI ACEH: LEMBAGA DAN TOKOHNYA

Masruraini*
Mahasiswa Program Doktor, Pascasarajana UIN Alauddin Makassar, Indonesia
masrurainimuhlis@gmail.com

Bahaking Rama
UIN Alauddin Makassar, Indonesia
Bahaking.rama@yahoo.co.id

Muhammad Rusydi Rasyid
UIN Alauddin Makassar, Indonesia
Muhammad.rusydi@uin-alauddin.ac.id

ABSTRACT
This study aims to provide a comprehensive explanation regarding the history of the
development of Islamic education in the early days until the birth of the Islamic
kingdom in Aceh, institutions and figures who played a role in the development of
Islam in Aceh. Basically, the effectiveness of the development of education in
Indonesia is of course inseparable from the central actor who has a role in the
process of the development of Islamization. There are many theories that actually
have different opinions in providing reviews regarding how the process of Islam
entered Indonesia, who brought it, when did it enter and where did its spread begin.
Several theories note that the object of the development of Islam in Indonesia first
occurred among the people of Aceh. The success and progress of education during
the Islamic empire in Aceh could not be separated from the influence of the ruling
Sultan and the role of the scholars and poets, both from outside and from the local
area. then in the form of manasah, frame, dayah which in subsequent developments
developed according to the demands of the times and technology.
Keywords : Education, Islamic Development, Aceh.

ABSTRAK
Penelitian ini bertujuan untuk memberikan penjelasan secara komprehensif terkait
sejarah perkembangan pendidikan Islam pada masa awal hingga lahirlah kerajaan
Islam di Aceh lembaga serta para tokoh yang berperan dalam perekembangan Islam
di Aceh. Pada dasarnya efektifitas perkembangan pendidikan di Indonesia tentunya
tidak terlepas dari aktor sentral yang memiliki peran dalam proses perkembangan
Islamisasi tersebut. Banyak teori-teori yang justru memiliki perbedaaan pendapat
dalam memberikan ulasan terkait bagaimana proses masuknya Islam ke Indonesia,
siapa pembawanya, kapan masuknya dan dimana awal mula penyebarannya.
Beberapa teori mencatat bahwa objek perkembangan Islam di Indonesia pertama
kali terjadi di kalangan masyarakat Aceh. Keberhasilan dan kemajuan pendidikan di

538


mailto:masrurainimuhlis@gmail.com
mailto:Bahaking.rama@yahoo.co.id
mailto:Muhammad.rusydi@uin-alauddin.ac.id

masa kerajaan Islam di Aceh, tidak terlepas dari pengaruh Sultan yang berkuasa dan
peran para ulama serta pujangga, baik dari luar maupun dari setempat.Lembaga
pendidikan di Aceh masa awal pendidkan yang berda di rumah-rumah, masjid-
masjid yang kemudian berbentuk manasah, rangkang, dayahyang pada
perkembangan selanjutnya berkembang sesuai dengan tuntutan kemajuan zaman
dan teknologi.

Kata Kunci : Pendidikan, Perkembangan Islam, Aceh.

PENDAHULUAN

Berkembangnya pola pikir dari beberapa kalangan seperti kalangan pemikir
pendidikan dan ilmuan memberikan pengaruh terhadap relavansi pendidikan yang ada
khususnya di Indonesia. Secara sederhana pendidikan diartikan sebagai usaha sadar dan
terencana untuk mewujudkan suasana belajar dan proses pembelajaran yang dengannya
diharapkan dapat meningkatkan keaktifan peserta didik mengembangkan potensi dirinya
untuk memiliki kekuatan spiritual keagamaan, pengendalian diri, kepribadian,
kecerdasan, akhlag mulia serta keterampilan yang diperlukan dirinya dan masyarakat
(Abdurrahman dkk, 2022:1-2). Pendidikan merupakan sebuah aktifitas yang memiliki
maksud atau tujuan tertentu yang diarahkan untuk mengembangkan potensi yang
dimiliki manusia baik sebagai probadi ataupun sebagai masyarakat. Tanpa adanya
pendidikan, seseorang bisa buta arah dalam menempuh perkembangan kehidupan di
dunia ini. Hal ini menunjukkan akan pentingnya menjalin sebuah pendidikan yang mampu
memberikan pengaruh besar kepada kehidupan orang-orang terutama dalam
memberikan perkembangan pendidikan pada generasi mendatang, khususnya anak-anak.
Salah satu pendidikan yang mesti dijadikan pusat perhatian bagi anak-anak adalah
pendidikan yang dapat menunjang perkembangan kepribadian dan sosialitas mereka
terhadap norma-norma keagamaan dan hal-hal yang bersifat ukhrowi (ilmu akhirat),
yakni pendidikan Islam. Lebih tepatnya pendidikan bidang ini mesti tetap dipahami dan
ditekuni oleh setiap orang di setiap kalangan, baik di kalangan anak-anak, remaja,
maupun dewasa.

Berkaitan dengan pembahasan kedatangan dan perkembangan Islam di Indonesia,
Fauziah Nasution (2020: 27) menyebutkan ada beberapa aspek yang saling berkaitan,
diantaraya adalah aspek berasal dari mana Islam, siapa yang membawanya dan sejak
kapan Islam masuk ke Indonesia. Karena berbagai perbedaan sudut pandang serta bukti-
bukti yang ditunjukkan tentunya akan menghasilkan perbedaan kesimpulan tentang
teori-teori masuknya Islam ke Indonesia. Selain itu, kedatangan Islam ke Indonesia juga
memberikan berbagai dampak dan pengaruh terhadap khitob atau objek dakwah yang
menjadi sasaran empuk terkait permasalahan-permasalahan yang ada, conntohnya
terkait permasalahan politik, ekonomi, sosial masyarakat, kajian keilmuan, dan masih
banyak lagi.

539



Di sisi lain, efektifitas perkembang Islam di Indonesia tentunya tidak terlepas dari
aktor sentral yang berperan dalam proses perkembangan Islamisasi tersebut. Banyak
teori-teori yang justru berbeda pendapat dalam meberuikan ulasan terkait bagaimana
proses masuknya Islam ke Indonesia. Beberapa teori mencatat bahwa objek
perkembangan Islam di Indonesia pertama kali terjadi pada kalangan masyarakat Aceh
(Abdullah,Taufik,1983:4).

Fauziah Nasution juga menyatakan bahwa masuk dan berkembangnya Islam
sampai ke daerah Nusantara bermula dari daerah Sumatera yaitu Barus, Aceh dan Pasai
pada abad ke-12 s/d abad ke-14 dan berkembang pesat pada abad ke-15 s/d abad ke-16
Masehi. Dari Aceh, Islam kemudian berkembang ke daerah Jawa yaitu Jepara, Tuban,
Gresik pada abad kel14 (1450 Masehi). Kemudian berlanjut ke daerah Ternate dan Tidore
pada abad ke-15, yaitu pada tahun 1460. Selanjutnya sepuluh tahun kemudian Islam
masuk ke daerah Demak pada tahun 1480, dan berkembang pesat dengan berdirinya
kerajaan Demak 1575-1580 Masehi. Islam sampai ke daerah Banten dan Cerebon, pada
tahun yang bersamaan yaitu 1525 atau abad ke-15 Masehi.

Oleh karena itu, tulisan ini hendak mengkaji terkait sejarah perkembangan Islam
terutama dalam klasifikasi penyebaran dan perkembangan pendidikan Islam pertama kali
di Indonesia khususnya di Aceh.

METODE PENELITIAN

Adapun metode yang dipergunakan adalah metode penelitian kepustakaan. Objek
penelitian ini adalah mengkaji tentang perkembangan penyebaran Islam di Indonesia
diwilayah Aceh khususnya perkembangan pendidikan masa awal di Aceh. Pengumpulan
data dilakukan dengan menggunakan telaah dokumen sebagai strategi untuk
mengumpulkan informasi. Sumber informasi peneliti lakukan melalui studi atas literatur
kepustakaan. Teknis analisis data dilakukan melalui reduksi data, penyajian data, dan
penarikan kesimpulan. Proses analisis data ini dilakukan berdasarkan informasi yang telah
didapat melalui studi kepustakaan.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Proses Masuknya Islam ke Indonesia

Menurut pendapat Azyumardi Azra dalam tulisan Fauzia Nasution, Islam datang ke
Indonesia tidak berasal dari satu tempat, tidak diperankan peran kelompok tunggal, dan
tidak dalam kurun waktu yang bersamaan karena Indonesia Negara yag kompleksitasnya
tinggi. Keadaan ini menjadi menarik karena itu yang menjadi penyebab ditemukan
berbagai teori tentang awal mula kedatangan Islam ke Indonesia. Oleh sebab itu, meski
kesimpulan tentang awal masuknya Islam ke Indonesia telah disahkan dalam “Seminar
Nasional Masuknya Islam ke Indonesia di Medan” tahun 1963, namun proses-proses
kedatangan dan perkembangan Islam di Indonesia merupakan sebuah kajian yang dapat
saja berubah-ubah . Semua itu tentunya, tidak mejadikan setiap penelitian dan diskusi

540



tentang masuknya Islamdi Indonesia menjadi stagnan, karena masih ada pelung yang
sangat luas untuk mempebaiki atau menguatkan teori-teori yang sudah ada (Fauziah
Nasution, 2020:27).

Haidar Putara dalam Jurnal Asfiati menjelaskan, ketika Islam datang ke Indonesia
di kepulauan Nusantara sudah mempunyai peradaban yang bersumber kebudayaan asli
pengaruh dari peradaban Hindu-Budha dari India, yang sangat tidak merata penyebaran
pengaruhnya. Proses masuknya agama Islam ke Indonesia berlangsung secara bertahap,
berevolusi, perlahan, dan sangat beragam (Asfiati. 2014:17).

Menurut Musrifah, masuknya Islam ke Indonesia ada yang mengatakan berasal
dari India, dari Persia, atau dari Arab sendiri. Adapun jalur yang digunakan ketika awal-
awal Islam memasuki Indonesia adalah sebagai berikut:

e Jalur perdagangan yang mempergunakan sarana pelayaran atau jalur laut,

e Melalui dakwah oleh para mubaligh atau penceramah yang berdatangan
bersama-sama para pedagang,

e Jalur pernikahan, yakni pernikahan antara seorang mubaligh dengan anak
bangsawan tanah air yang menyebabkan terbentuknya inti sosial yaitu keluarga
muslim dan masyarakat muslim.

e Jalur pendidikan selain memanfaatkan perekonomian, Islam memanfaatkan jalur
pendidkan ini sekaligus sebagai pusat dakwah atau pusat pendidikan tentang
Islam.

e Melalui jalur seni, jalur yang banyak sekali dipakai untuk penyebaran Islam
terutama masyarakat Jawa yang sebagian besar masyarakatnya banyak yang
tertarik terhadap seni (Musrifa Suanto,2005:10-11)

Menurut Ajid Thohir, Islam masuk ke Indonesia dengan cara damai disertai
dengan jiwa toleransi dan saling menghargai antara penyebar dan pemeluk agama baru
dengan penganut agama lama, yakni Hindu Budha. la dibawa oleh pedagang-pedagang
Arab dan Gujarat di India yang tertarik dengan rempah-rempah. Kemudian membentuk
koloni Islam yang ditandai dengan kekayaan dan semangat dakwahnya.(Lathifa Annum
Dalimunthe, 2016:116).

Lathifa juga menyatakan, ada tiga teori tentang bagaimana masuknya Islam ke
Indonesia. Pertama teori Gujarat, Asal negara yang mempengaruhi masuknya agama
Islam ke Nusantara adalah Gujarat, dengan alasan bahwa agama Islam disebarkan melalui
jalan dagang antara Indonesia Cambay (Gujarat) Timur Tengah-Eropa (Lathifa Annum
Dalimunthe, 2016:117).

Kedua teori Makkah, teori ini dikemukakan oleh Hamka yang disampaikan dalam
pidatonya pada Dies Natalis Perguruan Tinggi Agama Islam Negeri (PTAIN) ke-8 di
Yogyakarta, tahun 1958. Hamka menolak pandangan yang menyatakan bahwa Islam
masuk ke Indonesia pada abad ke-13 dan berasal dari Gujarat. Beliau mengatakan bahwa
Gujarat hanya sebagai tempat singgah dan pusatnya tetaplah dari Mekah dan Mesir

541



sebagai tempat awal berkembangnya ajaran Islam (Lathifa Annum Dalimunthe,2016:
119).

Ketiga teori Persia. Teori ini dikemukakan oleh P.A. Hoesein Djajadiningrat. Teori
ini lebih menitikberatkan tinjauannya kepada kebudayaan yang hidup dikalangan
masyarakat Indonesia yang dirasakan mempunyai persamaan dengan persia, teori Persia
dianggap mempunyai kesamaan mutlak dengan teori Gujarat (Lathifa Annum
Dalimunthe, 2016:120).

Sedangkan menutut Fauziah Nasution (2020: 32-36), ada teori lain selain teori
yang telah disebutkan di atas, yakni teori Arab, teori Cina dan Teori Turki. Teori Arab
menyatakan bahwa Islam datang ke Indonesia langsung dari Arab pada abad ke 7-8.
Adapun teori Cina ini menjelaskan bahwa Islam datang ke Indonesia melalui jalur
perdagangan pada abad 7-8 M dan tempat pertama yang didatangi adalah Sumatra. Dan
yang arus kita pahami adalah teori ini tidak membahas tentang awal datangnya Islam ke
Indonesia, melainkan tentang peran muslim Cina dalam menyumbangkan data informasi
tentang adanya komunitas muslim di Indonesia serta dan perannya dalam perkembangan
Islam di abad ke 15/16 Masehi. Adapun teori Turki yang diajukan oleh Martin van
Bruinessan yang memang memiliki beberapa alasan, diantaranya:

e Banyak ulama dari daerah Kurdi yang sanagt berperan dalam melakukan dakwah

Islam di Indonesia.

e Banyak kitab karangan para ulama Kurdi yang menjadi rujukan dan berpengaruh
luas.
e Adanyan pengaruh ulama yang bernama Ibrahim al-Kuarani, seorang ulama Turki

di Indonesia melalui tarekat Syattiriyyah.

e Tradisi Barzanzi yang popular di Indoensiaberasal dari Turki.

Pendapat Hasan Ashari mengatakan, sebenarnya mudah untuk meyakini bahwa
Islam yang datang ke Indonesia berasal dari Arab, lebih spesifiknya dari Hijaz, sebagai
centra land. Ini karena kita dapat melihat bahwa Rasulullah SAW lahir, besar, menerima
wahyu dan menunaikan tugas kerasulannya di Hijaz. Tetap berkaitan dengan teori Islam
berasal dari Persia dan India, Hasan juga tidak menafikan keberadaan dan sumbangsih
kedua daerah ini dalam kedatangan proses perkembangan di Indonesia. Menurutnya
letak geografis Indonesia yang jauh kearah Timur Arabia dan proses sejarah yang
membawa Islam ke Indonesia sudah tentu juga menjembatani hubungan antara
Indonesia dan Arabia (Lathifa Annum Dalimunthe, 2016: 36-37).

Perkembangan Pendidikan Islam di Aceh

Menurut Taufik Abdullah (1983: 4-5), banyak dari para ahli sejarah mencatat
bahwa daerah Indonesia yang pertama kali di jamah oleh Islam adalah daerah Aceh.
Beliau juga menyatakan bahwa Islam untuk yang pertama kalinya telah masuk ke
Indonesia pada abad ke-7 yang langsung dari Arab dan wilayah yang pertama kali

542



didatangi oleh Islam adalah pesisir Sumatra, adapun kerajaan pertama yang berdiri
adalah kerajaan Pasai. Dalam proses pengislamannya, umat Islam Indonesia ikut aktif
dalam mengambil peranan dan proses penyiaran Islam dilakukan secara damai
dan kedatangan Islam di Indonesia justru mampu memberikan dampak yang positif
dalam mencerdaskan rakyat dan membawa peradaban yang tinggi dalam membentuk
kepribadian bangsa Indonesia.

Menurut A.Mustofa Abdullah (1999:53) ada dua factor penyebab Islam mudah
berkembang di Aceh yaitu pertama letaknya yang sangat strategis melalui jalur Timur
Tengah dan Tiongkok, yang kedua pengaruh indu-Buda dari kerajaan Sriwijaya Palembang
yang notabene dekat dengan Aceh tidak mengakar kuat pada masyarakat Aceh, mungkin
dikarenakan factor jarak antara Palembang dan Aceh cukup jauh.

Adapun menurut Iskandar, pada awal abad ke-13 datanglah seorang ulama dari
Mekkah menuju ke Samudra Pasai yaitu Abdul Fattah, yang dalam perjalanannya ia
mampir di Malabar dan bertemu dengan Fakir Muhammad, seorang sufi, yang kemudian
mereka bersama-sama menuju ke wilayah Samudra Pasai. Mereka singgah ke wilayah
Fansur, Lamuri, clan Haru, lalu menuju ke Perlak, dan pada akhirnya tiba ke Pasai. la
bertemu dengan kepala negeri pemerintaan Pasai bernama Meurah Silu. Meurah Silu di
Islamkan kemudian mengganti namanya menjadi Sultan Malik al-Salih. Beliau adalah raja
Islam pertama di Kerajaan Pasai. Semenjak saat itu Pasai menjadi pusat perkembangan
Islam di Asia Tenggara. Begitu juga masuknya Patani dan Malaka ke Islam atas usaha dari
Pasai. (H.M. Syadli. 2003:127)

Menurut catatan lbnu Batutah, Sultan Pasai sangat suka berdiskusi dengan para
ulama. Beliau bahkan bertemu dengan tiga ulama terkenal di Pasai yaitu Amir Daulasa
dari Delhi, Kadi Amir Said dari Shiraz, clan Tajuddin dari Ispahan (Persia). Dalam catatan
sumber lain juga disebutkan bahwa Pasai melakukan upaya pengiriman ulama atau para
da'i ke berbagai negeri, seperti ke Jawa, Semenanjung Malaka, termasuklah ke Patani.
Maulana Malik Ibrahim, Sunan Ampel dan sahabatnya Raden Ishak (ayah Sunan Giri) juga
termasuk ulama-ulama yang dikirim oleh Pasai ke Jawa saat itu. Dua putra Sunan Ampel,
yaitu Sunan Bonang dan Sunan Drajat, juga Sunan Giri diceritakan juga belajar
mendalami agama di Pasai. (H.M. Syadli. 2003:128) dari sini kita bisa melihat dan
menyimpulkan bahwa Pasai sudah menjadi pusat keilmuan sejak masa awal kerajaan
Islam di Pasai.

Dan pada tahun 1511 setelah Malaka jatuh ke tangan Portugis, barulah Aceh
mulai menggeliat menjadi pusat peradaban Islam. Karena dikuasai oleh Portugis, pada
akhirnya para pedagang muslim mengalihkan dagangannya ke Aceh. Bersama interaksi
perdagangan itu, maka hadir beberapa mubaligh dan da’i untuk menyebarkan r Islam.
Pada akhirnya mereka berhasil mengislamkan Sultan Ali Mughayat Syah yang di masa itu
merupakan penguasa Aceh. Setelah itu Ali Mughayat Syah mulai mengislamkan kerajaan-
kerajaan Hindu kecil di Aceh dan mulai saat itu pulalah kerajaan Aceh bukan hanya

543



menjadi pusat perdagangan, melainkan juga menjadi kubu penyebaran Islamdan
pendidikan. ( H.M. Syadli. 2003:128)

Pusat Keunggulan Kajian Islam di Aceh
Zaman Kerajaan Samudra Pasai

Asfiati menjelaskan bahwa dengan terbentuknya komunitas Muslim pada
beberapa daerah di Indonesia, hal itu mendorong pembentukan kerajaan Islam.
Berdirilah Kerajaan Islam, Pasai, Perlak di Aceh. Di Jawa berdiri Kerajaan Demak, Pajang,
Mataram. Di Sulawesi berdiri Kerajaan Gowa, Tallo dan Bone. Sedangkan di Maluku
berdiri Kerajaan Ternate dan Tidore. Dengan berdirinya kerajaan Islam di Nusantara ini,
maka fase perkembangan Islam berikutnya adalah fase perkembangan Islam dan politik.
Kerajaan Islam tertua adalah Perlak yang berdiri pada 1 Muharram 225 (840 M) dengan
rajanya yang pertama adalah Sultan Alauddin Saiyid Maulana Abdul Aziz Syah. Hasjmy,
melandasi pendapatnya itu berdasarkan naskah-naskah kuno, yakni kitab Idharul Haqq
karangan Abu Ishak Makarani al-Fasy, dan kitab Tazkirah Jumu Sulthan as-Salathin
karangan Syekh Syamsul Bahri al-Asyi dan kitab silsilah raja-raja Perlak dan Pasai.( Asfiati.
2014:26).

Kerajaan Perlak

Pada tahun 173 H/790 M atau pada abad ke | Hijriah bersamaan 8 M, dicatat
dalam sejarah bahwa Khalifah Harunal-Rasyid, Khalifah Bani ‘Abbasiyah mengirim satu
armada dakwah berjumlah seratus orang yang terdiri dari bangsa Arab, Parsi (Iran
sekarang), dan India ke Bandar Peureulak. Akan tetapi menurut satu riwayat, sebelum
tiba di Peureulak, terlebih dahulu sebelumnya singgah di Barus, yang terkenal dengan
bandar dagangnya. Rombongan tersebut dipanggil sebagai nakhoda Khalifah. Kedatangan
nakhoda Khalifah disambut baik oleh Maharaja Syahir Nuwi. Dari Peureulak inilah Islam
bersemi dan selanjutnya berkembang mewujudkan kerajaan Islam di Timur dan Barat
Aceh, seperti Pasai, Pedir, Lingga, Daya danterakhir Aceh Darussalam yang sukses
menyatukan kerajaanitu semua di bawah pemimpin besarnya Ali Mughayat Syah
(memerintah 1511-1530 M). Dalam perkembangannya, kerajaan Aceh Darussalam,
terutama zaman Sultan Iskandar Muda (1606-1636 M), Sultan Iskandar Tsani dan
Sultanah Ratu Safiah al-Din Syah, mengantar kerajaan ini pada puncak kejayaannya.
Pimpinan kerajaan yang gemar dan cinta mengembangkan ilmu dan dakwah melalui
pengayoman para ulama dan da’i-nya merupakan satu di antara penyebab utama
kemajuan kerajaan ini. Mereka yang diayomi Sultan Kerajaan Aceh itu adalah alim-ulama
yang mengemban amanah pengembangan ilmu agama.

Peureulak akan ditegaskan sebagai satu kerajaan Islam ternama dan tertua di
Nusantara-Asia Tenggara, dan sudah pernah dipimpin oleh 20 orang raja atau sultannya.
Umumnya ahli yang berpendapat demikian adalah Ali Hasjmy merujuk pada naskah
klasik, sebagai catatan dari Abu Ishak al-Makarani, berjudul risalah Idharul Haq fi

544



Mamlakati Ferla wa al-Fasi, naskah Tazkirat Tabaqgat Jumu’ Sultan al-Salatin, karya Syekh
Syamsul Bahri Abdullah al-Asyi; dan silsilah raja-raja Perlak dan Pasai. Istilah Peureulak
atau Perlak berasal dari nama dari pohon kayu yang digunakan untuk dibuat perahu oleh
para nelayan.Orang-orang Aceh menyebutnya sebagai Bak Peureulak. Dalam bahasa
Parsi, Peureulak disebut sebagai Taj Alam, yang bermakna mahkota alam. Ada sumber
menyebutkan bahwa Islam sebelum didakwahkan di Peureulak mula-mula datang-
menapak di Barus (satu wilayah yang pernah menjadi wilayah kekuasaan Aceh),
kemudian baru ke Peureulak (Muchin, Misri A. 2018:221).

Kerajaan Aceh Darussalam

Kerajaan Aceh Darussalam merupakan hasil peleburan kerajaan Islam Aceh di
bagian Barat dan Kerajaan Islam Samudra Pasai di bagian Timur. Bentuk terkecil dari
susunan pemerintahan Kerajaan Aceh adalah Gampong (Kampung), yang dikepalai oleh
seorang Keucik dan Waki (wakil). Gampong-gampong yang letaknya berdekatan dan yang
penduduknya melakukan ibadah bersama pada hari jum’at di sebuah masjid merupakan
suatu kekuasaan wilayah yang disebut mukim, dan Imeum mukimlah orang yang
memegang peranan pimpinan bagi para mukim (Ibrahim, M. 1991:75).

Kerajaan Aceh dan Turki sebagai kerajaan Islam terkemuka di Timur Tengah telah
terjalin hubungan persahabatan, di masa itu banyak ulama dan pujangga-pujangga dari
berbagai negeri Islam yang datang ke Aceh. Para ulama dan pujangga ini mengajarkan
ilmu agama Islam (Theologi Islam) dan berbagai ilmu pengetahuan serta menulis
bermacam-macam kitab berisi ajaran agama. Diantara para ulama dan pujangga yang
pernah datang ke kerajaan Aceh antara lain Muhammad Azhari yang mengajar ilmu
Metafisika, Syekh Abdul Khair Ibn Syekh Hajar ahli dalam bidang pogmatic dan mistik,
Muhammad Yamani ahli dalam bidang ilmu usul figh dan Syekh Muhammad Jailani lbn
Hasan yang mengajar logika (lbrahim, M. 1991:88).

Di masa Sultan Iskandar Muda (1607-1636) saat itu adalah masa kejayaan
kerajaan Aceh, banyak sekali berdiri masjid-masjid sebagai tempat beribadah umat Islam.
Masjid yang terkenal saat itu adalah masjid Baitul Rahman yang juga dijadikan Perguruan
Tinggi dan mempunyai 17 daar (fakultas). Dan melihat banyak para ulama dan pujangga
yang datang ke Aceh serta adanya Perguruan Tinggi, maka dapat dipastikan bahwa
kerajaan Aceh menjadi pusat studi Islam pada masa itu. Karena faktor agama lIslam
merupakan salah satu faktor yang sangat mempengaruhi kehidupan masyarakat Aceh
pada periode berikutnya. Menurut B.J. Boland, bahwa seorang Aceh adalah seorang Islam
(Ibrahim, M. 1991:89).

Ulama dan Lembaga Pendidikan Islam di Aceh

Gelar ulama diperoleh seseorang dengan dua syarat: pertama, mempunyai
pengetahuan agama Islam; dan kedua, adanya pengakuan dari masyarakat. Syarat
pertama dapat dipenuhi seseorang sesudah ia menempuh masa belajar yang cukup lama.

545



Sedangkan syarat kedua baru dapat dipenuhi setelah masyarakat melihat kemuliaan
akhlak, kedalaman pengetahuan, dan ketaatannya terhadap ajaran agama Islam.
Mengetahui saja tanpa mengamalkan pengetahuan itu tidak cukup untuk menarik
pengakuan dari masyarakat. Di Aceh, ulama umumnya tamatan dayah (pesantren).
Sedangkan tamatan universitas tidak disebut ulama. Dalam masyarakat Aceh terdapat
sekelompok ulama (tradisional) dipanggil dengan sebutan Teungku (Tgk) di depan
namanya, sedangkan ulama intelektual umumnya jebolan Perguruan Tinggi. Ada
kelompok turunan Raja/Sultan sering dipanggil dengan sebutan Tuwanku (Twk) di depan
namanya. Kelompok turunan Ulee Balang/Bangsawan yang umumnya memegang
kekuasaan di masa penjajah Belanda dipanggil dengan sebutan Teuku (T), di depan
namanya. Di samping itu ada pula kelompok masyarakat Aceh yang mengghubungkan diri
mereka dengan keturunan keluarga Nabi Muhammad yang dipanggil dengan Habibatau
lebih populer dengan Said (S) di depan namanya. Namun semua strata kedudukan sosial
itu tidak menimbulkan hak-hak istimewa pada bidang sosial politik dalam masyarakat,
melainkan tergantung pada kemampuan dan kekuatan usahanya.( Imran. 2020:197-198).

Imran juga menyebutkan bahwa masyarakat Aceh sangat menghargai seorang
ulama atau orang yang alim, karena seorang ulama selain sebagai Waratsatul Anbiya
(pewaris para nabi) sekaligus sebagai penuntun umat ke jalan Allah. Di samping itu, ulama
sepenuhnya mengabdikan dirinya untuk masyarakat, tanpa melibatkan dirinya dalam
kegiatan politik praktis. Setiap ulama yang melibatkan diri dalam politik praktis diragukan
keberadaannya oleh masyarakat. Karena, dalam perspektif masyarakat Aceh, ulama yang
berkecimpung dalam politik atau pemerintahan ternodai oleh perilaku menyimpang,
seperti korupsi, penyalahgunaan wewenang atau jabatan, dan jauh dari masyarakat. Kana
itu, pesantren tempo dulu enggan menerima sumbangan dari pemerintah. Keengganan
menerima sumbangan dari pemerintah karena mereka menganggap sumbangan tersebut
erat kaitannya dengan unsur-unsur politik. Yang mengikat, terutama pada masa Orde
Baru. Biasanya pembangunan dayah/pesantren dilakukan oleh ulama bekerjasama
dengan masyarakat sekitarnya. Seorang ulama yang sudah terkenal alim dan berwibawa
menjadi panutan dan tempat bertanya, baik bidang agama maupun bidang-bidang
lainnya (Imran. 2020:199)

Seorang tokoh pendidikan agama Islam lainnya di kerajaan Aceh adalah Hamzah
Fansuri. Beliau adalah salah seorang pujangga dan guru agama yang terkenal dengan
ajaran tasawuf yang beraliran wujudiyah. Adapun sebagian karya-karya beliau adalah
Asrar Al-Aufin, Syarab Al-Asyikin, dan Zuiat Al-Nuwahidin. Sebagai seorang pujangga
beliau juga menghasilkan karya-kary seperti Syair si burung pungguk, syair perahu. Tokoh
lain yang penting yaitu Syamsuddin As-Samathrani atau lebih dikenal dengan Syamsuddin
Pasai. la adalah murid dari Hamzah Fansuri yang juga mengembangkan paham wujudiyah
di Aceh. Kitab yang ditulis, Mir’atul al-Qulub, Miratul Mukmin dan lainnya. Ulama dan
pujangga lain yang pernah datang ke kerajaan Aceh ialah Syekh Nuruddin Ar-Raniri.
Beliau ulama yang menentang paham wujudiyah dan menulis banyak kitab mengenai

546



agama Islam dalam bahasa Arab maupun Melayu klasik. Kitab yang terbesar dan tertinggi
mutu dalam kesustraan Melayu klasik dan berisi tentang sejarah kerajaan Aceh karangan
beliau adalah kitab Bustanul Salatin.

Adapun Lembaga pendidikan pada masa awal yang ada di Kerajaan Aceh
Darussalam jenjang yang paling terendah di sebut Meunasah (Madrasah). Yang berarti
tempat belajar atau sekolah, yang terdapat di setiap gampong dan mempunyai multi
fungsi antara lain: Sebagai tempat belajar Al-Qur'an dan sebagai Sekolah Dasar, dengan
materi yang diajarkan yaitu menulis dan membaca huruf Arab, lImu agama, bahasa
Melayu, akhlak dan sejarah Islam.

Adapun Fungsi lainnya adalah Sebagai tempat ibadah sholat 5 waktu untuk
kampung itu. Sebagai tempat sholat tarawih dan tempat membaca Al-Qur’an di bulan
puasa, tempat kenduri Maulud pada bulan Mauludan, tempat menyerahkan zakat fitrah
pada hari menjelang Idhul Fitri atau bulan puasa, tempat mengadakan perdamaian bila
terjadi sengketa antara anggota kampung, tempat bermusyawarah dalam segala urusan.
Dan letak meunasah juga harus berbeda dengan letak rumah, supaya orang segera dapat
mengetahui mana yang rumah atau meunasah dan mengetahui arah kiblat sholat.(
Ibrahim, M. 1991:76).

Model pendidikan yang lain adalah di Dayah (Pesantren) yang pada dasarnya
hampir sama seperti di Meunasah hanya berbeda materi yang diajarkan yaitu kitab
Nahwu, yang diartikan kitab yang dalam Bahasa Arab, meskipun arti Nahwu sendiri
adalah tata bahasa (Arab). Dayah biasanya dekat masjid, meskipun ada juga di dekat
Teungku yang memiliki dayah itu sendiri, terutama dayah yang tingkat pelajarannya
sudah tinggi. Oleh karena itu orang yang ingin belajar nahu itu tidak dapat belajar
sambilan, untuk itu mereka harus memilih dayah yang agak jauh sedikit dari kampungnya
dan tinggal di dayah tersebut yang disebut Meudagang. Di dayah telah disediakan
pondok-pondok kecil dan mamuat dua orang tiap rumah.

Berikutnya adalah Rangkang yang dalam dikutip dalam buku karangan Hasbullah,
Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia, istilah Rangkang merupakan madrasah seringkat
Tsanawiyah, adapun materi yang diajarkan yaitu bahasa Arab, ilmu bumi, sejarah,
berhitung, dan akhlak. Rangkang juga diselenggarakan disetiap mukim.

Di kerajaan Aceh Darussalam bidang pendidikan menjadi perhatian yang besar .
Pada saat itu ad terdapat lembaga-lembaga negara yang bertugas dalam bidang
pendidikan dan ilmu pengetahuan yaitu:

e Balai Seutia Hukama, ini merupakan lembaga ilmu pengetahuan, tempat
berkumpulnya para ulama, ahli pikir dan cendikiawan untuk membahas dan
mengembangkan ilmu pengetahuan.

e Balai Seutia Ulama, merupakan kantor atau distilahkan jawatan pendidikan yang
bertugas menangani masalah-masalah pendidikan dan pengajaran.

547



e Balai Jama’ah Himpunan Ulama, merupakan kelompok studi tempat para ulama
dan sarjana berkumpul untuk bertukar fikiran membahas persoalan pendidikan dan
ilmu pendidikannya.

Saat itu Aceh merupakan sumber ilmu pengetahuan dengan sarjana-sarjananya
yang terkenal di dalam dan luar negeri. Sehingga banyak orang luar datang ke Aceh untuk
menuntut ilmu, bahkan ibukota Aceh Darussalam berkembang menjadi kota Internasional
dan menjadi pusat pengembangan ilmu pengetahuan.

Perkembangan Pendidikan Islam di Aceh

Pada masa lalu pendidikan di Aceh terlaksana di bawah pimpinan para ulama. Di
antara ulama-lama yang terkenal adalah Hamzah Fansuri, Syeikh Abdurrauf, Nuruddin Ar-
Raniry, dan Syamsuddin As-Sumatrani baik pada kesultanan Aceh, begitu juga di masa
kesultanan Malikul Saleh kerajaan Pase di Aceh Utara. Selain itu ada juga sejumlah ulama
besar yang sangat berperan dalam perjuangan melawan Belanda, yaitu Teungku Chik Di
Tiro, Teungku Chik Pante Kulu, Teungku Chik Kuta Karang, dan Teungku Fakinah (wanita).
Pengaruh ulama sangat besar, ulama tidak hanya menjadi panutan/pemimpin umat
(informal leader) tetapi juga menjadi guru spiritual dan motivator perjuangan. Iimu
agama lIslam khususnya telah dipancarkan di wilayah Nusantara, sehingga banyak para
pencari ilmu dari luar datang ke Aceh dan sebaliknya para pencari ilmu dari Aceh pergi
merantau mencari ilmu ke daerah lain, seperti Saudi Arabia, India, Mesir, Turki, Iran, dan
lain-lain. Berdasarkan warisan peninggalan dulu, kini pendidikan di Aceh berkembang
pesat, baik sistem pendidikan tradisional maupun pendidikan modern.

Pada saat ini ada empat bentuk lembaga pendidikan yang berkembang di Aceh
hingga saat ini, sebagai berikut:
Lembaga Pendidikan bernuansa Nasional

Lembaga pendidikan ini masih berbentuk dayah (pesantren) atau rangkang yang
dipimpin oleh para ulama (teungku). Adapun dayah tradisional yang berkembang
sekarang antara lain ialah: 1) Dayah Darussalam di Labuhan Haji, Aceh Selatan; 2) Dayah
Teungku Tanoh Mirah di Samalanga; 3) Pesantren Budi di Lamno, Aceh Barat; 4) Dayah
Inshafuddin di Aceh Besar, dan ratusan dayah lainnya.

Lembaga Pendidikan yang disebut Madrasah

Lembaga pendidikan ini mengikuti sistem sekolah murni di bawah naungan
Departemen Agama Republik Indonesia atau yang sekarang disebut kementerian agama.
Sistem pendidikan ini juga memiliki jenjang: Taman Kanak-Kanak(TK), Madrasah
Ibtidaiyah Negeri (MIN), masa pendidikan 6 tahun; Madrasah Tsanawiyah Negeri (MTsN),
masa pendidikan 3 tahun; Madrasah Aliyah Negeri (MAN), masa pendidikan 3 tahun; dan
Universitas Islam Negeri (UIN) atau Institut Agama Islam Negeri (IAIN), masa pendidikan
minimal 4 tahun.

548



Lembaga Pendidikan Umum

Lembaga pendidikan ini berada di bawah Naungan Departemen Pendidikan
Nasional (Depdiknas) taua yang kita sbubet kementerian pendidkan dan kebudayaan .
Jenjang pendidikannya juga dimulai dari Taman Kanak-Kanak (TK), Sekolah Dasar Negeri
(SDN), 6 tahun; Sekolah Menengah Pertama Negeri (SMPN), 3 tahun; Sekolah Menengah
Umum Negeri (SMUN), 3 tahun; dan Universitas Negeri (UN), minimal 4 tahun.

Perpaduan Pendidikan Dayah dan Umum

Dimulai tahun 1985 berkembang juga sistem pendidikan kombinasi antara
pendidikan tradisional dalam bentuk dayah dan pendidikan umum (modern) yang
terdapat dalam bentuk sekolah, atau lazim disebut dayahterpadu. Dayahterpadu ini
mencoba mengintegrasikan ilmu-ilmu agama Islam (/slamic knowledge) dengan sains
(science). Pendidikan diselenggarakan dengan sistem sekolah dan asrama (boarding
school), misalnya Dayah Bustanul ‘Ulum di Langsa, Dayah Jeumala Amal di Lueng Putu,
Pidie, dan Dayah Umar Dian di Indra Puri, Aceh Besar. Sistem pendidikan terpadu
semacam ini sejak lama sudah lahir seperti di Madrasah Thawalib, Padang Panjang,
Sumatera Barat; dan Pondok Modern Gontor, Ponorogo, Jawa Timur. Perbedaan antara
pendidikan terpadu dan pendidikan tradisional terletak pada muatan kurikulumnya.
Pendidikan tradisional terbatas pada kajian ilmu-ilmu keislaman dengan kajian teks “Kitab
Kuning”, sedangkan pendidikan terpadu selain mengkaji “Kitab Kuning” juga mengajarkan
sains dan keterampilan hidup (life skill) kepada para muridnya, misalnya keterampilan
dalam bidang peternakan, pertanian, perbengkelan, olah raga, dan seni musik. Selain itu,
diajarkan kepemimpinan dan kepramukaan. Bahasa yang digunakan dalam lingkungan
pendidikan adalah bahasa Arab dan Inggris. ( Imran. 2020:201-202).

Keempat lembaga pendidikan tersebut mendapat tempat di hati masyarakat Aceh
sekarag ini. Di masa penjajahan Belanda, sebagian orang Aceh lebih memilih pendidikan
dayah atau madrasah daripada sekolah umum untuk menyekolahkan anak-anak mereka,
karena mereka beranggapan bahwa pendidkan umum itu tidak sejalan dengan ajaran
Islam. Hanya orang-orang tertentu saja yang mau masuk sekolah umum. Sebagian kecil
dari masyarakat Aceh, khususnya kalangan Ulee Balang, diberi kesempatan untuk
mengenyam pendidikan di sekolah yang dipimpin Belanda. Akan tetapi akir-akhir ini sikap
ini berubah dan bahkan sekolah-sekolah umum sangat diminati. Meskipun demikian,
lembaga-lembaga pendidikan agama, terutama yang menggunakan sistem terpadu atau
dayah terpadu paling digemari dan bahkan menjadi favorit. ( Imran. 2020:202)

Masjid Sebagai Pusat Kegiatan Masyarakat Aceh

Di ketahui bahwa masyarakat Aceh sangat mencintai masjid. Masyarakat Aceh
sangat menganjurkan anak-anak mereka menegakkan shalat di masjid sejak kecil. Anak
yang sudah berusia enam atau tujuh tahun mulai diajarkan tatacara shalat dan bacaan-
bacaannya di rumah. Ketika seorang anak mencapai usia sepuluh tahun, oleh orang

549



tuanya diajak ke masjid untuk melaksanakan shalat secara berjama*“ah. Shalat wajib lebih
utama dilakukan di masjid, sedangkan shalat sunat lebih baik dikerjakan di rumah.
Masyarakat Aceh meyakini bahwa setiap orang yang melaksanakan shalat dengan ikhlas
dan penuh khidmat (khusyu’) akan menjadi calon penghuni surga.

Masjid memiliki peran yang sangat besar bagi pengembangan sifat religi umat
Islam. Gazalba (1986) mengugkapkan bahwa masjid bukan hanya sebagai pusat ibadah,
tetapi masjid juga memili peran sebagai pusat kebudayaan atau peradaban. Masjid
merupakan temppat dan lembaga atau organisasi pertama dan utama dalam Islam.
Masjid sebagai pusat peradaban memiliki peran yang signifikan dalam mengembangkan
kegiatan sosial kemasyarakatan, membangun kapabilitas intelektual umat, meningkatkan
perekonomian umat, dan menjadi ruang diskusi untuk mencari solusi permasalahan umat
terkini. (Jawahir, Muhammad & Badrah Uyuni. 2019:37).

Menurut Imran (2020: 204) menyatakan, di Aceh bila terdapat beberapa kampung
yang letaknya berdekatan sehingga memungkinkan masyarakat berkumpul untuk shalat
jama’ah dan shalat Jum’at, maka mereka membangun masjid. Biasanya setiap satu
mukim, yang terdiri dari beberapa kampung, terdapat satu buah masjid Jami’. Bahkan, di
sebagian kampung (desa) daerah perkotaan terdapat tiga masjid dalam satu desa.
Demikian pentingnya masjid bagi masyarakat Aceh sehingga masjid memiliki fungsi yang
sangat mendasar dalam kehidupan mereka.

KESIMPULAN

Pendidikan merupakan suatu proses belajar mengajar yang membiasakan kepada
warga masyarakat sedini mungkin untuk menggali, memahami dan mengamalkan semua
nilai yang disepakati sebagai nilai yang terpujikan dan dikehendaki, serta berguna bagi
kehidupan dan perkembangan ciri pribadi, masyarakat, bangsa dan negara. Pendidikan
Islam sendiri adalah proses bimbingan terhadap peserta didik ke arah terbentuknya
pribadi muslim yang baik (insan kamil).

Keberhasilan dan kemajuan pendidikan di masa kerajaan Islam di Aceh, tidak
terlepas dari pengaruh Sultan yang berkuasa dan peran para ulama serta pujangga, baik
dari luar maupun setempat, seperti peran Tokoh pendidikan Hazah Fansuri, Syamsudin
As-Sumatrani, dan Syaeh Nuruddin A-Raniri, yang menghasilkan karya-karya besar
sehingga menjadikan Aceh sebagai pusat pengkajian Islam. Adapun lembaga pedidkan
yang ada di Aceh di masa awal adalah Manasah, Rangkang, Dayah. Yang kemudian
menjadi lembaga pendidikan yang lebih modern. Baik dikolal ole pemerintahnmaupun
masyarakat. Baik yang bernuansa umum maupun agama yang di bawah naungan
kemenag dan kemendikbud.

550



DAFTAR PUSTAKA

Abd Rahman, dkk. 2022. Pengertian Pendidikan, IImu Pendidikan dan Unsur-Unsur
Pendidikan. Jurnal Kajian Pendidikan Islam, 2 (1) (1-8).

Abdullah, Taufik. 1983. Agama dan Perubahan Sosial. Jakarta : CV. Rajawali.

Asfiati. 2014. Masuk dan Berkembangnya Islam di Indonesia (Analisa Tentang Teori-Teori
yang Ada). Jurnal Tharigah limiah, 1 (2) (16-29).

Dalimunthe, Lathifa Annum. 2016. Kajian Proses Islamisasi di Indonesia (Studi Pustaka),
Jurnal Studi Agama dan Masayarakat, 12 (1) (115-125).

Drajat, Zakiah. 1996. IImu Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara.

Fauziah Nasution. 2020. Kedatangan dan Perkembangan Islam di Indonesia. Jurnal
Dakwah dan Perkembangan Sosial Kemanusiaan, 11 (1) (26-46).

Hasbullah. 2001. Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta : PT. Raja Grafindo
Persada.

H.M. Syadli. 2003. Pendidikan Islam di Kesultanan Aceh: Ulama, Meunasah dan
Rangkang. Jurnal Al-Qalam, 20 (96) (125-142).

Ibrahim, M. 1991. Sejarah Daerah Propinsi Daerah Istimewa Aceh, Jakarta: CV. Tumaritis.

Imran. 2020. Sejarah Islam dan Tradisi Keilmuan di Aceh. Jurnal Mudarrisuna, 10 (2) (190-
207).

Jawahir, Muhammad & Badrah Uyuni. 2019. Pemberdayaan Masyarakat Berbasis Masjid.
Jurnal Spektra, 1 (1) (36-43).

Muchin, Misri A. 2018. Kesultanan Peureulak dan Diskursus Titik Nol Peradaban Islam
Nusantara. Jurnal of Contempory Islam and Muslim Sociaty, 2 (2) (218-238).

Putra, Ahmad & Prasetio Rumondor. 2019. Eksistensi Masjid di Era Rasulullah dan Era
Milenial, Jurnal Umum, 17 (1) (245-264).

Sunanto, Musrifah. 2005. Sejarah Peradaban Islam Indonesia, Jakarta : PT. Raja Grafindo
Persada.

551



