
 
    

 
e-ISSN: 2964-0687 

 
 

 

PENDIDIKAN KARAKTER DI PONDOK PESANTREN MODERN PALANGKARAYA
  

Zainatur Rahmah 
Pascasarjana IAIN Palangkaraya, Indonesia  

zainatur.rahmah15@gmail.com  
 

 

ABSTRACT 

This study aims to determine and describe the implementation of character 
education in modern pesantren. The benefit is to provide knowledge and enrich 
scientific insight for researchers and for readers about character education. This 
research is field research with a qualitative approach. Data collection methods used 
are observation, interviews, and documentation. Researchers used data 
triangulation to see the validity of the data. While the data analysis used is the 
technique of data reduction, data presentation, and drawing conclusions. The 
results of this study indicate that the implementation of character education in the 
Modern Pondok Pesantren Darul Ulum Palangka Raya instills character values, 
including religious character values, independence, discipline, responsibility, love of 
knowledge, courtesy, honesty, tolerance (tasamuh), and love of the land. Please 
assist (ta'awun).The application of these character values uses the yellow book 
teaching method, habituation of daily religious activities, and the example of kyai 
and ustadz. 

Keywords: character education, modern Islamic boarding school. 
 

ABSTRAK 
Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui dan mendeskripsikan bagaimana 
pelaksanaan pendidikan karakter pada pesantren modern. Manfaatnya untuk 
memberikan pengetahuan serta memperkaya wawasan ilmu pengetahuan bagi 
peneliti dan bagi pembaca tentang pendidikan karakter. Penelitian ini merupakan 
penelitian lapangan (field research) dengan pendekatan kualitatif. Metode 
pengumpulan data yang digunakan adalah observasi, wawancara dan dokumentasi. 
Peneliti menggunakan triangulasi data untuk melihat keabsahan data. Sedangkan 
analisis data yang digunakan adalah dengan teknik reduksi data, penyajian data, 
dan penarikan kesimpulan. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa pelaksanaan 
pendidikan karakter pada pondok Modern di pondok pesantren Darul Ulum 
Palangka Raya menanamkan nilai-nilai karakter diantaranya nilai karakter religius, 
kemandirian, disiplin, tanggung jawab, cinta ilmu, sopan santun, jujur, toleransi 
(tasamuh), cinta tanah air, tolong menolong (ta’awun). Penerapan nilai-nilai 
karakter tersebut menggunakan metode pengajaran kitab kuning pembiasaan 
kegiatan keagamaan sehari-hari dan keteladanan dari kyai dan para ustadz.   

Kata Kunci: Pendidikan Karakter, Pondok Pesantren Modern. 
 
 

 

620

mailto:zainatur.rahmah15@gmail.com


 
 

PENDAHULUAN 

Abad ke-21 membawa perubahan era yang populer dengan sebutan era 

globalisasi. Dampak globalisasi yang terjadi saat ini membawa masyarakat Indonesia 

melupakan pendidikan karakter bangsa yang mana merupakan pondasi bagi suatu bangsa 

dalam upaya membantu perkembangan jiwa anak-anak baik lahir maupun batin (Rohman 

& Muhid, 2022). Pendidikan karakter sangat dibutuhkan dalam pendidikan saat ini. 

Karena hanya dengan pendidikan karakter sajalah yang bisa mengatasi permasalahan-

permasalahan tersebut (Mostofia & Maulidi, 2022). Pendidikan karakter merupakan 

proses berkelanjutan dan tidak pernah berakhir selama manusia masih ada di muka bumi 

ini. Untuk membentuk siswa-siswa yang memiliki karakter dan kepribadian yang dapat 

dicontoh sesuai dengan ketentuan yang berlaku maka perlu dilakukan pendidikan secara 

maksimal. 

Proses pendidikan sejak dini, baik secara formal, informal, maupun nonformal, 

menjadi tumpuan untuk melahirkan manusia baru Indonesia dengan karakter yang kuat 

(Shofwan, 2022). Adapun karakter kuat ini dicirikan oleh kapasitas moral seseorang, 

seperti kejujuran, kekhasan kualitas seseorang yang membedakan dirinya dari orang lain, 

serta ketegaran untuk menghadapi kesulitan, ketidakenakan, dan kegawatan. Pendidikan 

karakter yaitu suatu tahapan-tahapan tranformasi penerapan pengetahuan akhlak yang 

harus ditanamkan dalam diri siswa, sehingga menjadi satu kesatuan dalam perilaku 

kehidupan siswa tersebut dan dapat menjadi ciri khas yang membedakannya dengan 

orang lain. Pendidikan karakter pada dasarnya mencakup pengembangan substansi, 

proses, suasana, atau lingkungan yang menggugah, mendorong, dan memudahkan 

seseorang untuk mengembangkan kebiasaan baik dalam kehidupan sehari-hari. 

Pendidikan karakter memiliki tiga fungsi utama. Pertama, fungsi pembentukan 

dan pengembangan potensi. Pendidikan karakter membentuk dan mengembangkan 

potensi siswa agar berpikiran baik, berhati baik, dan berperilaku sesuai dengan falsafah 

pancasila. Kedua, fungsi perbaikan dan penguatan. Pendidikan karakter memperbaiki dan 

memperkuat peran keluarga, satuan pendidikan, masyarakat, dan pemerintah untuk ikut 

berpartisipasi dan bertanggung jawab dalam pengembangan potensi warga negara dan 

pembangunan bangsa menuju bangsa yang maju, mandiri, dan sejahtera. Ketiga, fungsi 

penyaring.Nilai-nilai pendidikan karakter yang dikembangkan Kementerian Pendidikan 

dan Kebudayaan ada delapan belas karakter. Nilai-nilai tersebut bersumber dari agama, 

Pancasila, budaya, dan tujuan pendidikan nasional. Adapun delapan belas nilai tersebut 

yaitu: religius, jujur, toleransi, disiplin, kerja keras, kreatif, mandiri, demokratis, rasa ingin 

tahu, semangat kebangsaan, cinta tanah air, menghargai prestasi, 

bersahabat/komunikatif, cinta damai, gemar membaca, peduli lingkungan, peduli sosial, 

dan tanggung jawab (Maunah, 2015). 

Pendidikan karakter dalam Islam sama halnya dengan akhlak. Sehingga pendidikan 

karakter dalam perspektif Islam lebih menitikberatkan pada sikap peserta didik, hal 

tersebut pada kehendak positif yang dibiasakan, dengan itu prserta didik mampu 

621



 

 

   

melakukan perbuatan dengan mudah, tanpa pertimbangan pemikiran terlebih dahulu di 

dalam kehidupan sehari hari.(Niswah, 2020).  

Sistem Pendidikan Agama Islam (PAI) yang terbaik adalah sistem pendidikan yang 

membentuk karakter manusia berbangsa dan bernegara, diutamakan nilai-nilai 

kemanusiaan berbasis budaya, seperti hormat pada guru dan orang tua, saling tolong-

menolong, berlaku sopan dan santun pada siapa saja atau dengan apa saja (Yani & 

Kurniawan, 2022). Dalam konteks ini, lembaga pendidikan yang berbasis pada nilai-nilai 

agama atau spiritual, seperti pondok pesantren, mutlak diperlukan. Jika sekolah formal 

(SD, SMP, SMA, SMK, dan sejenisnya) memfokuskan sistem pendidikannya pada sektor 

kecerdasan intelektual atau akademik, maka pondok pesantren menjadi lembaga 

pendidikan yang mengutamakan pengajarannya pada sektor kecerdasan spiritual dan 

pendalaman ajaran agama Islam (Suhardi, 2012). 

Pendidikan yang baik harus diawali dari faktor filosopi pendidikan sebagai fondasi 

keimanan yang kokoh dalam menanamkan nilai-nilai awal ketaqwaan kepada para murid. 

Nilai-nilai karakter Islami dalam Lembaga pendidikan Islam harus diintegrasikan kedalam 

lingkungan budaya sekolah berlandaskan relasi antara aturan kebijakan sekolah, proses 

aktivitas pengajaran, serta evaluasi terhadap aktivitas pembinaan kesiswaan melalui 

manajemen sekolah (Muhibah, 2022). Komponen karakter terdiri atas tiga hal utama 

yang saling berhubungan, yatiu pengetahuan, perasaan, dan perilaku moral. Dalam 

pembentukan inilah dibutuhkan suatu kesadaran akan nilai sehingga menjadi sebuah 

kebiasaan. Pendidikan karakter memiliki hubungan yang kuat dengan pesantren sebagai 

fondasi awal, Adapun model yang dapat ditransfer ke lembaga pendidikan umum adalah 

keteladanan, pembiasaan, kepribadian, kepemimpinan, dan kewibaan (Islamy, 2022). 

Salah satu institusi pendidikan yang disinyalir telah lama menerapkan 

pendidikan karakter adalah pondok pesantren. Pondok Pesantren sebagai salah satu sub- 

sistem Pendidikan Nasional yang indigenous Indonesia, bahkan dipandang oleh banyak 

kalangan mempunyai keunggulan dan karakteristik khusus dalam mengaplikasikan 

pendidikan karakter bagi anak didiknya (santri). Pandangan demikian tampaknya berasal 

dari kenyataan bahwa: pesantren lebih mudah membentuk karakter santrinya karena 

institusi pendidikan ini menggunakan sistem asrama yang memungkinkannya untuk 

menerapkan nilai-nilai dan pandangan dunia yang dianutnya dalam kehidupan keseharian 

santri (Syafe’i, 2017). 

Pesantren saat ini jadi sangat dibutuhkan untuk menanggulangi berbagai macam 

kasus yang terjadi dalam zaman yang serba modern ini, dengan ciri khasnya dalam 

membentuk karakter santri serta berbagai ilmu yang diajarkan untuk bekal di masyarakat. 

Sistem pendidikan pesantren didasari, digerakkan, dan diarahkan oleh nilai-nilai 

kehidupan yang bersumber pada ajaran dasar Islam. Ajaran Islam ini menyatu dengan 

struktur kontekstual atau realiatas sosial yang digumuli dalam hidup keseharian. Peran 

lembaga pendidikan dengan kiai sebagai figuran tokoh dibantu oleh para ustadz yang 

hidup bersama di tengah-tengah para santri dengan masjid atau mushola sebagai pusat 

622



 
 

kegiatan peribadatan keagamaan.informalnya memiliki posisi dan peran yang sangat 

menentukan dalam mendidik generasi-generasi muslim Indonesia supaya menjadi 

manusia-manusia yang beriman dan berilmu, cerdas, terampil dan berakhlak mulia. 

Potensi yang dimiliki pondok pesantren dalam hal ini sistem pendidikannya yang 

mencakup pendidikan keimanan dan akhlak serta karakter. 

Dari paparan di atas, penulis tertarik untuk meneliti tentang sistem pendidikan 

yang digunakan dalam penanaman pendidikan karakter pada santri di pondok pesantren 

Darul Ulum Palangka Raya. Adapun untuk tujuan penelitian adalah untuk mengetahui 

bagaimana sistem pendidikan yang digunakan dalam penanaman pendidikan karakter 

santri di pondok pesantren Darul Ulum Palangka Raya. 

 

METODE PENELITIAN  

Pendekatan penelitian yang digunakan dalam peneliti ini adalah pendekatan 

kualitatif. Menurut Sugiono (2009:15) Penelitan kualitatif adalah suatu penelitian yang 

berpola investigasi dimana data diperoleh langsung antara peneliti dan subjek peneliti.  

Subjek dalam penelitian adalah pimpinan pondok pesantren Darul Ulum Palangka Raya. 

Dalam penelitian ini, data primer diperoleh peneliti dari hasil wawancara mendalam 

(indept interview) dengan pimpinan pondok pesantren Darul Ulum. Setelah data 

terkumpul dianalisis dengan menggunakan teknik induktif yang menempuh langkah 

langkah: reduksi data (data reduction), penyajian data (data display), dan verifikasi data 

(conclusion drawing/verification) (Bogdan dan Biklen, 1998). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Dalam Undang-undang (UU) No.20, tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan 

Nasional pasal 3 dinyatakan bahwa Pendidikan nasional berfungsi mengembangkan 

kemampuan dan membentuk watak serta peradaban bangsa yang bermartabat dalam 

rangka mencerdaskan kehidupan bangsa, bertujuan untuk berkembangnya potensi 

peserta didik agar menjadi manusia yang beriman dan bertaqwa kepada Tuhan Yang 

Maha Esa, berakhlak mulia, sehat, berilmu, cakap, kreatif, mandiri, dan menjadi warga 

Negara yang demokratis serta bertanggung jawab. Sehingga nanatinya mampu menjadi 

anak bangsa yang membanggakan. Sebab anak merupakan dambaan bagi setiap orang 

tua dan anak adalah bagian dari generasi sebagai salah satu dari sumber daya manusia 

yang merupakan potensi dan penerus cita-cita perjuangan bangsa. 

Sehubungan dengan ketetapan UUD dan UU tentang Sisdiknas serta tujuan 

pendidikan nasional yang telah di tetapkan oleh pemerintah bahwa pendidikan di masa 

yang akan datang ini harus memiliki mutu dan berkualitas dibanding dengan pelaksanaan 

pendidikan yang telah berlangsung saat sekarang ini. Maka dari pada itu perlu ditegaskan 

bahwa Keputusan Presiden RI No 1 Tahun 2010 setiap jenjang pendidikan di Indonesia 

harus melaksanakan pendidikan karakter.  

623



 

 

   

Karakter adalah bentuk watak, tabiat, akhlak yang melekat pada pribadi seseorang 

yang terbentuk dari hasil internalisasi yang digunakan sebagai landasan untuk berpikir 

dan berperilaku sehingga menimbulkan suatu ciri khas pada individu tersebut. Karakter 

individu akan berkembang dengan baik, apabila memperoleh penguatan yang tepat, yaitu 

berupa pendidikan. Pendidikan karakter merupakan penciptaan lingkungan sekolah yang 

membantu siswa dalam perkembangan etika, tanggung jawab melalui model, dan 

pengajaran karakter yang baik melalui nilai-nilai universal. Nilai-nilai karakter ini sudah 

seharusnya ditanamkan kepada siswa sehingga mereka mampu menerapkan dalam 

kehidupannya baik di keluarga, sekolah, masyarakat, dan negara sehingga dapat 

memberikan kontribusi yang positif kepada lingkungannya. 

Indonesia istilah pesantren lebih popular dengan sebuah pondok pesantren. 

Pengertian terminologi pesantren menurut para tokoh, diantaranya adalah M. Arifin 

mendefinisikan pesantren sebagai sebuah pendidikan agama Islam yang tumbuh serta 

diakui oleh masyarakat sekitar. Menurut Abdurrahman Wahid, Pesantren adalah a place 

where santri (student) live. Kemudian Amin Abdullah mendefinisikan bahwa dalam 

berbagai variasinya dunia pesantren merupakan pusat peresmian pengalaman dan 

sekaligus penyebaran ilmu-ilmu keislaman. 

Selain itu Pondok Pesantren juga diartikan sebagai lembaga keagamaan yang 

memberikan pendidikan dan pengajaran serta pengembangan ilmu agama. Pondok 

pesantren adalah lembaga pendidikan tradisional Islam yang memahami, mendalami, dan 

mengamalkan ajaran agama dengan menekankan pentingnya moral keagamaan sebagai 

pedoman perilaku sehari-hari. Secara konkret, dapat dijelaskan bahwa pesantren adalah 

tempat yang di dalamnya anak-anak muda dan dewasa belajar secara lebih mendalam 

dan lebih lanjut tentang ilmu agama Islam yang diajarkan secara sistematis, langsung dari 

bahasa Arab, dan didasarkan pada pembacaan kitab-kitab klasik karangan ulamaulama 

besar. 

Biasanya pesantren dipimpin oleh kyai. Untuk mengatur kehidupan pesantren, 

kyai menunjuk seorang santri senior untuk mengatur adik-adik kelasnya, mereka biasanya 

dalam pesantren salaf (tradisional) disebut ''lurah pondok''. Tujuan santri dipisahkan dari 

orang tua dan keluarga mereka agar mereka belajar hidup mandiri, dapat meningkatkan 

hubungan yang baik dengan kyai dan juga Tuhan. Ada beberapa elemen pesantren yang 

membedakan dengan lembaga lainnya, yaitu; (1) pondok tempat menginap para santri, 

(2) santri: peserta didik, (3) masjid: sarana ibadah dan pusat kegiatan pesantren, (4) kyai: 

tokoh atau sebutan seseorang yang memiliki kelebihan dari sisi agama, dan kharisma 

yang dimilikinya, (5) kitab kuning: sebagai referensi pokok dalam kajian keislaman.  

Pendidikan karakter yang diajarkan di pondok pesantren lebih terfokus untuk 

menanamkan jiwa religius, akhlakul hasanah, disiplin, kesederhanaan, menghormati 

orang yang lebih tua, dan memberikan pemahaman tentang makna hidup. Alhasil, para 

santri yang belajar di pondok pesantren diharapkan mempunyai karakter keagamaan 

yang kuat, mampu mengamalkan nilai-nilai ajaran agama dengan baik, patuh kepada 

624



 
 

orang yang patut dihormati, memiliki akhlak yang sesuai dengan ajaran Islam, serta 

mampu memaknai tentang kehidupan berdasarkan Alquran dan Hadist. 

Berkaitan dengan penanaman nilai-nilai karakter dalam kehidupan pesantren yang 

membedakan dengan sistem pendidikan lain. Setidak-tidaknya delapan ciri nilai karakter 

dalam pendidikan pesantren sebagai adanya hubungan akrab antar santri dengan 

Kyainya, kepatuhan santri kepada Kyai, hidup hemat dan sederhana, kemandirian, jiwa 

tolong menolong, disiplin, keprihatinan untuk mencapai tujuan, serta memberian ijazah. 

Pesantren memiliki fungsi sebagai lembaga pendidikan yang mempunyai benteng 

pertahanan moral. Sebab pesantren merupakan lembaga pendidikan tradisional untuk 

menghayati dan mengamalkan ajaran agama Islam (tafaqquh fi din) dengan menekankan 

pentingnya moral sebagai pedoman kehidupan masyarakat sehari-hari, selanjutnya 

mengenai sistem pendidikan dan komunikasi pondok pesantren diartikan sebagai gerak 

perjuangan didalam memantapkan identitas diri dan kehadirannya ditengah-tengah 

kehidupan masyarakat dan bangsa yang sedang membangun ini. 

Berbeda dengan sekolah formal, Pembelajaran yang diajarkan di pesantren 

melalui metode belajar mengajar (dirasah wa ta’lim), pembiasaan berperilaku luhur 

(ta’dib). Aktivitas spiritual (riyadhah) serta teladan yang baik (uswah hasanah) yang di 

praktekkan atau dicontohkan langsung oleh kyai dan para ustadz. Selain itu kegiatan 

santri juga di control melalui ketetapan peraturan pondok. Semua ini mendukung 

terwujudnya proses pendidikan yang dapat membentuk karakter mulia para santri. 

Dimana dalam kesehariannya mereka dituntut untuk hidup mandiri dalam berbagai 

hal.seperti dalam masalah yang sederhana seperti mengatur uang kiriman perbulan dari 

orang tua agar cukup untuk kebutuhan dan lain lain, sampai pada persoalan yang serius 

seperti belajar dan memahami pelajaran. 

Sebagai lembaga pendidikan asli Indonesia, pesantren memiliki ciri khas yaitu 

“gotong royong” yang merupakan bagian dari tradisi pesantren masyarakat Indonesia. 

Dengan hidupnya yang bersifat kolektif pesantren merupakan perwujudan semangat dan 

tradisi gotong royong yang terdapat di masyarakat pedesaan. Nilai-nilai keagamaan 

seperti al-ukhuwah (persaudaraan), at-taawun (tolong menolong), alittihad (persatuan), 

thalab al-ilm (menuntut ilmu), al-ikhlas (ikhlas), al-jihad (perjuangan), at-thaah (patuh 

kepada tuhan dan rasul, ulama’ atau kyai sebagai pewaris nabi dan kepada mereka yang 

dianggap pimpinan) ikut mendukung eksistensi pondok pesantren. 

Nilai-nilai lainnya yang dikembangkan pesantren yaitu kemandirian, kerjasama, 

cinta tanah air, kejujuran, kasih sayang, penghargaan, kesungguhan, rendah hati, 

tanggung jawab, kepedulian, kesabaran, perdamaian, musyawaroh, toleransi dan 

kesetaraan. Pesantren dipandang berhasil membentuk karakter positif pada para santri 

karena menerapkan pendidikan yang holistik. Berupa tarbiyah (pembelajaran) yang 

meliputi ta’lim (pengajaran) dan ta’dib (pembentukan karakter atau pendisiplinan), nilai-

nilai tersebut pada gilirannya memberikan kontribusi untuk Indonesia yang lebih baik. 

625



 

 

   

Pondok Pesantren Darul Ulum merupakan pondok pesantren yang menerapkan 

sistem pendidikan tradisional-modern atau dalam istilah Arab disebut dengan ma’had al-

salafi ala nahji al-asri. Pondok pesantren tradisional yang menggunakan sistem 

pendidikan modern. Meskipun telah mendirikan madrasah tsanawiyah dan madrasah 

aliyah, pondok pesantren Darul Ulum tetap mempertahankan kitab kuning sebagai 

sumber pembalajaran agama dan akhlak. Untuk membentuk moralias santri dalam 

menghoramti ilmu pengetahuan, guru, dan sesama manusia, di pesantren ini diajarkan 

satu kitab yang disebut dengan ta’lim al-muta’allim. Untuk mendukung pembelajaran 

akhlak santri di samping kitab ta’lim al-muta’allim, juga diajarkan kitab tahsyirul akhlak 

dan akhlak. Dua kitab ini menguraikan tentang sopan satun dan cara berinteraksi dengan 

masyarakat. Karakter santri tidak hanya dibentuk dari kitab-kitab kuning tetapi juga 

dibentuk dari pembiasaan perilaku santri dalam kehidupan pesantren: mulai dari 

kejujuran, kesederhanaan, kedisiplinan, kesabaran, dan ketaatan beragama. Untuk 

pembelajaran bahasa arab sendiri menekankan kepada nahwu shorofnya agar mudah 

memahami kitab kuning, dan baru dua tahun ini ditekankan untuk menghapal. Di 

samping pembiasaan, santri juga disuguhi oleh keteladanan dari kiai, guru, ustadz yang 

mempraktikkan hidup sederhana, jujur dalam berkata, dan sabar dalam mengabdikan 

keseluruhan ilmu yang mereka miliki kepada para santri. Penerapan hukuman bagi santri 

bersifat mendidik seperti menghapal, zikir, dan lain-lain. Untuk perubahan santri sebelum 

dan sesudah masuk pesantren itu terlihat sekali dari gaya bahasa dan perilaku seperti 

lebih hormat dengan yang lebih tua. Pembentukan karakter di pondok pesantren darul 

ulum menekankan pada penanaman akhlak pada santri. Pesantren darul ulum itu 

sebenarnya milik kalangan menengah kebawah dan biasanya santri yang kurang mampu 

digratiskan cuma cuma. 

 

KESIMPULAN 

Fokus kajian dalam penelitian ini adalah pendidikan karakter di pondok pesantren 

Darul Ulum Palangka Raya. Maka dari hasil penelitian dan analisis dapat disimpulkan 

bahwa pondok pesantren Darul Ulum telah menerapkan pendidikan karakter dengan 

penanaman nilai-nilai karakter diantaranya dengan melalui metode pengajaran kitab 

kuning, pembiasaan kegiatan keagamaan dan memberikan suri tauladan dalam 

kehidupan sehari-hari. Hal ini sesuai dengan hasil observasi yang peneliti lakukan bahwa 

santri di pondok pesantren Darul Ulum Palangka Raya sebagian besar sudah menerapkan 

nilai-nilai karakter dalam kehidupan sehari-hari secara bertahap. Hal itu dapat dilihat 

dalam interaksi santri yang baik seperti menghormati kyai, ustadz dan sesama santri 

lainnya, masyarakat sekitar, orang tua, sopan santun, lemah lembut ketika berbicara, 

jujur, disiplin, mandiri serta tanggung jawab dalam setiap tugas dan kewajibannya, 

toleran, cinta kebersihan dan cinta ilmu pengetahuan yang diterapkan dalam kehidupan 

sehari-hari santri. 

 

626



 
 

DAFTAR PUSTAKA  

Islamy, M. R. F. (2022). Studi Analisis Model Implementasi Pendidikan Karakter Di Pondok 
Pesantren Al-Inayah. Jurnal Pendidikan Karakter, 13(1), 110–121. 
https://doi.org/10.21831/jpka.v13i1.40640 

Maunah, B. (2015). Implementasi Pendidikan Karakter Dalam Pembentukan Kepribadian 
Holistik Siswa. Jurnal Pendidikan Karakter, 6(1), Article 1. 
https://doi.org/10.21831/jpk.v0i1.8615 

Mostofia, M., & Maulidi, A. (2022). Pembentukan Karakter Religius Mahasiswi Melalui 
Program Kuliah Intensif Institut Dirosat Islamiyah Al-Amien Prenduan Sumenep. 
TARBAWI : Jurnal Pendidikan Agama Islam, 7(01), 45–56. 
https://doi.org/10.26618/jtw.v7i01.4827 

Muhibah, S. (2022). Penguatan Pendidikan Karakter di Pondok Pesantren Salafiyah Turus 
Pandeglang. Jurnal Pendidikan Karakter JAWARA (Jujur, Adil, Wibawa, Amanah, 
Religius, Akuntabel), 8(1), Article 1. 
https://jurnal.untirta.ac.id/index.php/JAWARA/article/view/15480 

Niswah, A. (2020). Penanaman nilai-nilai karakter siswa melalui sholat dhuha berjamaah 
di Madrasah Aliyah Negeri 2 Malang [Undergraduate, Universitas Islam Negeri 
Maulana Malik Ibrahim]. http://etheses.uin-malang.ac.id/24822/ 

Rohman, A., & Muhid, A. (2022). Pendidikan Karakter Siswa Pondok Pesantren Di Era 
Revolusi Industry 4.0: Literature Riview. Halaqa: Islamic Education Journal, 6(1), 59–
65. 

Shofwan, A. M. (2022). Penguatan Pendidikan Karakter Di Pondok Pesantren Miftahul 
Huda Sekardangan Blitar. Abdimas Galuh, 4(1), 85–92. 
https://doi.org/10.25157/ag.v4i1.6668 

Suhardi, D. (2012). PERAN SMP BERBASIS PESANTREN SEBAGAI UPAYA PENANAMAN 
PENDIDIKAN KARAKTER KEPADA GENERASI BANGSA. Jurnal Pendidikan Karakter, 
3(3), Article 3. https://doi.org/10.21831/jpk.v0i3.1248 

Syafe’i, I. (2017). PONDOK PESANTREN: Lembaga Pendidikan Pembentukan Karakter. Al-
Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam, 8(1), 61–82. 
https://doi.org/10.24042/atjpi.v8i1.2097 

Yani, A., & Kurniawan, D. (2022). Model Living Culture Pada Pendidikan Karakter Berbasis 
Pondok Pesantren Modern (Study Tokoh KH. Syamsudin Pengasuh Ponpes Darul 
Huffadz Sirampog – Brebes). Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam, 7(1), 
35–47. 

 

627


