e-ISSN: 2964-0687

PENDIDIKAN KARAKTER DI PONDOK PESANTREN MODERN PALANGKARAYA

Zainatur Rahmah
Pascasarjana IAIN Palangkaraya, Indonesia
zainatur.rahmahl5@gmail.com

ABSTRACT

This study aims to determine and describe the implementation of character
education in modern pesantren. The benefit is to provide knowledge and enrich
scientific insight for researchers and for readers about character education. This
research is field research with a qualitative approach. Data collection methods used
are observation, interviews, and documentation. Researchers used data
triangulation to see the validity of the data. While the data analysis used is the
technique of data reduction, data presentation, and drawing conclusions. The
results of this study indicate that the implementation of character education in the
Modern Pondok Pesantren Darul Ulum Palangka Raya instills character values,
including religious character values, independence, discipline, responsibility, love of
knowledge, courtesy, honesty, tolerance (tasamuh), and love of the land. Please
assist (ta'awun).The application of these character values uses the yellow book
teaching method, habituation of daily religious activities, and the example of kyai
and ustadz.
Keywords: character education, modern Islamic boarding school.

ABSTRAK
Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui dan mendeskripsikan bagaimana
pelaksanaan pendidikan karakter pada pesantren modern. Manfaatnya untuk
memberikan pengetahuan serta memperkaya wawasan ilmu pengetahuan bagi
peneliti dan bagi pembaca tentang pendidikan karakter. Penelitian ini merupakan
penelitian lapangan (field research) dengan pendekatan kualitatif. Metode
pengumpulan data yang digunakan adalah observasi, wawancara dan dokumentasi.
Peneliti menggunakan triangulasi data untuk melihat keabsahan data. Sedangkan
analisis data yang digunakan adalah dengan teknik reduksi data, penyajian data,
dan penarikan kesimpulan. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa pelaksanaan
pendidikan karakter pada pondok Modern di pondok pesantren Darul Ulum
Palangka Raya menanamkan nilai-nilai karakter diantaranya nilai karakter religius,
kemandirian, disiplin, tanggung jawab, cinta ilmu, sopan santun, jujur, toleransi
(tasamuh), cinta tanah air, tolong menolong (ta’awun). Penerapan nilai-nilai
karakter tersebut menggunakan metode pengajaran kitab kuning pembiasaan
kegiatan keagamaan sehari-hari dan keteladanan dari kyai dan para ustadz.
Kata Kunci: Pendidikan Karakter, Pondok Pesantren Modern.

620


mailto:zainatur.rahmah15@gmail.com

PENDAHULUAN

Abad ke-21 membawa perubahan era yang populer dengan sebutan era
globalisasi. Dampak globalisasi yang terjadi saat ini membawa masyarakat Indonesia
melupakan pendidikan karakter bangsa yang mana merupakan pondasi bagi suatu bangsa
dalam upaya membantu perkembangan jiwa anak-anak baik lahir maupun batin (Rohman
& Muhid, 2022). Pendidikan karakter sangat dibutuhkan dalam pendidikan saat ini.
Karena hanya dengan pendidikan karakter sajalah yang bisa mengatasi permasalahan-
permasalahan tersebut (Mostofia & Maulidi, 2022). Pendidikan karakter merupakan
proses berkelanjutan dan tidak pernah berakhir selama manusia masih ada di muka bumi
ini. Untuk membentuk siswa-siswa yang memiliki karakter dan kepribadian yang dapat
dicontoh sesuai dengan ketentuan yang berlaku maka perlu dilakukan pendidikan secara
maksimal.

Proses pendidikan sejak dini, baik secara formal, informal, maupun nonformal,
menjadi tumpuan untuk melahirkan manusia baru Indonesia dengan karakter yang kuat
(Shofwan, 2022). Adapun karakter kuat ini dicirikan oleh kapasitas moral seseorang,
seperti kejujuran, kekhasan kualitas seseorang yang membedakan dirinya dari orang lain,
serta ketegaran untuk menghadapi kesulitan, ketidakenakan, dan kegawatan. Pendidikan
karakter yaitu suatu tahapan-tahapan tranformasi penerapan pengetahuan akhlak yang
harus ditanamkan dalam diri siswa, sehingga menjadi satu kesatuan dalam perilaku
kehidupan siswa tersebut dan dapat menjadi ciri khas yang membedakannya dengan
orang lain. Pendidikan karakter pada dasarnya mencakup pengembangan substansi,
proses, suasana, atau lingkungan yang menggugah, mendorong, dan memudahkan
seseorang untuk mengembangkan kebiasaan baik dalam kehidupan sehari-hari.

Pendidikan karakter memiliki tiga fungsi utama. Pertama, fungsi pembentukan
dan pengembangan potensi. Pendidikan karakter membentuk dan mengembangkan
potensi siswa agar berpikiran baik, berhati baik, dan berperilaku sesuai dengan falsafah
pancasila. Kedua, fungsi perbaikan dan penguatan. Pendidikan karakter memperbaiki dan
memperkuat peran keluarga, satuan pendidikan, masyarakat, dan pemerintah untuk ikut
berpartisipasi dan bertanggung jawab dalam pengembangan potensi warga negara dan
pembangunan bangsa menuju bangsa yang maju, mandiri, dan sejahtera. Ketiga, fungsi
penyaring.Nilai-nilai pendidikan karakter yang dikembangkan Kementerian Pendidikan
dan Kebudayaan ada delapan belas karakter. Nilai-nilai tersebut bersumber dari agama,
Pancasila, budaya, dan tujuan pendidikan nasional. Adapun delapan belas nilai tersebut
yaitu: religius, jujur, toleransi, disiplin, kerja keras, kreatif, mandiri, demokratis, rasa ingin
tahu, semangat kebangsaan, cinta  tanah air, menghargai prestasi,
bersahabat/komunikatif, cinta damai, gemar membaca, peduli lingkungan, peduli sosial,
dan tanggung jawab (Maunah, 2015).

Pendidikan karakter dalam Islam sama halnya dengan akhlak. Sehingga pendidikan
karakter dalam perspektif Islam lebih menitikberatkan pada sikap peserta didik, hal
tersebut pada kehendak positif yang dibiasakan, dengan itu prserta didik mampu

621



melakukan perbuatan dengan mudah, tanpa pertimbangan pemikiran terlebih dahulu di
dalam kehidupan sehari hari.(Niswah, 2020).

Sistem Pendidikan Agama Islam (PAI) yang terbaik adalah sistem pendidikan yang
membentuk karakter manusia berbangsa dan bernegara, diutamakan nilai-nilai
kemanusiaan berbasis budaya, seperti hormat pada guru dan orang tua, saling tolong-
menolong, berlaku sopan dan santun pada siapa saja atau dengan apa saja (Yani &
Kurniawan, 2022). Dalam konteks ini, lembaga pendidikan yang berbasis pada nilai-nilai
agama atau spiritual, seperti pondok pesantren, mutlak diperlukan. Jika sekolah formal
(SD, SMP, SMA, SMK, dan sejenisnya) memfokuskan sistem pendidikannya pada sektor
kecerdasan intelektual atau akademik, maka pondok pesantren menjadi lembaga
pendidikan yang mengutamakan pengajarannya pada sektor kecerdasan spiritual dan
pendalaman ajaran agama Islam (Suhardi, 2012).

Pendidikan yang baik harus diawali dari faktor filosopi pendidikan sebagai fondasi
keimanan yang kokoh dalam menanamkan nilai-nilai awal ketagwaan kepada para murid.
Nilai-nilai karakter Islami dalam Lembaga pendidikan Islam harus diintegrasikan kedalam
lingkungan budaya sekolah berlandaskan relasi antara aturan kebijakan sekolah, proses
aktivitas pengajaran, serta evaluasi terhadap aktivitas pembinaan kesiswaan melalui
manajemen sekolah (Muhibah, 2022). Komponen karakter terdiri atas tiga hal utama
yang saling berhubungan, yatiu pengetahuan, perasaan, dan perilaku moral. Dalam
pembentukan inilah dibutuhkan suatu kesadaran akan nilai sehingga menjadi sebuah
kebiasaan. Pendidikan karakter memiliki hubungan yang kuat dengan pesantren sebagai
fondasi awal, Adapun model yang dapat ditransfer ke lembaga pendidikan umum adalah
keteladanan, pembiasaan, kepribadian, kepemimpinan, dan kewibaan (Islamy, 2022).

Salah satu institusi pendidikan vyang disinyalir telah lama menerapkan
pendidikan karakter adalah pondok pesantren. Pondok Pesantren sebagai salah satu sub-
sistem Pendidikan Nasional yang indigenous Indonesia, bahkan dipandang oleh banyak
kalangan mempunyai keunggulan dan karakteristik khusus dalam mengaplikasikan
pendidikan karakter bagi anak didiknya (santri). Pandangan demikian tampaknya berasal
dari kenyataan bahwa: pesantren lebih mudah membentuk karakter santrinya karena
institusi pendidikan ini menggunakan sistem asrama yang memungkinkannya untuk
menerapkan nilai-nilai dan pandangan dunia yang dianutnya dalam kehidupan keseharian
santri (Syafe’i, 2017).

Pesantren saat ini jadi sangat dibutuhkan untuk menanggulangi berbagai macam
kasus yang terjadi dalam zaman yang serba modern ini, dengan ciri khasnya dalam
membentuk karakter santri serta berbagai ilmu yang diajarkan untuk bekal di masyarakat.
Sistem pendidikan pesantren didasari, digerakkan, dan diarahkan oleh nilai-nilai
kehidupan yang bersumber pada ajaran dasar Islam. Ajaran Islam ini menyatu dengan
struktur kontekstual atau realiatas sosial yang digumuli dalam hidup keseharian. Peran
lembaga pendidikan dengan kiai sebagai figuran tokoh dibantu oleh para ustadz yang
hidup bersama di tengah-tengah para santri dengan masjid atau mushola sebagai pusat

622



kegiatan peribadatan keagamaan.informalnya memiliki posisi dan peran yang sangat
menentukan dalam mendidik generasi-generasi muslim Indonesia supaya menjadi
manusia-manusia yang beriman dan berilmu, cerdas, terampil dan berakhlak mulia.
Potensi yang dimiliki pondok pesantren dalam hal ini sistem pendidikannya yang
mencakup pendidikan keimanan dan akhlak serta karakter.

Dari paparan di atas, penulis tertarik untuk meneliti tentang sistem pendidikan
yang digunakan dalam penanaman pendidikan karakter pada santri di pondok pesantren
Darul Ulum Palangka Raya. Adapun untuk tujuan penelitian adalah untuk mengetahui
bagaimana sistem pendidikan yang digunakan dalam penanaman pendidikan karakter
santri di pondok pesantren Darul Ulum Palangka Raya.

METODE PENELITIAN

Pendekatan penelitian yang digunakan dalam peneliti ini adalah pendekatan
kualitatif. Menurut Sugiono (2009:15) Penelitan kualitatif adalah suatu penelitian yang
berpola investigasi dimana data diperoleh langsung antara peneliti dan subjek peneliti.
Subjek dalam penelitian adalah pimpinan pondok pesantren Darul Ulum Palangka Raya.
Dalam penelitian ini, data primer diperoleh peneliti dari hasil wawancara mendalam
(indept interview) dengan pimpinan pondok pesantren Darul Ulum. Setelah data
terkumpul dianalisis dengan menggunakan teknik induktif yang menempuh langkah
langkah: reduksi data (data reduction), penyajian data (data display), dan verifikasi data
(conclusion drawing/verification) (Bogdan dan Biklen, 1998).

HASIL DAN PEMBAHASAN

Dalam Undang-undang (UU) No.20, tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan
Nasional pasal 3 dinyatakan bahwa Pendidikan nasional berfungsi mengembangkan
kemampuan dan membentuk watak serta peradaban bangsa yang bermartabat dalam
rangka mencerdaskan kehidupan bangsa, bertujuan untuk berkembangnya potensi
peserta didik agar menjadi manusia yang beriman dan bertagwa kepada Tuhan Yang
Maha Esa, berakhlak mulia, sehat, berilmu, cakap, kreatif, mandiri, dan menjadi warga
Negara yang demokratis serta bertanggung jawab. Sehingga nanatinya mampu menjadi
anak bangsa yang membanggakan. Sebab anak merupakan dambaan bagi setiap orang
tua dan anak adalah bagian dari generasi sebagai salah satu dari sumber daya manusia
yang merupakan potensi dan penerus cita-cita perjuangan bangsa.

Sehubungan dengan ketetapan UUD dan UU tentang Sisdiknas serta tujuan
pendidikan nasional yang telah di tetapkan oleh pemerintah bahwa pendidikan di masa
yang akan datang ini harus memiliki mutu dan berkualitas dibanding dengan pelaksanaan
pendidikan yang telah berlangsung saat sekarang ini. Maka dari pada itu perlu ditegaskan
bahwa Keputusan Presiden Rl No 1 Tahun 2010 setiap jenjang pendidikan di Indonesia
harus melaksanakan pendidikan karakter.

623



Karakter adalah bentuk watak, tabiat, akhlak yang melekat pada pribadi seseorang
yang terbentuk dari hasil internalisasi yang digunakan sebagai landasan untuk berpikir
dan berperilaku sehingga menimbulkan suatu ciri khas pada individu tersebut. Karakter
individu akan berkembang dengan baik, apabila memperoleh penguatan yang tepat, yaitu
berupa pendidikan. Pendidikan karakter merupakan penciptaan lingkungan sekolah yang
membantu siswa dalam perkembangan etika, tanggung jawab melalui model, dan
pengajaran karakter yang baik melalui nilai-nilai universal. Nilai-nilai karakter ini sudah
seharusnya ditanamkan kepada siswa sehingga mereka mampu menerapkan dalam
kehidupannya baik di keluarga, sekolah, masyarakat, dan negara sehingga dapat
memberikan kontribusi yang positif kepada lingkungannya.

Indonesia istilah pesantren lebih popular dengan sebuah pondok pesantren.
Pengertian terminologi pesantren menurut para tokoh, diantaranya adalah M. Arifin
mendefinisikan pesantren sebagai sebuah pendidikan agama Islam yang tumbuh serta
diakui oleh masyarakat sekitar. Menurut Abdurrahman Wahid, Pesantren adalah a place
where santri (student) live. Kemudian Amin Abdullah mendefinisikan bahwa dalam
berbagai variasinya dunia pesantren merupakan pusat peresmian pengalaman dan
sekaligus penyebaran ilmu-ilmu keislaman.

Selain itu Pondok Pesantren juga diartikan sebagai lembaga keagamaan yang
memberikan pendidikan dan pengajaran serta pengembangan ilmu agama. Pondok
pesantren adalah lembaga pendidikan tradisional Islam yang memahami, mendalami, dan
mengamalkan ajaran agama dengan menekankan pentingnya moral keagamaan sebagai
pedoman perilaku sehari-hari. Secara konkret, dapat dijelaskan bahwa pesantren adalah
tempat yang di dalamnya anak-anak muda dan dewasa belajar secara lebih mendalam
dan lebih lanjut tentang ilmu agama Islam yang diajarkan secara sistematis, langsung dari
bahasa Arab, dan didasarkan pada pembacaan kitab-kitab klasik karangan ulamaulama
besar.

Biasanya pesantren dipimpin oleh kyai. Untuk mengatur kehidupan pesantren,
kyai menunjuk seorang santri senior untuk mengatur adik-adik kelasnya, mereka biasanya
dalam pesantren salaf (tradisional) disebut "lurah pondok". Tujuan santri dipisahkan dari
orang tua dan keluarga mereka agar mereka belajar hidup mandiri, dapat meningkatkan
hubungan yang baik dengan kyai dan juga Tuhan. Ada beberapa elemen pesantren yang
membedakan dengan lembaga lainnya, yaitu; (1) pondok tempat menginap para santri,
(2) santri: peserta didik, (3) masjid: sarana ibadah dan pusat kegiatan pesantren, (4) kyai:
tokoh atau sebutan seseorang yang memiliki kelebihan dari sisi agama, dan kharisma
yang dimilikinya, (5) kitab kuning: sebagai referensi pokok dalam kajian keislaman.

Pendidikan karakter yang diajarkan di pondok pesantren lebih terfokus untuk
menanamkan jiwa religius, akhlakul hasanah, disiplin, kesederhanaan, menghormati
orang yang lebih tua, dan memberikan pemahaman tentang makna hidup. Alhasil, para
santri yang belajar di pondok pesantren diharapkan mempunyai karakter keagamaan
yang kuat, mampu mengamalkan nilai-nilai ajaran agama dengan baik, patuh kepada

624



orang yang patut dihormati, memiliki akhlak yang sesuai dengan ajaran Islam, serta
mampu memaknai tentang kehidupan berdasarkan Alquran dan Hadist.

Berkaitan dengan penanaman nilai-nilai karakter dalam kehidupan pesantren yang
membedakan dengan sistem pendidikan lain. Setidak-tidaknya delapan ciri nilai karakter
dalam pendidikan pesantren sebagai adanya hubungan akrab antar santri dengan
Kyainya, kepatuhan santri kepada Kyai, hidup hemat dan sederhana, kemandirian, jiwa
tolong menolong, disiplin, keprihatinan untuk mencapai tujuan, serta memberian ijazah.
Pesantren memiliki fungsi sebagai lembaga pendidikan yang mempunyai benteng
pertahanan moral. Sebab pesantren merupakan lembaga pendidikan tradisional untuk
menghayati dan mengamalkan ajaran agama Islam (tafaqquh fi din) dengan menekankan
pentingnya moral sebagai pedoman kehidupan masyarakat sehari-hari, selanjutnya
mengenai sistem pendidikan dan komunikasi pondok pesantren diartikan sebagai gerak
perjuangan didalam memantapkan identitas diri dan kehadirannya ditengah-tengah
kehidupan masyarakat dan bangsa yang sedang membangun ini.

Berbeda dengan sekolah formal, Pembelajaran yang diajarkan di pesantren
melalui metode belajar mengajar (dirasah wa ta’lim), pembiasaan berperilaku luhur
(ta’dib). Aktivitas spiritual (riyadhah) serta teladan yang baik (uswah hasanah) yang di
praktekkan atau dicontohkan langsung oleh kyai dan para ustadz. Selain itu kegiatan
santri juga di control melalui ketetapan peraturan pondok. Semua ini mendukung
terwujudnya proses pendidikan yang dapat membentuk karakter mulia para santri.
Dimana dalam kesehariannya mereka dituntut untuk hidup mandiri dalam berbagai
hal.seperti dalam masalah yang sederhana seperti mengatur uang kiriman perbulan dari
orang tua agar cukup untuk kebutuhan dan lain lain, sampai pada persoalan yang serius
seperti belajar dan memahami pelajaran.

Sebagai lembaga pendidikan asli Indonesia, pesantren memiliki ciri khas yaitu
“gotong royong” yang merupakan bagian dari tradisi pesantren masyarakat Indonesia.
Dengan hidupnya yang bersifat kolektif pesantren merupakan perwujudan semangat dan
tradisi gotong royong yang terdapat di masyarakat pedesaan. Nilai-nilai keagamaan
seperti al-ukhuwah (persaudaraan), at-taawun (tolong menolong), alittihad (persatuan),
thalab al-ilm (menuntut ilmu), al-ikhlas (ikhlas), al-jihad (perjuangan), at-thaah (patuh
kepada tuhan dan rasul, ulama’ atau kyai sebagai pewaris nabi dan kepada mereka yang
dianggap pimpinan) ikut mendukung eksistensi pondok pesantren.

Nilai-nilai lainnya yang dikembangkan pesantren yaitu kemandirian, kerjasama,
cinta tanah air, kejujuran, kasih sayang, penghargaan, kesungguhan, rendah hati,
tanggung jawab, kepedulian, kesabaran, perdamaian, musyawaroh, toleransi dan
kesetaraan. Pesantren dipandang berhasil membentuk karakter positif pada para santri
karena menerapkan pendidikan yang holistik. Berupa tarbiyah (pembelajaran) yang
meliputi ta’lim (pengajaran) dan ta’dib (pembentukan karakter atau pendisiplinan), nilai-
nilai tersebut pada gilirannya memberikan kontribusi untuk Indonesia yang lebih baik.

625



Pondok Pesantren Darul Ulum merupakan pondok pesantren yang menerapkan
sistem pendidikan tradisional-modern atau dalam istilah Arab disebut dengan ma’had al-
salafi ala nahji al-asri. Pondok pesantren tradisional yang menggunakan sistem
pendidikan modern. Meskipun telah mendirikan madrasah tsanawiyah dan madrasah
aliyah, pondok pesantren Darul Ulum tetap mempertahankan kitab kuning sebagai
sumber pembalajaran agama dan akhlak. Untuk membentuk moralias santri dalam
menghoramti ilmu pengetahuan, guru, dan sesama manusia, di pesantren ini diajarkan
satu kitab yang disebut dengan ta’lim al-muta’allim. Untuk mendukung pembelajaran
akhlak santri di samping kitab ta’lim al-muta’allim, juga diajarkan kitab tahsyirul akhlak
dan akhlak. Dua kitab ini menguraikan tentang sopan satun dan cara berinteraksi dengan
masyarakat. Karakter santri tidak hanya dibentuk dari kitab-kitab kuning tetapi juga
dibentuk dari pembiasaan perilaku santri dalam kehidupan pesantren: mulai dari
kejujuran, kesederhanaan, kedisiplinan, kesabaran, dan ketaatan beragama. Untuk
pembelajaran bahasa arab sendiri menekankan kepada nahwu shorofnya agar mudah
memahami kitab kuning, dan baru dua tahun ini ditekankan untuk menghapal. Di
samping pembiasaan, santri juga disuguhi oleh keteladanan dari kiai, guru, ustadz yang
mempraktikkan hidup sederhana, jujur dalam berkata, dan sabar dalam mengabdikan
keseluruhan ilmu yang mereka miliki kepada para santri. Penerapan hukuman bagi santri
bersifat mendidik seperti menghapal, zikir, dan lain-lain. Untuk perubahan santri sebelum
dan sesudah masuk pesantren itu terlihat sekali dari gaya bahasa dan perilaku seperti
lebih hormat dengan yang lebih tua. Pembentukan karakter di pondok pesantren darul
ulum menekankan pada penanaman akhlak pada santri. Pesantren darul ulum itu
sebenarnya milik kalangan menengah kebawah dan biasanya santri yang kurang mampu
digratiskan cuma cuma.

KESIMPULAN

Fokus kajian dalam penelitian ini adalah pendidikan karakter di pondok pesantren
Darul Ulum Palangka Raya. Maka dari hasil penelitian dan analisis dapat disimpulkan
bahwa pondok pesantren Darul Ulum telah menerapkan pendidikan karakter dengan
penanaman nilai-nilai karakter diantaranya dengan melalui metode pengajaran kitab
kuning, pembiasaan kegiatan keagamaan dan memberikan suri tauladan dalam
kehidupan sehari-hari. Hal ini sesuai dengan hasil observasi yang peneliti lakukan bahwa
santri di pondok pesantren Darul Ulum Palangka Raya sebagian besar sudah menerapkan
nilai-nilai karakter dalam kehidupan sehari-hari secara bertahap. Hal itu dapat dilihat
dalam interaksi santri yang baik seperti menghormati kyai, ustadz dan sesama santri
lainnya, masyarakat sekitar, orang tua, sopan santun, lemah lembut ketika berbicara,
jujur, disiplin, mandiri serta tanggung jawab dalam setiap tugas dan kewajibannya,
toleran, cinta kebersihan dan cinta ilmu pengetahuan yang diterapkan dalam kehidupan
sehari-hari santri.

626



DAFTAR PUSTAKA

Islamy, M. R. F. (2022). Studi Analisis Model Implementasi Pendidikan Karakter Di Pondok
Pesantren  Al-lnayah. Jurnal  Pendidikan  Karakter,  13(1), 110-121.
https://doi.org/10.21831/jpka.v13i1.40640

Maunah, B. (2015). Implementasi Pendidikan Karakter Dalam Pembentukan Kepribadian
Holistik Siswa. Jurnal Pendidikan Karakter, 6(1), Article 1.
https://doi.org/10.21831/jpk.v0i1.8615

Mostofia, M., & Maulidi, A. (2022). Pembentukan Karakter Religius Mahasiswi Melalui
Program Kuliah Intensif Institut Dirosat Islamiyah Al-Amien Prenduan Sumenep.
TARBAWI : Jurnal Pendidikan Agama Islam, 7(01), 45-56.
https://doi.org/10.26618/jtw.v7i01.4827

Muhibah, S. (2022). Penguatan Pendidikan Karakter di Pondok Pesantren Salafiyah Turus
Pandeglang. Jurnal Pendidikan Karakter JAWARA (Jujur, Adil, Wibawa, Amanah,
Religius, Akuntabel), 8(1), Article 1.
https://jurnal.untirta.ac.id/index.php/JAWARA/article/view/15480

Niswah, A. (2020). Penanaman nilai-nilai karakter siswa melalui sholat dhuha berjamaah
di Madrasah Aliyah Negeri 2 Malang [Undergraduate, Universitas Islam Negeri
Maulana Malik Ibrahim]. http://etheses.uin-malang.ac.id/24822/

Rohman, A., & Muhid, A. (2022). Pendidikan Karakter Siswa Pondok Pesantren Di Era
Revolusi Industry 4.0: Literature Riview. Halaqga: Islamic Education Journal, 6(1), 59—

65.
Shofwan, A. M. (2022). Penguatan Pendidikan Karakter Di Pondok Pesantren Miftahul
Huda Sekardangan Blitar. Abdimas Galuh, 4(1), 85-92.

https://doi.org/10.25157/ag.v4i1.6668

Suhardi, D. (2012). PERAN SMP BERBASIS PESANTREN SEBAGAI UPAYA PENANAMAN
PENDIDIKAN KARAKTER KEPADA GENERASI BANGSA. Jurnal Pendidikan Karakter,
3(3), Article 3. https://doi.org/10.21831/jpk.v0i3.1248

Syafe’i, I. (2017). PONDOK PESANTREN: Lembaga Pendidikan Pembentukan Karakter. Al-
Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam, 8(1), 61-82.
https://doi.org/10.24042/atjpi.v8i1.2097

Yani, A., & Kurniawan, D. (2022). Model Living Culture Pada Pendidikan Karakter Berbasis
Pondok Pesantren Modern (Study Tokoh KH. Syamsudin Pengasuh Ponpes Darul
Huffadz Sirampog — Brebes). Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam, 7(1),
35-47.

627



