e-ISSN: 2964-0687

AWAL MASUKNYA ISLAM DI SUMATRA
(Perkembangan Pendidikan Islam masa awal di Sumatera Barat, lembaga & tokohnya)
Zulgarnain Tajuddin

Pascasarjana Program Doktor UIN Alauddin Makassar, Sulawesi Selatan, Indonesia
zulgarnain.tajuddin@yahoo.com

Bahaking Rama
UIN Alauddin Makassar, Sulawesi Selatan, Indonesia

Abdul Kadir
IAIN Kendari, Sulawesi Tenggara, Indonesia

Abstract
Islam entered Minangkabau between the 12th and 13th centuries AD, by two routes
namely; route from Aceh and route from Malacca. Islam was introduced by preachers
and Arab merchants who settled in eastern Minangkabau, especially in the watershed
that disgorged into the center of the Minangkabau kingdom in the interior. The
expansion of the Samudra Pasai kingdom into eastern Minangkabau was very
influential for the intensive spread of Islam in this region and other Minangkabau
regions. The process of Islamization took place peacefully, because it was introduced
through local wisdom approaches of the community in the local cultural environment.
Surau (as the oldest educational institution) for the Minangkabau people has a
multidimensional function, not only functioning as a place for gathering, meetings and
sleeping places but also functioning as an Islamic educational institution, Minangkabau
society is an open society, meaning people who do not close themselves off to accept
change. The movement for reforming Islamic education in Minangkabau, which was
initially initiated by three Minangkabau clerics who had studied in Mecca, where they
received wide acceptance among the Minangkabau community, including from among
Islamic figures who manage educational institutions (Surau-Surau, etc.) ). These three
figures brought renewal ideas that were obtained in Mecca, one of the understandings
they received was the ideology of "Wahabiyah" which aims to cleanse Islam of all
traditions/customs that conflict with the purity of Islamic teachings, but their
movement did not run smoothly because they received challenges from indigenous
defenders. As a result, the two groups were involved in a conflict which later became
known as the Padri War (1803-1837). Despite the challenges, their movement
continued to run according to the ideals of their struggle, so that from this renewal
movement, they gave birth to famous great scholars, where they established or
changed the "Surau (halagah)" education system to the "Classical” system and became
the center Islamic education throughout the Minangkabau region and its surroundings.
Keywords: Islam, Sumatra, Islamic Education, Institutions & Leaders.

729


mailto:zulqarnain.tajuddin@yahoo.com

Abstrak
Islam masuk ke Minangkabau antara abad ke-12 dan 13 M, dengan melalui dua jalur
vaitu; jalur dari Aceh dan jalur dari Malaka. Islam diperkenalkan oleh muballigh-
muballigh dan saudagar-saudagar Arab yang bermukim di Minangkabau timur,
terutama di daerah aliran sungai yang berhulu ke pusat kerajaan Minangkabau di
pedalaman. Perluasan kerajaan Samudra Pasai ke Minangkabau timur sangat
berpengaruh bagi intensifnya penyebaran Islam di wilayah ini dan wilayah
Minangkabau lainnya. Proses Islamisasi berlangsung dengan damai, karena
diperkenalkan melalui pendekatan- pendekatan kearifan lokal masyarakat di
lingkungan budaya setempat. Surau (sebagai lembaga pendidikan tertua) bagi
masyarakat Minangkabau memiliki fungsi multidimensi, tidak hanya berfungsi sebagai
tempat berkumpul, rapat dan tempat tidur tetapi juga berfungsi sebagai lembaga
pendidikan Islam, masyarakat Minangkabau adalah masyarakat yang terbuka, artinya
masyarakat yang tidak menutup diri untuk menerima perubahan. Gerakan
pembaharuan pendidikan Islam di Minangkabau, yang pada awalnya diprakarsai oleh
tiga orang ulama Minangkabau yang pernah belajar di Mekah, dimana mereka
mendapat sambutan yang luas di kalangan masyarakat Minangkabau, termasuk dari
kalangan tokoh-tokoh Islam yang mengelola lembaga pendidikan (Surau- Surau, dll).
Tiga orang tokoh ini membawa ide- ide pembaharuan yang di dapatkan di Mekah, salah
satu paham vyang diterimanya adalah faham “Wahabiyah” yang bertujuan untuk
membersihkan Islam dari segala tradisi/ adat kebiasaan yang bertentangan kemurnian
ajaran Islam, namun gerakan mereka tidak berjalan mulus karena mendapat tantangan
dari pihak pembela adat. Akibatnya, antara kedua kelompok ini terlibat konflik yang di
kemudian hari disebut Perang Paderi (1803-1837). Meskipun mendapat tantangan,
namun gerakan mereka tetap berjalan sesuai dengan cita-cita perjuangannya,
sehingga dari gerakan pembaharuan ini, melahirkan ulama-ulama besar yang terkenal,
dimana mereka mendirikan atau merubah sistem pendidikan “Surau (halagah) ke
system “Klasikal” dan menjadi pusat pendidikan Islam di seluruh wilayah Minangkabau
dan sekitarnya.
Kata Kunci : Islam, Sumatra, Pendidikan Islam, Lembaga & Tokohnya.

PENDAHULUAN

Masuknya Islam ke Indonesia agak unik bila dibandingkan dengan masuknya Islam ke
negara —negara lain. Keunikannya terlihat kepada proses masuknya Islam ke Indonesia yang
relatif berbeda dengan negara lain. Islam masuk ke Indonesia secara damai dibawa oleh para
pedagang dan mubaligh. Sedangkan Islam yang masuk ke negara lain pada umumnya banyak
lewat penaklukan, seperti masuknya Islam ke Irak, Iran, Mesir, Afrika Utara sampai ke
Andalusia. Masuk dan berkembangnya Islam ke Indonesia dipandang dari segi historis dan
sosiologis sangat kompleks dan terdapat banyak masalah, terutama tentang sejarah
perkembangan awal masuknya Islam. Ada perbedaan antara pendapat lama dan pendapat
baru. Pendapat ulama sepakat bahwa Islam masuk ke Indonesia abad ke- 13 M dan pendapat

730



baru menyatakan bahwa Islam masuk pertama kali ke Indonesia pada abad ke-7 M (Haidar.
2009).

Namun, hampir semua ahli sejarah menyatakan bahwa daerah Indonesia yang mula-
mula dimasuki Islam adalah daerah pesisir pantai utara pulau Sumatera, tepatnya di daerah
Malaka melalui jalur perdagangan, dakwah, perkawinan, ajaran tasawuf dan tarekat, serta
jalur kesenian dan pendidikan. Kedatangan Islam pertama di Indonesia tidak identik dengan
berdirinya kerajaan Islam pertama di Indonesia Mengingat bahwa pembawa Islam ke
Indonesia adalah sebagian besar para pedagang, bukan misi tentara dan bukan pelarian
politik. Mereka tidak ambisi langsung mendirikan kerajaan Islam. Lagi pula di Indonesia pada
zaman itu sudah ada kerajaan-kerajaan Hindu, Budha yang banyak jumlahnya dan
berkekuatan besar. Konversi massal masyarakat kepada Islam pada masa perdagangan
disebabkan oleh Islam merupakan agama yang siap pakai, asosiasi Islam dengan kejayaan,
mengajarkan tulisan dan hafalan, kepandaian dalam penyembuhan dan pengajaran tentang
moral (Musyrifah. 2005)

Islam yang pada mulanya diperkenalkan oleh para pedagang muslim yang melakukan
kontak dagang dengan penduduk setempat pada akhirnya dapat menarik hati penduduk
setempat untuk memeluk Islam. Mereka menikah dengan wanita-wanita pribumi yang telah
diislamkan, sehingga terbentuklah keluarga- keluarga muslim. Para mubaligh Islam pada
waktu itu, tidak hanya berdakwah kepada para penduduk biasa, tetapi juga kepada raja-raja
kecil. Beralihnya agama penguasa menjadi muslim akan diikuti rakyat dan pendukungnya
secara cepat. Setelah berdirinya kerajaan Islam, biasanya sang penguasa mempelopori
berbagai kegiatan keagamaan, mulai dari dakwah Islam, pembangunan masjid, sampai
penyelenggaraan pendidikan Islam. Dengan berdirinya masjid sebagai tempat ibadah, juga
digunakan oleh para mubaligh sebagai tempat berlangsungnya pendidikan non formal
sampai menjadi lembaga pendidikan formal (madrasah dan pesantren, dsb).

Dalam konteks inilah, penulis akan membahas tentang perkembangan pendidikan
Islam di Sumatera Barat (Minangkabau dan sekitarnya) mulai dari lembaga-lembaga
pendidikan pada awal masuknya Islam serta tokoh-tokoh pendidikan.

METODE PENELITIAN

Metode artikel ini menggunakan studi pustaka (/library research) yaitu metode
pengumpulan data dengan cara memahami dan mempelajari teori-teori dari berbagai
literatur yang berhubungan dengan penelitian. Menurut Zed (2004) ada empat tahap studi
pustaka yaitu menyiapkan perlengkapan alat yang diperlukan, menyiapkan bibliografi kerja,
mengorganisasikan waktu dan membaca serta mencatat bahan penelitian. Pengumpulan
data dengan cara mencari sumber dan merkontruksi dari berbagai sumber seperti buku,
jurnal, dan riset-riset yang sudah ada. Metode analisis menggunakan analisis conten dan
analisis deskriptif. Bahan pustaka yang didapat dari berbagai referensi dianalisis secara kritis
dan mendalam agar dapat mendukung proposisi dan gagasan

731



HASIL DAN PEMBAHASAN
Masuknya Islam di Sumatra Barat (Minangkabau)

Berdasarkan teori-teori masuknya Islam di Indonesia, kiranya sudah cukup bukti
bahwa mubaligh Islam telah sampai di Sumatera Barat (Minangkabau) jauh sebelum
berdirinya kerajaan di Minangkabau vyaitu sekitar abad ke 8 dan 9 M. Hal ini ditandai dengan
terbentuknya komunitas muslim pada masa itu di beberapa daerah di sekitar pesisir pantai
utara pulau Sumatera dan beberapa daerah lainnya, yang juga mendorong terbentuknya
kerajaan Islam. Hal ini didukung dengan kondisi dan situasi politik kerajaan—kerajaan
bercorak Hindu- Budha yang mengalami kemunduran, sehingga dimanfaatkan oleh
pedagang- pedagang muslim untuk mendapatkan keuntungan-keuntungan politik dan
perdagangan (Uka. 1984)

Persoalan masuknya Islam ke Minangkabau hingga saat ini masih diasumsikan pada
dua hal, yaitu: 1) Islam masuk melalui pesisir timur Minangkabau atau Minangkabau Timur.
Teori jalur timur ini didasarkan oleh intensifnya jalur perdagangan melalui sungai-sungai yang
mengalir dari gugusan memperoleh komoditi lada dan emas. Kegiatan perdagangan ini
diperkirakan adalah awal terjadinya kontak antara budaya Minangkabau dengan Islam. Pada
waktu ini, Samudra Pasai bahkan telah menguasai sebagian wilayah penghasil lada dan emas
di Minangkabau Timur (Irhas. 2005). 2) intensifnya kegiatan perdagangan pantai barat
Sumatera pada abad ke 16 M sebagai akibat dari kejatuhan Malaka ke tangan Portugis, telah
pula mempengaruhi intensifnya penyebaran Islam. Pada waktu ini, pengaruh kekuasan Aceh
Darussalam sangat besar, terutama pada wilayah pesisir barat Sumatera (Anonim. 2009).
Bahaking Ramang (2011) mengemukakan hal yang sama bahwa Islam masuk ke
minangkabau melalui dua jalur yaitu; Pertama; lewat Aceh melalui pesisir barat Sumatera.
Kedua; dari Malaka melalui Sungai Siak dan Sungai Kampar dan sampai ke pusat
Minangkabau. Dari kedua jalur tersebut membawa pengaruh ajaran yang berbeda. Dari jalur
pesisir barat (Aceh) pengaruh syarak (syare’at) lebih kuat dari pengaruh adat yang
mengakibatkan Gelar Sultan atau Bagindo harus dari ayah kepada anak. Tetapi pada bagian
darat (Malaka) pengaruh adat lebih kuat dari pengaruh syarak, sehingga gelar penghulu dan
gelar lainnya turun dari mamak kepada anak bukan dari ayah kepada anak, sehingga dengan
berdirinya kerajaan Minangkabau, maka hokum atau peraturan dalam Negeri itu berlaku dua
hokum Hukum Adat, sedang peraturan-peraturan secara Islam dinamai Hukum Syarak.
Berdirinya kerajaan-kerajaan Islam di Sumatera selain mempercepat proses Islamisasi, juga
mendorong berkembangnya budaya yang bernuansa Islam terutama yang terkait dalam
beberapa aspek kehidupan masyarakat antara lain perdagangan, perkawinan, kesenian,
sufisme, politik dan pendidikan.

Pendapat lain, bahkan sebagai pendapat baru menyatakan bahwa pada dasarnya,
masuknya Islam ke Indonesia maupun ke Sumatera Barat, tidak berada pada dua jalur atau

732



kerangka yang terpisah, akan tetapi merupakan satu kesatuan utuh, karena Sumatera Barat
(Minangkabau) adalah salah satu wilayah lalu lintas perdagangan laut semenjak
berlangsungnya kontak dagang antara Asia barat dan Nusantara. Posisi penting wilayah ini
ditunjang oleh aktifnya lalu lintas perdagangan selat Malaka, yang bahkan sudah berlangsung
sejak sebelum kelahiran agama Islam, di mana, beberapa komoditi dagang yang utama
adalah berasal dari sini. Selama berabad-abad wilayah pesisir timur Minangkabau telah
memegang peran dalam perdagangan emas dan rempah-rempah, terutama lada yang
banyak dihasilkan di sekitar daerah aliran sungai Kampar Kiri dan Kampar Kanan. Kenyataan
aktivitas perdagangan di wilayah perairan selat Malaka ini yang mendasari pendapat yang
mengatakan bahwa Islam sudah masuk di Minangkabau sejak abad ke 7 atau 8 Masehi,
diantaranya hasil Seminar Masuknya Islam ke Minangkabau yang diadakan di Padang tahun
1960, yang menyimpulkan bahwa Islam sudah masuk ke Minangkabau sejak abad-abad awal
Hijriyah. (Badri. 1998)

Muhammad Yunus(1971) la mengatakan bahwa Islam masuk ke Minangkabau
barulah pada abad ke 12M. Alasan yang digunakan untuk itu adalah dengan ditemukannya
kuburan Islam tertua di Minangkabau timur (berangka tahun 521 H./1128 M.), yaitu kuburan
Panglima Nizamuddin Al-Kamil yang ditemukan di daerah Bangkinang (ditepi sungai Kampar)
Namun dalam bukunya yang lain, Mahmud Yunus (1983) mengemukakan pula bahwa
pembawa Islam pertama ke Minangkabau adalah Burhanuddin Al- Kamil yang dikuburkan di
Kuntu, bertanggal 1610 H / 1214 M. la datang Bersama Abdullah Arif dari tanah Arab ke
Aceh. Abdullah sendiri tinggal di Aceh, sedangkan Burhanuddin langsung ke Minangkabau.
Tokoh yang disebut terakhir inilah yang sampai sekarang lestari dalam ingatan masyarakat
Kuntu dengan nama Syekh Burhanuddin, sebagai penyebar Islam di wilayah ini. Pendapat ini
sejalan dengan apa yang dikemukakan oleh M.O. Parlindungan, la menyebutkan bahwa ada
seorang panglima yang bernama Burhanuddin al-Kamil wafat dan dimakamkan di kampung
Kuntu, di tepi sungai Kampar pada tahun 610 H (1214 M) (Ashish. 2011). Bila bukti arkeologis
penanggalan kedua nisan makam ini dapat dijadikan dasar bagi perkiraan masuknya Islam,
maka dapat disimpulkan bahwa Islam sudah masuk ke wilayah Minangkabau pada awal abad
ke-13 atau mungkin beberapa waktu sebelum abad ke-13. Berbeda dengan apa yang
dikemukakan terdahulu.

Dalam sumber lain dikemukakan pula bahwa Islam masuk ke Minangkabau melalui
pesisir barat Sumatera lebih awal, yaitu sekitar tahun 1184. Dalam naskah Muballighul Islam,
(selanjutnya disebut : naskah MlI) diceritakan tentang seorang pedagang Arab yang
terdampar di pesisir barat Sumatera Barat (Padang) pada tahun 580 H./1184 M. la dianggap
telah memperkenalkan Islam pertama kali di wilayah pesisir barat Sumatera Barat.
(Anonim.2008).

Muballighul Islam, Riwayat Tiga Orang Muballigh Islam yang Mengem- bangkan
Agama Islam di Aceh dan Minangkabau , Naskah ini ditulis oleh pada tahun 1930 an dengan
menggunakan tulisan Arab Melayu. Dari keterangan yang diberikannya pada awal naskah ini,
ia mengakui bahwa apa yang ditulis adalah merupakan salinan dari sebuah buku tua yang ia

733



temukan di Surau Tuanku Paseban dengan dilengkapi sebuah naskah diterima dari seseorang
tentang Syekh Abdur Rauf dan Syekh Burhanuddin (selanjutnya disebut dengan : naskah Ml).

Bila riwayat ini dihubungkan dengan apa yang dikemukakan oleh M.D. Mansoer
bahwa sejak tahun 1128 telah ada usaha pihak saudagar asing yang beragama Islam dari
Perlak dan Pasai untuk menguasai daerah produsen lada di sekitar sungai Kampar Kiri dan
Kampar Kanan, maka diperkirakan bahwa pedagang- pedagang Arab telah melakukan
pelayaran dagang di sekitar wilayah pesisir barat dan timur Minangkabau sejak awal abad
ke-12. Hanya saja penyebaran Islam oleh pedagang yang datang dari pesisir barat tidak
meluas ke pedalaman Minangkabau sebagaimana yang dilakukan oleh mubaligh/pedagang
yang melalui pesisir timur. Hal ini disebabkan oleh karena kondisi geografis yang berat dan
sulit ditempuh antara pesisir barat dan pedalaman.

Lembaga Pendidikan Islam di Masa Awal Sumatra dan Tokohnya
Pendidikan Formal

Pada tahap awal, pendidikan Islam berlangsung secara informal, dimana para
mubaligh memberikan contoh-contoh teladan dalam sikap hidup mereka sehari- hari,
sehingga masyarakat yang didatangi menjadi tertarik untuk memeluk agama Islam dan
mencontoh perilaku mereka. Setelah masyarakat muslim terbentuk pada suatu daerah,
maka yang menjadi perhatian pertama adalah mendirikan rumah ibadah (masjid), sebagai
tempat untuk melaksanakan shalat lima waktu, shalat jumat dalam sekali seminggu dan dua
kali setahun dilaksanakan shalat hari raya Idul Fitri dan Idul Adha. Selain masjid, ada juga
tempat ibadah yang disebut langgar, bentuknya lebih kecil dari masjid dan digunakan hanya
untuk tempat shalat lima waktu.

Dengan berdirinya masjid, para mubaligh juga menggunakannya sebagai tempat
melaksanakan berbagai kegiatan; baik kegiatan keagamaan, sosial kemasyarakatan,
termasuk kegiatan pendidikan. Bahkan kegiatan pendidikan yang berlangsung di masjid dan
masih bersifat sederhana kala itu sangat dirasakan oleh masyarakat muslim, maka tidak
mengherankan apabila mereka menaruh harapan besar kepada masjid sebagai tempat yang
bisa membangun masyarakat muslim yang lebih baik. Awal mulanya masjid mampu
menampung kegiatan pendidikan yang diperlukan masyarakat. Namun karena terbatasnya
tempat dan ruang, mulai dirasakan tidak dapat menampung animo masyarakat yang ingin
belajar. Maka dilakukanlah berbagai pengembangan secara bertahap hingga berdirinya
lembaga pendidikan Islam yang secara khusus berfungsi sebagai sarana untuk menampung
kegiatan pembelajaran sesuai dengan tuntutan masyarakat saat itu, seperti surau dan
pesantren.

Surau

Di Sumatera Barat, terutama di Minangkabau dikenal istilah surau, menurut kamus
Besar Bahasa Indonesia, surau diartikan tempat (rumah) umat Islam melakukan ibadahnya
(bersembah yang, mengaji dan sebagainya) (Depdiknas. 2008). Surau sudah dikenal sebagai

734



lembaga pendidikan Islam. Namun istilah ini sudah dikenal sebelum datangnya Islam, hanya
saja surau dalam sistem adat Minangkabau adalah kepunyaan suku atau kaum sebagai
pelengkap rumah gadang yang berfungsi sebagai tempat bertemu, berkumpul, rapat, dan
tempat tidur bagi anak laki-laki yang telah akil baligh dan orang tua yang uzur (Azyumardi
Azra. 2009)

Fungsi surau tidak berubah setelah kedatangan Islam, hanya saja fungsi
keagamaannya semakin penting yang diperkenalkan pertama kali oleh Syekh Burhanuddin
dari Ulakan Padang Pariaman, beliau menuntut ilmu syare’at pada Syekh Abdurrauf di Aceh.
Pada tahun 1100 H/1680 M, ia pulang ke Belakang membangun surau dan mengajarkan ilmu
syariat (Bahaking. 2011). Pada masa ini, eksistensi surau disamping sebagai tempat shalat,
juga digunakan Syekh Burhanuddin sebagai tempat mengajarkan ajaran Islam terutama
tarekat (suluk) (samsul. 2005).

Sebagai lembaga pendidikan tradisional, surau menggunakan sistem pendidikan
halagah. Materi yang diajarkan pada awalnya masih disekitar belajar huruf hijaiyah dan
membaca Al-Qur’an, disamping ilmu-ilmu keislaman yang lainnya, seperti keimanan, akhlak
danibadah (samsul. 2009) Selain itu, untuk tingkat atas, mulai diajarkan ilmu tajwid dan lagu,
tadarrus, lagu gasidah dan mengaji serta kitab-kitab ibadah. Setelah pengajian qur’an,
kemudian dilanjutkan dengan pengajian kitab. Mata pelajaran pada pengajian kitab pada
umumnya terdiri atas ilmu Nahwu dan Sharaf (gramatika bahasa Arab), ilmu Figih, ilmu Tafsir,
dan kitab agama lainnya. Mereka belajar pada siang hari (setelah shalat dhuhur) dan malam
hari (setelah shalat magrib) (Bahaking. 2011). Dari pengajian qur’an dan pengajian kitab yang
begitu padat materi pelajaran, dapat dipahami bahwa masyarakat Minangkabau sejak usia
dini memiliki pemahaman Islam vyang cukup kuat, sehingga setelah menyelesaikan
pendidikan di surau, mereka mempunyai dasar atau modal untuk melanjutkan pendidikan
ke lembaga pendidikan Islam di luar negeri. Sehingga banyak tokoh-tokoh pembaharu Islam
yang datang dari luar negeri dan menganut paham yang berbeda, lalu mengabdikan diri di
tanah minangkabau untuk melakukan perbaikan.

Surau tidak hanya berfungsi sebagai lembaga pendidikan Islam, tetapi juga sebagai
lembaga pendidikan tarekat. Fungsi surau yang kedua ini lebih dominan dalam
perkembangannya di Minangkabau. Setiap surau di Minangkabau memiliki otoritasnya
sendiri, baik dalam praktik tarekat maupun penekanan cabang-cabang ilmu keislaman.
Praktik tarekat yang dikembangkan oleh masing-masing surau tersebut lebih banyak muatan
mistisnya ketimbang syariat. Gejala ini dapat diketahui, meskipun Islam sudah dianut
masyarakat tetapi praktik-praktik yang bertentangan dengan syariat masih dilakukan
terutama para penguasa (kaum adat) (Samsul. 2009)

Melihat hal ini, oleh Syekh Abdurrahman, salah seorang ulama dari Batu Hampar
berusaha menyadarkan umat dari praktek bid’ah dan khurafat melalui pendekatan persuasif
dan mendirikan surau yang terkenal dengan Surau Dagang. Di Surau inilah syekh
Abdurrahman mengajarkan qur’an dengan berbagai macam irama/metode dan ilmu-ilmu
keislaman lainnya. Selain dari fungsi budaya itu surau juga mempunyai fungsi pendidikan dan

735



agama. Fungsi pendidikan adalah dilaksanakannya di surau transfer ilmu, nilai dan
keterampilan. Di surau dilaksanakan pendidikan Al-Qur'an, diajarkan prinsip-prinsip agama
Islam baik yang berkenaan dengan rukun iman maupun rukun Islam. Selain dari itu surau
juga berfungsi untuk tempat pendidikan orang dewasa. Di surau juga dilaksanakan
pendidikan sufi dengan tarekatnya (Haidar. 2009).

Surau berfungsi sebagai lembaga sosial budaya adalah fungsinya sebagai tempat
pertemuan para pemuda dalam upaya mensosialisasikan diri mereka. selain dari itu surau
juga berfungsi sebagai tempat persinggahan dan peristirahatan para musafir yang sedang
menempuh perjalanan. Dengan demikian surau mempunyai multifungsi.

Verkerk Pistorius. seorang pegawai Belanda, dalam rangka kunjungannya ke
Sumatera Barat, yang dikutip oleh Azyumardi Azra, menjelaskan bahwa surau dibagi kepada
tiga kategori; Pertama surau kecil, menengah dan surau besar. Surau kecil memuat sekitar
20 pelajar. Surau menengah berisi 80 pelajar, Surau besar berkisar 100 sampai 1000 pelajar.
surau kecil, surau untuk mengaji (membaca AlQur'an), dan tempat shalat. Sedangkan surau
menengah dan besar tidak hanya sebagai tempat shalat dan mengaji. tetapi mempunvyai
fungsi pendidikan dalam arti yang lebih luas (Haidir. 2009).

Sistem pendidikan di surau banyak kemiripan dengan sistem pendidikan di
pesantren. Murid tidak terikat dengan administrasi yang ketat. Syekh atau guru mengajar
dengan metode bandongan dan sorogan, murid yang berpindah ke surau lain apabila sudah
merasa cukup memperoleh ilmu di surau terdahulu. Dari segi mata pelajaran yang diajarkan
di surau sebelum masuknya ide-ide pembaharuan pemikiran Islam pada awal abad ke-20
adalah mata pelajaran yang berbasis kepada kitab-kitab klasik. Surau sebagaimana layaknya
pesantren juga memiliki kekhususankekhususan. Ada surau yang kekhususan dalam ilmu
alat. seperti Surau Kamang, ada spesialis ilmu mantigq, ma'ani. Surau Kota Gedang, dalam
ilmu tafsir dan faraid, surau Sumanik. sedangkan surau Talang, spesialis dalam ilmu nahwu.

Dari beberapa ungkapan di atas dapat dimaklumi bahwa surau di Minangkabau
memiliki fungsi ganda dan yang utama diantaranya adalah fungsi pendidikan. Pendidikan
yang dilaksanakan di surau mirip dengan apa yang dilakukan di pesantren. inti pelajaran
adalah adalah ilmu-ilmu agama yang pada tingkat-tingkat tertentu mendasarinya dengan
kitab- kitab klasik.

Pada tahun 1803 tiga orang putra Minangkabau, yaitu Haji Piobang dari Agam, Haji
Miskin dari Pandai Sikek dan Haji Sumanik dari Batusangkar pulang dari Mekkah. Tokoh-
tokoh Islam tersebut juga ingin memperbaiki beberapa adat Minangkabau yang
menyimpang dari ajaran Islam. Tiga orang tokoh ini sangat berpengaruh oleh faham wahabi
setelah melihat dan menyaksikan sendiri pertumbuhan dan perkembangan wahabi tersebut
sewaktu masih berada di Mekkah. Ketertarikan pada faham ini kemudian menggerakkan tiga
putra Minangkabau tersebut untuk melancarkan suatu gerakan pembersihan Islam dari
segala yang menodainya. Pembersihan yang dilakukan oleh ketiga tokoh tersebut, dilakukan
secara frontal dan mendapat tantangan dari pihak pembela adat. Akibatnya, antara kedua

736



kelompok ini terlibat konflik yang di kemudian hari disebut Perang Paderi (1803-1837)
(Zubaidah. 2005).

Hal ini sebagai awal dan cikal bakal lahirnya pembaharuan pendidikan Islam di surau,
baik dari segi metodologi maupun dari segi materi pembelajarannya Pembaharuan
pendidikan dilaksanakan karena mereka (para pembaharu dari pihak generasi muda) melihat
adanya berbagai penyimpangan dari prinsip Islam yang murni, yang telah menjadi tradisi dan
budaya masyarakat sebagai akibat sistem pendidikan tersebut. Dari pembaharuan ini,
nantinya melahirkan ulama-ulama besar mendirikan surau-surau yang terkenal,diantaranya
: (1). Surau Tanjung-Sungayang, yang didirikan oleh Syekh H.M. Thalib Umar (W. 1920) pada
tahun 1897 M, kemudian berubah nama menjadi Al-Hidayah (S.M.P.I dan (P.G.A). (2) Surau
Parabek, Bukittinggi, didirikan oleh Syekh H. Ibrahim Musa pada tahun 1908 M, kemudian
berubah nama menjadi Thawalib. (3) Surau Padang Japang, didirikan oleh Syekh H. Abbas
Abdullah, kemudian berubah nama menjadi Darul Funun Abbasiyah. (4) Surau Jembatan Besi
Padang Panjang, didirikan oleh H. Abdul Karim Abdullah pada tahun 1914 M, kemudian
berubah nama menjadi Sumatera Thawalib. (5) Surau Candung Baso Bukittinggi,didirikan
oleh Syekh H. Sulaiman Ar- Rasuli, kemudian berubah nama menjadi Tarbiyah Islamiah. (6)
Surau Jaho Padang Panjang, didirikan oleh Syekh H.M Jamil Jaho, kemudian berubah nama
menjadi Tarbiyah Islamiah. (7) Surau Tangah Sawah Bukittinggi yang didirikan oleh Syekh M.
Djamil Djambek (1860-1947), sampai sekarang masih ada dengan nama Masjid Tengah
Sawah. (8) Surau Tabat Gadang Padang Japang, didirikan oleh Syekh Abd. Wahid, kemudian
berubah nama menjadi Tarbiyah Islamiah (Bahaking. 2011).

Pada masa penjajahan Belanda, sekolah-sekolah didirikan untuk mencetak tenaga
kerja yang kompeten pada VOC tetapi tidak mendukung pendidikan Islam. Barulah pada
tahun 1907, oleh pemerintah Belanda didirikan sekolah-sekolah desa seperti sekolah desa
(Volksschool), Europese Lagere School (ELS), Hollands Chinese School (HCS), Hollands
Inlandse School (HIS), Meer Uitgebreid Lager Onderwijs (MULO), Hogere Burgerschool
(HBS), Algemene Middelbare School (AMS), dan lain sebagainya.27 Dalam bidang pendidikan
agama, pemerintah Hindia Belanda mempunyai sikap netral terhadap pendidikan agama di
sekolah- sekolah umum, dalam arti bahwa pengajaran itu diberikan dengan menghormati
keyakinan agama masing- masing.

Pembaharuan Pendidikan Islam di Minangkabau dan Tokohnya

Pada abad ke 20 Minangkabau termasuk wilayah pertama di Indonesia yang
mengalami proses modernisasi pendidikan Islam. Lembaga pendidikan tradisional surau
mengalami transformasi menjadi lembaga pendidikan Islam modern dan proses ini
dipercepat dengan adanya sejumlah ulama pembaharu minangkabau. Kaum tradisional di
Minangkabau memandang ekspansi sistem dan kelembagaan khusus pendidikan modern
Islam sebagai ancaman langsung terhadap eksistensi dan kelangsungan surau, untuk itu
menurut pandangan mereka surau harus mengadopsi pula beberapa unsur pendidikan
modern yang telah diterapkan kaum reformis khususnya sistem klasikal dan penjenjangan

737



pada lembaga pendidikan dengan bentuk dan nama yang berbeda, sebagaimana dibawah
ini;
Sekolah/ Madrasah Adabiyah

Pembaruan pendidikan Islam di Indonesia termasuk di Minangkabau semakin
Nampak setelah munculnya Sekolah/ madrasah Adabiyah. Madrasah ini adalah setara
dengan sekolah HIS, yang di dalamnya agama dan qur’an diajarkan secara wajib. Dalam
tahun 1915, sekolah ini menerima subsidi dari pemerintah Hindia Belanda dan mengganti
namanya menjadi Hollandsch Maleische School Adabiyah (Deliar. 1980) Madrasah inilah
yang mula — mula berkelas, memakai bangku, meja dan papan tulis di Minangkabau di
Padang. Inilah madrasah atau sekolah agama pertama menggunakan sistem pendidikan
modern, didirikan oleh Syekh Abdullah Ahmad pada tahun 1909 M (Bahaking. 2011)

Madras School

Pada tahun 1910 M, Syekh M. Thalib Umar mendirikan sekolah agama di Sungayang
(daerah Batusangkar) dengan nama “Madras School”. Di madrasah ini dipelajari kitab-kitab
besar secara mendalam. Pada tahun 1923 Madrasah ini berubah nama menjadi “Diniah
School,” kemudian pada tahun 1931 M., berubah lagi namanya menjadi “Al-Jami’ah
Islamiyah,” kemudian berubah lagi menjadi “Al-Hidayah Islamiyah” (membuka S.M.Pl
dan.G.A.P) (Bahaking. 2011)

Dinaya School

Madrasah Diniyah (Diniyah School) didirikan pada tanggal 10 Oktober 1915 oleh
Zainuddin Labai El Yunusiyah di Padang Panjang. Madrasah ini merupakan madrasah sore
yang tidak hanya mengajarkan pelajaran agama tetapi juga pelajaran umum (Bahaking.
2011). Samsul (2005), mengemukakan bahwa Pada tahun 1923, Rangkayo Rahmah El
Yunusiyah mendirikan Madrasah Diniyah Putri di Padang Panjang. Pada tahun 1927
Perserikatan Muhammadiyah memasuki Minangkabau di bawah pimpinan A. R. St. Mansur.
Muhammadiyah banyak mendirikan madrasah yang sampai sekarang masihberkembang di
bumi Minangkabau (Bahaking. 2011).

Madrasah Al-Quraniyah

Pada tahap awal madrasah- madrasah yang ada di Sumatera Barat Sebelum tahun
1931, terkonsentrasi mengajarkan mata pelajaran agama. Perbedaannya dengan surau
adalah; Pertama madrasah ini memakai sistem klasikal. Kedua, kitab-kitab yang dibaca tidak
selalu berpedoman kepada kitab-kitab klasik, tetapi memakai kitab-kitab baru, yaitu kitab-
kitab yang dipelajari di sekolah- sekolah di Mesir. Ketiga, dimasukkan dalam kurikulumnya
sedikit pengetahuan umum seperti ilmu bumi dan menulis (Haidar. 2009)

Sumatera Thawalib

738



Surau Jembatan Besi adalah Surau pertama yang memakai sistem kelas dalam proses
belajar mengajar, yang nantinya berubah namanya menjadi Sumatera Thawalib Padang
Panjang yang dipimpin oleh Syekh Abdul Karim Amrullah ( Haji Rasul ) pada tahun 1921.
Nama Sumatera Thawalib yang berarti Pelajar- Pelajar Sumatera, terinspirasi oleh
perkumpulan pemuda Sumatera “Jong Sumatranen Bond” yang telah berdiri di Jakarta pada
tahun 1918 yang pada waktu itu, dua cabangnya sudah dibuka di Sumatera Barat yaitu di
Bukittinggi dan Padang. Sejak waktu ini,sistem pendidikan yang dijalankan mengalami
perubahan dengan meninggalkan sistem surau dan beralih ke sistem sekolah dengan
perubahan metode pengajaran dan mulai pula memasukkan mata- mata pelajaran umum ke
dalam kurikulum pengajarannya. Kemudian pada tahun yang sama diikuti oleh Sumatera
Thawalib Parabek Bukittinggi yang dipimpin oleh Syekh lbrahim Musa (Elwis. 2001)

Persatuan Guru-guru Agama Islam

Setahun setelah perubahan Surau Jembatan Besi menjadi Sumatera Thawalib, Syekh
Abdullah Ahmad pendiri Surau Jembatan Besi kemudian pindah ke Padang dan mempelopori
berdirinya Persatuan Guru-Guru Agama Islam (PGAI) pada tahun 1919 di Padang. Dalam
organisasi ini berhimpun beberapa tokoh ulama pembaharu yang ada di Minangkabau untuk
menggalang tujuan bersama dalam rangka menjaga martabat, memperbaiki nasib, dan
memberikan pertolongan kepada guru-guru agama Islam, mendirikan, memperbaiki dan
memajukan pengajaran Islam. Diantara sekolah-sekolah Islam modern yang didirikan oleh
PGAI antara lain : Normal Islam di Padang yang kemudian digantikan Sekolah Menengah
Islam (SMI) di Bukittinggi dan Sekolah Tinggi Islam (SIT) di Padang (Elwis. 2001)

Madrasah Tarbiyah Islamiyah

Perubahan sistem pendidikan yang dirintis oleh beberapa ulama pembaharu telah
pula mendorong beberapa kalangan ulama aliran kaum Tua untuk melakukan perubahan-
perubahan pada surau-surau mereka. Beberapa surau Kaum Tua menerapkan pula sistem
klasikal dalam proses pembelajarannya. Pada bulan Mei tahun 1928 sistem pendidikan surau
Kandung yang didirikan oleh Syekh Sulaiman Ar-Rasuli sejak tahun 1907, melakukan
perubahan menjadi sistem berkelas dengan menempati gedung sekolah yang dibangun
bersama masyarakat Candung di Pekan Kamis. Pada saat ini nama Surau Candung diubah
menjadi Madrasah Tarbiyah Islamiyah (MTI) Canduang. Di sini murid-murid sudah belajar
dengan menggunakan kursi, meja dan papan tulis, layaknya seperti sekolah modern lainnya.
Pada waktu peresmian Madrasah di Candung inilah munculnya gagasan untuk merubah
surau-surau yang diasuh oleh ulama-ulama yang disebutkan menjadi Madrasah Tarbiyah
Islamiyah. Kesempatan pertemuan di Candung ini Syeikh Abbas Qadhi Ladang Lawas
mengemukakan gagasan tentang perlunya ulama Syafi'iyah Minangkabau menyatukan
langkah dalam sebuah forum yang dapat menjalin kebersamaan dalam mengelola sekolah
masing- masing dan menyepakati kesamaan kurikulum dan kitab-kitab yang akan digunakan
dalam berbagai bidang keilmuan Islam.

739



Pendidikan Islam Pasca Kemerdekaan

Setelah kemerdekaan Indonesia tanggal 17 Agustus 1945, kemudian pada tanggal 3
Januari 1946 dibentuklah Departemen Agama yang akan mengurus masalah keberagaman
di Indonesia, termasuk di dalamnya pendidikan, khususnya madrasah. Namun pada
perkembangan selanjutnya, pendidikan madrasah walaupun sudah berada di bawah
naungan Departemen Agama tetapi hanya sebatas pembinaan dan pengawasan (Maksum.
1999).

Tilar (2000) mengatakan Keadaan ini berlangsung sampai dengan dikeluarkannya SKB
3 Menteri tanggal 24 Maret 1975 yang tersohor itu, yang berusaha mengembalikan
ketertinggalan pendidikan Islam untuk memasuki mainstream pendidikan nasional.
Kebijakan ini membawa pengaruh yang sangat besar bagi madrasah, karena pertama, ijazah
dapat mempunyai nilai yang sama dengan sekolah umum yang sederajat, kedua, lulusan
sekolah madrasah dapat melanjutkan ke sekolah umum yang setingkat lebih tinggi, ketiga,
siswa madrasah dapat pindah ke sekolah umum yang setingkat (Abdulrahman. 2000)

Dengan SKB tersebut, madrasah memperoleh definisi yang semakin jelas sebagai
lembaga pendidikan yang setara dengan sekolah sekalipun pengelolaannya tetap berada di
bawah Departemen Agama. Namun pada perkembangan selanjutnya, akhir dekade 1980-an
dunia pendidikan Islam memasuki era integrasi dengan lahirnya UU No. 2/1989 tentang
system pendidikan nasional (UU No. 20 Tahun 2003) eksistensi madrasah sebagai lembaga
pendidikan yang bercirikan Islam semakin mendapatkan tempatnya. Tetapi ini menjadi
kendala seperti yang dikhawatirkan Malik Fadjar “ketika format madrasah dari waktu ke
waktu menjadi semakin jelas sosoknya, sementara isi dan visi keislaman terus mengalami
perubahan.”(Malik. 1998). Kekhawatiran Malik Fajar telah terjawab dengan lahirnya
Undang- Undang No. 20 tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional, yang memberi
peluang kepada madrasah untuk memacu diri sama dengan sekolah, bahkan peluang kepada
madrasah untuk lebih kompetitif di dunia pendidikan semakin jelas setelah diterbitkannya
Peraturan Pemerintah RI. No. 55 tahun 2007 tentang Pendidikan Agama dan Pendidikan
Keagamaan

KESIMPULAN

Islam masuk ke Minangkabau antara abad ke-12 dan 13 M, dengan melalui dua jalur
yaitu; jalur dari Aceh dan jalur dari Malaka. Islam diperkenalkan oleh muballigh-muballigh
dan saudagar-saudagar Arab yang bermukim di Minangkabau timur, terutama di daerah
aliran sungai yang berhulu ke pusat kerajaan Minangkabau di pedalaman. Perluasan kerajaan
Samudra Pasai ke Minangkabau timur sangat berpengaruh bagi intensifnya penyebaran
Islam di wilayah ini dan wilayah Minangkabau lainnya. Di samping itu, pendekatan awal yang

740



dilakukan para mubaligh secara persuasif dan akulturatif terhadap hukum-hukum adat yang
dianut oleh masyarakat, lebih memberi kemudahan proses islamisasi dimana mereka
berada, bahkan sebagai awal perpaduan antara Islam dan adat Minangkabau telah
melahirkan sebuah konsensus yang berbunyi ; “Adat basandi Syara’ Syara’ basandi Adat.”
Karena itu ibarat pepatah dikatakan “ Adat dan Syara’ bagaikan aur dengan tebing “.

Surau (sebagai lembaga pendidikan tertua) bagi masyarakat Minangkabau memiliki
fungsi multidimensi, tidak hanya berfungsi sebagai tempat berkumpul, rapat dan tempat
tidur tetapi juga berfungsi sebagai lembaga pendidikan Islam. Tetapi dibalik itu, surau telah
mampu melahirkan ulama-ulama besar yang disegani baik di Minangkabau maupun di luar
Minangkabau.

Gerakan pembaharuan pendidikan Islam di Minangkabau, yang pada awalnya
diprakarsai oleh tiga orang ulama Minangkabau yang pernah belajar di Mekah, dimana
mereka mendapat sambutan yang luas di kalangan masyarakat Minangkabau, termasuk dari
kalangan tokoh-tokoh Islam yang mengelola lembaga pendidikan (Surau- Surau, dll). Tiga
orang tokoh ini membawa ide- ide pembaharuan yang di dapatkan di Mekah, salah satu
paham yang diterimanya adalah faham “Wahabiyah” yang bertujuan untuk membersihkan
Islam dari segala tradisi/ adat kebiasaan yang bertentangan kemurnian ajaran Islam, namun
gerakan mereka tidak berjalan mulus karena mendapat tantangan dari pihak pembela adat.
Akibatnya, antara kedua kelompok ini terlibat konflik yang di kemudian hari disebut Perang
Paderi (1803-1837).

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, Taufik (Ed.), Sejarah Umat Islam Indonesia, Jakarta: Majelis Ulama Indonesia, 1991.

Ahmad Amin, Husayn Seratus Tokoh Dalam Sejarah Islam, Bandung: Remaja Rosdakarya,
1999.

Aly Mustofa, Abdullah, Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia untuk Fakultas Tarbiyah,
Bandung: CV. Pustaka Setia, 1999.

Azra, Azyumardi, Pendidikan Islam Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru,” dalam
Samsul Nizar, Sejarah Pendidikan Islam, Cet. 3; Jakarta: Kencana Prenada Media
Group, 2009.

Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Besar Bahasa Indonesia, Pusat Bahasa, Edisi
keempat, Jakarta;PT Gramedia, 2008.

Djajadiningrat, P.A. Hoesain Tinjauan Kritis Tentang Sejarah Banten, Jakarta: Pustaka Jaya,
1983.

Edyar, Busman ,dkk (Ed.), Sejarah Peradaban Islam, Jakarta: Pustaka Asatruss, 2009,

Fadjar, Malik Madrasah dan Tantangan Modernitas. Bandung: Mizan,1998.

Hasjmy,A. Sejarah Masuk dan Berkem- bangnya Islam di Indonesia,” Bandung; Al-Ma’arif,
1989.

http://www.docstoc.com/docs/34797938/Sejarah-Islam-di-Sumatera-Barat-|

Maksum, Madrasah, Sejarah dan Perkembangannya. Jakarta: Logos,1999.

Musyrifah, Sunanto, Sejarah Peradaban Islam Indonesia, Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada,
2005

741


http://www.docstoc.com/docs/34797938/Sejarah-Islam-di-Sumatera-Barat-I

Nizar, Samsu, Sejarah dan Pergolakan Pemikiran Pendidikan Islam, Ciputat: Quantum

Teaching, 2005
. Sejarah Pendidikan Islam, Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2009.

Noer, Deliar, Gerakan Modern Islam di Indonesia (Jakarta: LP3ES, 1980),

Putra Daulay, Haidar, Sejarah Pertumbuhan dan Pembaruan Pendidikan Islam di Indonesia,
Jakarta:Kencana, 2009.

Rama, Bahaking, Sejarah Pendidikan dan Peradaban Islam dari MasauUmayyah Hingga
Kemerdekaan Indonesia, Yogyakarta: Cakrawala Publishing, 2011.

Saleh, Abdurrahman, Pendidikan Agama dan Keagamaan Visi, Misi, dan Aksi.Jakarta:
Gemawindu Panca- perkasa, 2000.

Shamad, Irhash A. M. Hum, Makalah hasil penelitian tentang Sejarah Perkembangan Agama
Islam di Sumatera Barat, Badan Litbang dan Diklat Keagamaan Departe- men Agama

RI, 2005,
Shvoong.com the Global Source for Summaries & Reviews,” http:// id.shvoong. com/social-
sciences/ education/2033540-sejarah- pendidikan-islam-di-

sumatera/#ixzz1f096YOKz

Supriyadi,Dedi, Sejarah Peradaban Islam,Bandung: Pustaka Setia, 2008.

Tilaar, H.A.R, Paradigma Baru PendidikanNasional, Jakarta: rineka Cipta,2000.

Tjandrasasmita, Uka (Ed.), Sejarah Nasional Indonesia lll, Jakarta: PN Balai Pustaka, 1984.

Yatim, Badri, Sejarah Islam di Indonesia,lakarta: Depag, 1998. Witrianto, “ Islam di Kota
Palembang,” Blog Witrianto. http://witrianto. blogdetik.com/2010/12/27/islam- di-
kota-palembang Zubaidah, Islam Wahabi di SumateraBarat.
http://iri.or.id/sultan/archives/5301

Zuhairini, dkk. Sejarah Pendidikan Islam, Jakarta: Bumi Aksara, 2010.

742


http://iri.or.id/sultan/archives/5301

