
 
    

 
e-ISSN: 2964-0687 

 
 

 

 
(Perkembangan Pendidikan Islam masa awal di Sumatera Barat, lembaga & tokohnya) 

 

Zulqarnain Tajuddin 

Pascasarjana Program Doktor UIN Alauddin Makassar, Sulawesi Selatan, Indonesia  

zulqarnain.tajuddin@yahoo.com 

 
 Bahaking Rama 

UIN Alauddin Makassar, Sulawesi Selatan, Indonesia  

 

Abdul Kadir 
IAIN Kendari, Sulawesi Tenggara, Indonesia 

 

Abstract 
Islam entered Minangkabau between the 12th and 13th centuries AD, by two routes 
namely; route from Aceh and route from Malacca. Islam was introduced by preachers 
and Arab merchants who settled in eastern Minangkabau, especially in the watershed 
that disgorged into the center of the Minangkabau kingdom in the interior. The 
expansion of the Samudra Pasai kingdom into eastern Minangkabau was very 
influential for the intensive spread of Islam in this region and other Minangkabau 
regions. The process of Islamization took place peacefully, because it was introduced 
through local wisdom approaches of the community in the local cultural environment. 
Surau (as the oldest educational institution) for the Minangkabau people has a 
multidimensional function, not only functioning as a place for gathering, meetings and 
sleeping places but also functioning as an Islamic educational institution, Minangkabau 
society is an open society, meaning people who do not close themselves off to accept 
change. The movement for reforming Islamic education in Minangkabau, which was 
initially initiated by three Minangkabau clerics who had studied in Mecca, where they 
received wide acceptance among the Minangkabau community, including from among 
Islamic figures who manage educational institutions (Surau-Surau, etc.) ). These three 
figures brought renewal ideas that were obtained in Mecca, one of the understandings 
they received was the ideology of "Wahabiyah" which aims to cleanse Islam of all 
traditions/customs that conflict with the purity of Islamic teachings, but their 
movement did not run smoothly because they received challenges from indigenous 
defenders. As a result, the two groups were involved in a conflict which later became 
known as the Padri War (1803-1837). Despite the challenges, their movement 
continued to run according to the ideals of their struggle, so that from this renewal 
movement, they gave birth to famous great scholars, where they established or 
changed the "Surau (halaqah)" education system to the "Classical" system and became 
the center Islamic education throughout the Minangkabau region and its surroundings. 

Keywords: Islam, Sumatra, Islamic Education, Institutions & Leaders. 

 

 

AWAL MASUKNYA ISLAM DI SUMATRA

729

mailto:zulqarnain.tajuddin@yahoo.com


 
 

 

Abstrak 
Islam masuk ke Minangkabau antara abad ke-12 dan 13 M, dengan melalui dua jalur 
yaitu; jalur dari Aceh dan jalur dari Malaka. Islam diperkenalkan oleh muballigh-
muballigh dan saudagar-saudagar Arab yang bermukim di Minangkabau timur, 
terutama di daerah aliran sungai yang berhulu ke pusat kerajaan Minangkabau di 
pedalaman. Perluasan kerajaan Samudra Pasai ke Minangkabau timur sangat 
berpengaruh bagi intensifnya penyebaran Islam di wilayah ini dan wilayah 
Minangkabau lainnya. Proses Islamisasi berlangsung dengan damai, karena 
diperkenalkan melalui pendekatan- pendekatan kearifan lokal masyarakat di 
lingkungan budaya setempat. Surau (sebagai lembaga pendidikan tertua) bagi 
masyarakat Minangkabau memiliki fungsi multidimensi, tidak hanya berfungsi sebagai 
tempat berkumpul, rapat dan tempat tidur tetapi juga berfungsi sebagai lembaga 
pendidikan Islam, masyarakat Minangkabau adalah masyarakat yang terbuka, artinya 
masyarakat yang tidak menutup diri untuk menerima perubahan. Gerakan 
pembaharuan pendidikan Islam di Minangkabau, yang pada awalnya diprakarsai oleh 
tiga orang ulama Minangkabau yang pernah belajar di Mekah, dimana mereka 
mendapat sambutan yang luas di kalangan masyarakat Minangkabau, termasuk dari 
kalangan tokoh-tokoh Islam yang mengelola lembaga pendidikan (Surau- Surau, dll). 
Tiga orang tokoh ini membawa ide- ide pembaharuan yang di dapatkan di Mekah, salah 
satu paham yang diterimanya adalah faham “Wahabiyah“ yang bertujuan untuk 
membersihkan Islam dari segala tradisi/ adat kebiasaan yang bertentangan kemurnian 
ajaran Islam, namun gerakan mereka tidak berjalan mulus karena mendapat tantangan 
dari pihak pembela adat. Akibatnya, antara kedua kelompok ini terlibat konflik yang di 
kemudian hari disebut Perang Paderi (1803-1837). Meskipun mendapat tantangan, 
namun gerakan mereka tetap berjalan sesuai dengan cita-cita perjuangannya, 
sehingga dari gerakan pembaharuan ini, melahirkan ulama-ulama besar yang terkenal, 
dimana mereka mendirikan atau merubah sistem pendidikan “Surau (halaqah) ke 
system “Klasikal“ dan menjadi pusat pendidikan Islam di seluruh wilayah Minangkabau 
dan sekitarnya. 

Kata Kunci : Islam, Sumatra, Pendidikan Islam, Lembaga & Tokohnya. 
 
PENDAHULUAN 

Masuknya Islam ke Indonesia agak unik bila dibandingkan dengan masuknya Islam ke 

negara –negara lain. Keunikannya terlihat kepada proses masuknya Islam ke Indonesia yang 

relatif berbeda dengan negara lain. Islam masuk ke Indonesia secara damai dibawa oleh para 

pedagang dan mubaligh. Sedangkan Islam yang masuk ke negara lain pada umumnya banyak 

lewat penaklukan, seperti masuknya Islam ke Irak, Iran, Mesir, Afrika Utara sampai ke 

Andalusia. Masuk dan berkembangnya Islam ke Indonesia dipandang dari segi historis dan 

sosiologis sangat kompleks dan terdapat banyak masalah, terutama tentang sejarah 

perkembangan awal masuknya Islam. Ada perbedaan antara pendapat lama dan pendapat 

baru. Pendapat ulama sepakat bahwa Islam masuk ke Indonesia abad ke- 13 M dan pendapat 

730



 
 

baru menyatakan bahwa Islam masuk pertama kali ke Indonesia pada abad ke-7 M (Haidar. 

2009).  

Namun, hampir semua ahli sejarah menyatakan bahwa daerah Indonesia yang mula- 

mula dimasuki Islam adalah daerah pesisir pantai utara pulau Sumatera, tepatnya di daerah 

Malaka melalui jalur perdagangan, dakwah, perkawinan, ajaran tasawuf dan tarekat, serta 

jalur kesenian dan pendidikan. Kedatangan Islam pertama di Indonesia tidak identik dengan 

berdirinya kerajaan Islam pertama di Indonesia Mengingat bahwa pembawa Islam ke 

Indonesia adalah sebagian besar para pedagang, bukan misi tentara dan bukan pelarian 

politik. Mereka tidak ambisi langsung mendirikan kerajaan Islam. Lagi pula di Indonesia pada 

zaman itu sudah ada kerajaan-kerajaan Hindu, Budha yang banyak jumlahnya dan 

berkekuatan besar. Konversi massal masyarakat kepada Islam pada masa perdagangan 

disebabkan oleh Islam merupakan agama yang siap pakai, asosiasi Islam dengan kejayaan, 

mengajarkan tulisan dan hafalan, kepandaian dalam penyembuhan dan pengajaran tentang 

moral (Musyrifah. 2005)  

Islam yang pada mulanya diperkenalkan oleh para pedagang muslim yang melakukan 

kontak dagang dengan penduduk setempat pada akhirnya dapat menarik hati penduduk 

setempat untuk memeluk Islam. Mereka menikah dengan wanita-wanita pribumi yang telah 

diislamkan, sehingga terbentuklah keluarga- keluarga muslim. Para mubaligh Islam pada 

waktu itu, tidak hanya berdakwah kepada para penduduk biasa, tetapi juga kepada raja-raja 

kecil. Beralihnya agama penguasa menjadi muslim akan diikuti rakyat dan pendukungnya 

secara cepat. Setelah berdirinya kerajaan Islam, biasanya sang penguasa mempelopori 

berbagai kegiatan keagamaan, mulai dari dakwah Islam, pembangunan masjid, sampai 

penyelenggaraan pendidikan Islam. Dengan berdirinya masjid sebagai tempat ibadah, juga 

digunakan oleh para mubaligh sebagai tempat berlangsungnya pendidikan non formal 

sampai menjadi lembaga pendidikan formal (madrasah dan pesantren, dsb).  

Dalam konteks inilah, penulis akan membahas tentang perkembangan pendidikan 

Islam di Sumatera Barat (Minangkabau dan sekitarnya) mulai dari lembaga-lembaga 

pendidikan pada awal masuknya Islam serta tokoh-tokoh pendidikan. 

 
METODE PENELITIAN 

Metode artikel ini menggunakan studi pustaka (library research) yaitu metode 

pengumpulan data dengan cara memahami dan mempelajari teori-teori dari berbagai 

literatur yang berhubungan dengan penelitian. Menurut Zed (2004) ada empat tahap studi 

pustaka yaitu menyiapkan perlengkapan alat yang diperlukan, menyiapkan bibliografi kerja, 

mengorganisasikan waktu dan membaca serta mencatat bahan penelitian. Pengumpulan 

data dengan cara mencari sumber dan merkontruksi dari berbagai sumber seperti buku, 

jurnal, dan riset-riset yang sudah ada. Metode analisis menggunakan analisis conten dan 

analisis deskriptif. Bahan pustaka yang didapat dari berbagai referensi dianalisis secara kritis 

dan mendalam agar dapat mendukung proposisi dan gagasan 

 

731



 
 

 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Masuknya Islam di Sumatra Barat (Minangkabau) 

Berdasarkan teori-teori masuknya Islam di Indonesia, kiranya sudah cukup bukti 

bahwa mubaligh Islam telah sampai di Sumatera Barat (Minangkabau) jauh sebelum 

berdirinya kerajaan di Minangkabau yaitu sekitar abad ke 8 dan 9 M. Hal ini ditandai dengan 

terbentuknya komunitas muslim pada masa itu di beberapa daerah di sekitar pesisir pantai 

utara pulau Sumatera dan beberapa daerah lainnya, yang juga mendorong terbentuknya 

kerajaan Islam. Hal ini didukung dengan kondisi dan situasi politik kerajaan–kerajaan 

bercorak Hindu- Budha yang mengalami kemunduran, sehingga dimanfaatkan oleh 

pedagang- pedagang muslim untuk mendapatkan keuntungan-keuntungan politik dan 

perdagangan (Uka. 1984) 

Persoalan masuknya Islam ke Minangkabau hingga saat ini masih diasumsikan pada 

dua hal, yaitu: 1) Islam masuk melalui pesisir timur Minangkabau atau Minangkabau Timur. 

Teori jalur timur ini didasarkan oleh intensifnya jalur perdagangan melalui sungai-sungai yang 

mengalir dari gugusan memperoleh komoditi lada dan emas. Kegiatan perdagangan ini 

diperkirakan adalah awal terjadinya kontak antara budaya Minangkabau dengan Islam. Pada 

waktu ini, Samudra Pasai bahkan telah menguasai sebagian wilayah penghasil lada dan emas 

di Minangkabau Timur (Irhas. 2005). 2) intensifnya kegiatan perdagangan pantai barat 

Sumatera pada abad ke 16 M sebagai akibat dari kejatuhan Malaka ke tangan Portugis, telah 

pula mempengaruhi intensifnya penyebaran Islam. Pada waktu ini, pengaruh kekuasan Aceh 

Darussalam sangat besar, terutama pada wilayah pesisir barat Sumatera (Anonim. 2009). 

Bahaking Ramang (2011) mengemukakan hal yang sama bahwa Islam masuk ke 

minangkabau melalui dua jalur yaitu; Pertama; lewat Aceh melalui pesisir barat Sumatera. 

Kedua; dari Malaka melalui Sungai Siak dan Sungai Kampar dan sampai ke pusat 

Minangkabau. Dari kedua jalur tersebut membawa pengaruh ajaran yang berbeda. Dari jalur 

pesisir barat (Aceh) pengaruh syarak (syare’at) lebih kuat dari pengaruh adat yang 

mengakibatkan Gelar Sultan atau Bagindo harus dari ayah kepada anak. Tetapi pada bagian 

darat (Malaka) pengaruh adat lebih kuat dari pengaruh syarak, sehingga gelar penghulu dan 

gelar lainnya turun dari mamak kepada anak bukan dari ayah kepada anak, sehingga dengan 

berdirinya kerajaan Minangkabau, maka hokum atau peraturan dalam Negeri itu berlaku dua 

hokum Hukum Adat, sedang peraturan-peraturan secara Islam dinamai Hukum Syarak. 

Berdirinya kerajaan-kerajaan Islam di Sumatera selain mempercepat proses Islamisasi, juga 

mendorong berkembangnya budaya yang bernuansa Islam terutama yang terkait dalam 

beberapa aspek kehidupan masyarakat antara lain perdagangan, perkawinan, kesenian, 

sufisme, politik dan pendidikan. 

Pendapat lain, bahkan sebagai pendapat baru menyatakan bahwa pada dasarnya, 

masuknya Islam ke Indonesia maupun ke Sumatera Barat, tidak berada pada dua jalur atau 

732



 
 

kerangka yang terpisah, akan tetapi merupakan satu kesatuan utuh, karena Sumatera Barat 

(Minangkabau) adalah salah satu wilayah lalu lintas perdagangan laut semenjak 

berlangsungnya kontak dagang antara Asia barat dan Nusantara. Posisi penting wilayah ini 

ditunjang oleh aktifnya lalu lintas perdagangan selat Malaka, yang bahkan sudah berlangsung 

sejak sebelum kelahiran agama Islam, di mana, beberapa komoditi dagang yang utama 

adalah berasal dari sini. Selama berabad-abad wilayah pesisir timur Minangkabau telah 

memegang peran dalam perdagangan emas dan rempah-rempah, terutama lada yang 

banyak dihasilkan di sekitar daerah aliran sungai Kampar Kiri dan Kampar Kanan. Kenyataan 

aktivitas perdagangan di wilayah perairan selat Malaka ini yang mendasari pendapat yang 

mengatakan bahwa Islam sudah masuk di Minangkabau sejak abad ke 7 atau 8 Masehi, 

diantaranya hasil Seminar Masuknya Islam ke Minangkabau yang diadakan di Padang tahun 

1960, yang menyimpulkan bahwa Islam sudah masuk ke Minangkabau sejak abad-abad awal 

Hijriyah. (Badri. 1998) 

Muhammad Yunus(1971) Ia mengatakan bahwa Islam masuk ke Minangkabau 

barulah pada abad ke 12M. Alasan yang digunakan untuk itu adalah dengan ditemukannya 

kuburan Islam tertua di Minangkabau timur (berangka tahun 521 H./1128 M.), yaitu kuburan 

Panglima Nizamuddin Al-Kamil yang ditemukan di daerah Bangkinang (ditepi sungai Kampar) 

Namun dalam bukunya yang lain, Mahmud Yunus (1983) mengemukakan pula bahwa 

pembawa Islam pertama ke Minangkabau adalah Burhanuddin Al- Kamil yang dikuburkan di 

Kuntu, bertanggal 1610 H / 1214 M. Ia datang Bersama Abdullah Arif dari tanah Arab ke 

Aceh. Abdullah sendiri tinggal di Aceh, sedangkan Burhanuddin langsung ke Minangkabau. 

Tokoh yang disebut terakhir inilah yang sampai sekarang lestari dalam ingatan masyarakat 

Kuntu dengan nama Syekh Burhanuddin, sebagai penyebar Islam di wilayah ini. Pendapat ini 

sejalan dengan apa yang dikemukakan oleh M.O. Parlindungan, Ia menyebutkan bahwa ada 

seorang panglima yang bernama Burhanuddin al-Kamil wafat dan dimakamkan di kampung 

Kuntu, di tepi sungai Kampar pada tahun 610 H (1214 M) (Ashish. 2011). Bila bukti arkeologis 

penanggalan kedua nisan makam ini dapat dijadikan dasar bagi perkiraan masuknya Islam, 

maka dapat disimpulkan bahwa Islam sudah masuk ke wilayah Minangkabau pada awal abad 

ke-13 atau mungkin beberapa waktu sebelum abad ke-13. Berbeda dengan apa yang 

dikemukakan terdahulu. 

Dalam sumber lain dikemukakan pula bahwa Islam masuk ke Minangkabau melalui 

pesisir barat Sumatera lebih awal, yaitu sekitar tahun 1184. Dalam naskah Muballighul Islam, 

(selanjutnya disebut : naskah MI) diceritakan tentang seorang pedagang Arab yang 

terdampar di pesisir barat Sumatera Barat (Padang) pada tahun 580 H./1184 M. Ia dianggap 

telah memperkenalkan Islam pertama kali di wilayah pesisir barat Sumatera Barat. 

(Anonim.2008). 

Muballighul Islam, Riwayat Tiga Orang Muballigh Islam yang Mengem- bangkan 

Agama Islam di Aceh dan Minangkabau , Naskah ini ditulis oleh pada tahun 1930 an dengan 

menggunakan tulisan Arab Melayu. Dari keterangan yang diberikannya pada awal naskah ini, 

ia mengakui bahwa apa yang ditulis adalah merupakan salinan dari sebuah buku tua yang ia 

733



 
 

temukan di Surau Tuanku Paseban dengan dilengkapi sebuah naskah diterima dari seseorang 

tentang Syekh Abdur Rauf dan Syekh Burhanuddin (selanjutnya disebut dengan : naskah MI). 

Bila riwayat ini dihubungkan dengan apa yang dikemukakan oleh M.D. Mansoer 

bahwa sejak tahun 1128 telah ada usaha pihak saudagar asing yang beragama Islam dari 

Perlak dan Pasai untuk menguasai daerah produsen lada di sekitar sungai Kampar Kiri dan 

Kampar Kanan, maka diperkirakan bahwa pedagang- pedagang Arab telah melakukan 

pelayaran dagang di sekitar wilayah pesisir barat dan timur Minangkabau sejak awal abad 

ke-12. Hanya saja penyebaran Islam oleh pedagang yang datang dari pesisir barat tidak 

meluas ke pedalaman Minangkabau sebagaimana yang dilakukan oleh mubaligh/pedagang 

yang melalui pesisir timur. Hal ini disebabkan oleh karena kondisi geografis yang berat dan 

sulit ditempuh antara pesisir barat dan pedalaman. 

 
Lembaga Pendidikan Islam di Masa Awal Sumatra dan Tokohnya 

Pendidikan Formal 

Pada tahap awal, pendidikan Islam berlangsung secara informal, dimana para 

mubaligh memberikan contoh-contoh teladan dalam sikap hidup mereka sehari- hari, 

sehingga masyarakat yang didatangi menjadi tertarik untuk memeluk agama Islam dan 

mencontoh perilaku mereka. Setelah masyarakat muslim terbentuk pada suatu daerah, 

maka yang menjadi perhatian pertama adalah mendirikan rumah ibadah (masjid), sebagai 

tempat untuk melaksanakan shalat lima waktu, shalat jumat dalam sekali seminggu dan dua 

kali setahun dilaksanakan shalat hari raya Idul Fitri dan Idul Adha. Selain masjid, ada juga 

tempat ibadah yang disebut langgar, bentuknya lebih kecil dari masjid dan digunakan hanya 

untuk tempat shalat lima waktu. 

Dengan berdirinya masjid, para mubaligh juga menggunakannya sebagai tempat 

melaksanakan berbagai kegiatan; baik kegiatan keagamaan, sosial kemasyarakatan, 

termasuk kegiatan pendidikan. Bahkan kegiatan pendidikan yang berlangsung di masjid dan 

masih bersifat sederhana kala itu sangat dirasakan oleh masyarakat muslim, maka tidak 

mengherankan apabila mereka menaruh harapan besar kepada masjid sebagai tempat yang 

bisa membangun masyarakat muslim yang lebih baik. Awal mulanya masjid mampu 

menampung kegiatan pendidikan yang diperlukan masyarakat. Namun karena terbatasnya 

tempat dan ruang, mulai dirasakan tidak dapat menampung animo masyarakat yang ingin 

belajar. Maka dilakukanlah berbagai pengembangan secara bertahap hingga berdirinya 

lembaga pendidikan Islam yang secara khusus berfungsi sebagai sarana untuk menampung 

kegiatan pembelajaran sesuai dengan tuntutan masyarakat saat itu, seperti surau dan 

pesantren. 

 
Surau 

Di Sumatera Barat, terutama di Minangkabau dikenal istilah surau, menurut kamus 

Besar Bahasa Indonesia, surau diartikan tempat (rumah) umat Islam melakukan ibadahnya 

(bersembah yang, mengaji dan sebagainya) (Depdiknas. 2008). Surau sudah dikenal sebagai 

734



 
 

lembaga pendidikan Islam. Namun istilah ini sudah dikenal sebelum datangnya Islam, hanya 

saja surau dalam sistem adat Minangkabau adalah kepunyaan suku atau kaum sebagai 

pelengkap rumah gadang yang berfungsi sebagai tempat bertemu, berkumpul, rapat, dan 

tempat tidur bagi anak laki-laki yang telah akil baligh dan orang tua yang uzur (Azyumardi 

Azra. 2009) 

Fungsi surau tidak berubah setelah kedatangan Islam, hanya saja fungsi 

keagamaannya semakin penting yang diperkenalkan pertama kali oleh Syekh Burhanuddin 

dari Ulakan Padang Pariaman, beliau menuntut ilmu syare’at pada Syekh Abdurrauf di Aceh. 

Pada tahun 1100 H/1680 M, ia pulang ke Belakang membangun surau dan mengajarkan ilmu 

syariat (Bahaking. 2011). Pada masa ini, eksistensi surau disamping sebagai tempat shalat, 

juga digunakan Syekh Burhanuddin sebagai tempat mengajarkan ajaran Islam terutama 

tarekat (suluk) (samsul. 2005).  

Sebagai lembaga pendidikan tradisional, surau menggunakan sistem pendidikan 

halaqah. Materi yang diajarkan pada awalnya masih disekitar belajar huruf hijaiyah dan 

membaca Al-Qur’an, disamping ilmu-ilmu keislaman yang lainnya, seperti keimanan, akhlak 

dan ibadah (samsul. 2009) Selain itu, untuk tingkat atas, mulai diajarkan ilmu tajwid dan lagu, 

tadarrus, lagu qasidah dan mengaji serta kitab-kitab ibadah. Setelah pengajian qur’an, 

kemudian dilanjutkan dengan pengajian kitab. Mata pelajaran pada pengajian kitab pada 

umumnya terdiri atas ilmu Nahwu dan Sharaf (gramatika bahasa Arab), ilmu Fiqih, ilmu Tafsir, 

dan kitab agama lainnya. Mereka belajar pada siang hari (setelah shalat dhuhur) dan malam 

hari (setelah shalat magrib) (Bahaking. 2011). Dari pengajian qur’an dan pengajian kitab yang 

begitu padat materi pelajaran, dapat dipahami bahwa masyarakat Minangkabau sejak usia 

dini memiliki pemahaman Islam yang cukup kuat, sehingga setelah menyelesaikan 

pendidikan di surau, mereka mempunyai dasar atau modal untuk melanjutkan pendidikan 

ke lembaga pendidikan Islam di luar negeri. Sehingga banyak tokoh-tokoh pembaharu Islam 

yang datang dari luar negeri dan menganut paham yang berbeda, lalu mengabdikan diri di 

tanah minangkabau untuk melakukan perbaikan. 

Surau tidak hanya berfungsi sebagai lembaga pendidikan Islam, tetapi juga sebagai 

lembaga pendidikan tarekat. Fungsi surau yang kedua ini lebih dominan dalam 

perkembangannya di Minangkabau. Setiap surau di Minangkabau memiliki otoritasnya 

sendiri, baik dalam praktik tarekat maupun penekanan cabang-cabang ilmu keislaman. 

Praktik tarekat yang dikembangkan oleh masing-masing surau tersebut lebih banyak muatan 

mistisnya ketimbang syariat. Gejala ini dapat diketahui, meskipun Islam sudah dianut 

masyarakat tetapi praktik-praktik yang bertentangan dengan syariat masih dilakukan 

terutama para penguasa (kaum adat) (Samsul. 2009) 

Melihat hal ini, oleh Syekh Abdurrahman, salah seorang ulama dari Batu Hampar 

berusaha menyadarkan umat dari praktek bid’ah dan khurafat melalui pendekatan persuasif 

dan mendirikan surau yang terkenal dengan Surau Dagang. Di Surau inilah syekh 

Abdurrahman mengajarkan qur’an dengan berbagai macam irama/metode dan ilmu-ilmu 

keislaman lainnya. Selain dari fungsi budaya itu surau juga mempunyai fungsi pendidikan dan 

735



 
 

agama. Fungsi pendidikan adalah dilaksanakannya di surau transfer ilmu, nilai dan 

keterampilan. Di surau dilaksanakan pendidikan Al-Qur'an, diajarkan prinsip-prinsip agama 

Islam baik yang berkenaan dengan rukun iman maupun rukun Islam. Selain dari itu surau 

juga berfungsi untuk tempat pendidikan orang dewasa. Di surau juga dilaksanakan 

pendidikan sufi dengan tarekatnya (Haidar. 2009). 

Surau berfungsi sebagai lembaga sosial budaya adalah fungsinya sebagai tempat 

pertemuan para pemuda dalam upaya mensosialisasikan diri mereka. selain dari itu surau 

juga berfungsi sebagai tempat persinggahan dan peristirahatan para musafir yang sedang 

menempuh perjalanan. Dengan demikian surau mempunyai multifungsi. 

Verkerk Pistorius. seorang pegawai Belanda, dalam rangka kunjungannya ke 

Sumatera Barat, yang dikutip oleh Azyumardi Azra, menjelaskan bahwa surau dibagi kepada 

tiga kategori; Pertama surau kecil, menengah dan surau besar. Surau kecil memuat sekitar 

20 pelajar. Surau menengah berisi 80 pelajar, Surau besar berkisar 100 sampai 1000 pelajar. 

surau kecil, surau untuk mengaji (membaca AlQur'an), dan tempat shalat. Sedangkan surau 

menengah dan besar tidak hanya sebagai tempat shalat dan mengaji. tetapi mempunyai 

fungsi pendidikan dalam arti yang lebih luas (Haidir. 2009).  

Sistem pendidikan di surau banyak kemiripan dengan sistem pendidikan di 

pesantren. Murid tidak terikat dengan administrasi yang ketat. Syekh atau guru mengajar 

dengan metode bandongan dan sorogan, murid yang berpindah ke surau lain apabila sudah 

merasa cukup memperoleh ilmu di surau terdahulu. Dari segi mata pelajaran yang diajarkan 

di surau sebelum masuknya ide-ide pembaharuan pemikiran Islam pada awal abad ke-20 

adalah mata pelajaran yang berbasis kepada kitab-kitab klasik. Surau sebagaimana layaknya 

pesantren juga memiliki kekhususankekhususan. Ada surau yang kekhususan dalam ilmu 

alat. seperti Surau Kamang, ada spesialis ilmu mantiq, ma'ani. Surau Kota Gedang, dalam 

ilmu tafsir dan faraid, surau Sumanik. sedangkan surau Talang, spesialis dalam ilmu nahwu.  

Dari beberapa ungkapan di atas dapat dimaklumi bahwa surau di Minangkabau 

memiliki fungsi ganda dan yang utama diantaranya adalah fungsi pendidikan. Pendidikan 

yang dilaksanakan di surau mirip dengan apa yang dilakukan di pesantren. inti pelajaran 

adalah adalah ilmu-ilmu agama yang pada tingkat-tingkat tertentu mendasarinya dengan 

kitab- kitab klasik. 

Pada tahun 1803 tiga orang putra Minangkabau, yaitu Haji Piobang dari Agam, Haji 

Miskin dari Pandai Sikek dan Haji Sumanik dari Batusangkar pulang dari Mekkah. Tokoh-

tokoh Islam tersebut juga ingin memperbaiki beberapa adat Minangkabau yang 

menyimpang dari ajaran Islam. Tiga orang tokoh ini sangat berpengaruh oleh faham wahabi 

setelah melihat dan menyaksikan sendiri pertumbuhan dan perkembangan wahabi tersebut 

sewaktu masih berada di Mekkah. Ketertarikan pada faham ini kemudian menggerakkan tiga 

putra Minangkabau tersebut untuk melancarkan suatu gerakan pembersihan Islam dari 

segala yang menodainya. Pembersihan yang dilakukan oleh ketiga tokoh tersebut, dilakukan 

secara frontal dan mendapat tantangan dari pihak pembela adat. Akibatnya, antara kedua 

736



 
 

kelompok ini terlibat konflik yang di kemudian hari disebut Perang Paderi (1803-1837) 

(Zubaidah. 2005). 

Hal ini sebagai awal dan cikal bakal lahirnya pembaharuan pendidikan Islam di surau, 

baik dari segi metodologi maupun dari segi materi pembelajarannya Pembaharuan 

pendidikan dilaksanakan karena mereka (para pembaharu dari pihak generasi muda) melihat 

adanya berbagai penyimpangan dari prinsip Islam yang murni, yang telah menjadi tradisi dan 

budaya masyarakat sebagai akibat sistem pendidikan tersebut. Dari pembaharuan ini, 

nantinya melahirkan ulama-ulama besar mendirikan surau-surau yang terkenal,diantaranya 

: (1). Surau Tanjung-Sungayang, yang didirikan oleh Syekh H.M. Thalib Umar (W. 1920) pada 

tahun 1897 M, kemudian berubah nama menjadi Al-Hidayah (S.M.P.I dan (P.G.A). (2) Surau 

Parabek, Bukittinggi, didirikan oleh Syekh H. Ibrahim Musa pada tahun 1908 M, kemudian 

berubah nama menjadi Thawalib. (3) Surau Padang Japang, didirikan oleh Syekh H. Abbas 

Abdullah, kemudian berubah nama menjadi Darul Funun Abbasiyah. (4) Surau Jembatan Besi 

Padang Panjang, didirikan oleh H. Abdul Karim Abdullah pada tahun 1914 M, kemudian 

berubah nama menjadi Sumatera Thawalib. (5) Surau Candung Baso Bukittinggi,didirikan 

oleh Syekh H. Sulaiman Ar- Rasuli, kemudian berubah nama menjadi Tarbiyah Islamiah. (6) 

Surau Jaho Padang Panjang, didirikan oleh Syekh H.M Jamil Jaho, kemudian berubah nama 

menjadi Tarbiyah Islamiah. (7) Surau Tangah Sawah Bukittinggi yang didirikan oleh Syekh M. 

Djamil Djambek (1860-1947), sampai sekarang masih ada dengan nama Masjid Tengah 

Sawah. (8) Surau Tabat Gadang Padang Japang, didirikan oleh Syekh Abd. Wahid, kemudian 

berubah nama menjadi Tarbiyah Islamiah (Bahaking. 2011). 

Pada masa penjajahan Belanda, sekolah-sekolah didirikan untuk mencetak tenaga 

kerja yang kompeten pada VOC tetapi tidak mendukung pendidikan Islam. Barulah pada 

tahun 1907, oleh pemerintah Belanda didirikan sekolah-sekolah desa seperti sekolah desa 

(Volksschool), Europese Lagere School (ELS), Hollands Chinese School (HCS), Hollands 

Inlandse School (HIS), Meer Uitgebreid Lager Onderwijs (MULO), Hogere Burgerschool 

(HBS), Algemene Middelbare School (AMS), dan lain sebagainya.27 Dalam bidang pendidikan 

agama, pemerintah Hindia Belanda mempunyai sikap netral terhadap pendidikan agama di 

sekolah- sekolah umum, dalam arti bahwa pengajaran itu diberikan dengan menghormati 

keyakinan agama masing- masing. 

 
Pembaharuan Pendidikan Islam di Minangkabau dan Tokohnya 

Pada abad ke 20 Minangkabau termasuk wilayah pertama di Indonesia yang 

mengalami proses modernisasi pendidikan Islam. Lembaga pendidikan tradisional surau 

mengalami transformasi menjadi lembaga pendidikan Islam modern dan proses ini 

dipercepat dengan adanya sejumlah ulama pembaharu minangkabau. Kaum tradisional di 

Minangkabau memandang ekspansi sistem dan kelembagaan khusus pendidikan modern 

Islam sebagai ancaman langsung terhadap eksistensi dan kelangsungan surau, untuk itu 

menurut pandangan mereka surau harus mengadopsi pula beberapa unsur pendidikan 

modern yang telah diterapkan kaum reformis khususnya sistem klasikal dan penjenjangan 

737



 
 

pada lembaga pendidikan dengan bentuk dan nama yang berbeda, sebagaimana dibawah 

ini; 

Sekolah/ Madrasah Adabiyah 

Pembaruan pendidikan Islam di Indonesia termasuk di Minangkabau semakin 

Nampak setelah munculnya Sekolah/ madrasah Adabiyah. Madrasah ini adalah setara 

dengan sekolah HIS, yang di dalamnya agama dan qur’an diajarkan secara wajib. Dalam 

tahun 1915, sekolah ini menerima subsidi dari pemerintah Hindia Belanda dan mengganti 

namanya menjadi Hollandsch Maleische School Adabiyah (Deliar. 1980) Madrasah inilah 

yang mula – mula berkelas, memakai bangku, meja dan papan tulis di Minangkabau di 

Padang. Inilah madrasah atau sekolah agama pertama menggunakan sistem pendidikan 

modern, didirikan oleh Syekh Abdullah Ahmad pada tahun 1909 M (Bahaking. 2011) 

 
Madras School 

Pada tahun 1910 M, Syekh M. Thalib Umar mendirikan sekolah agama di Sungayang 

(daerah Batusangkar) dengan nama “Madras School”. Di madrasah ini dipelajari kitab-kitab 

besar secara mendalam. Pada tahun 1923 Madrasah ini berubah nama menjadi “Diniah 

School,” kemudian pada tahun 1931 M., berubah lagi namanya menjadi “Al-Jami’ah 

Islamiyah,” kemudian berubah lagi menjadi “Al-Hidayah Islamiyah” (membuka S.M.P.I 

dan.G.A.P) (Bahaking. 2011) 

 
Dinaya School 

Madrasah Diniyah (Diniyah School) didirikan pada tanggal 10 Oktober 1915 oleh 

Zainuddin Labai El Yunusiyah di Padang Panjang. Madrasah ini merupakan madrasah sore 

yang tidak hanya mengajarkan pelajaran agama tetapi juga pelajaran umum (Bahaking. 

2011). Samsul (2005), mengemukakan bahwa  Pada tahun 1923, Rangkayo Rahmah El 

Yunusiyah mendirikan Madrasah Diniyah Putri di Padang Panjang. Pada tahun 1927 

Perserikatan Muhammadiyah memasuki Minangkabau di bawah pimpinan A. R. St. Mansur. 

Muhammadiyah banyak mendirikan madrasah yang sampai sekarang masihberkembang di 

bumi Minangkabau (Bahaking. 2011). 

 
Madrasah Al-Quraniyah 

Pada tahap awal madrasah- madrasah yang ada di Sumatera Barat Sebelum tahun 

1931, terkonsentrasi mengajarkan mata pelajaran agama. Perbedaannya dengan surau 

adalah; Pertama madrasah ini memakai sistem klasikal. Kedua, kitab-kitab yang dibaca tidak 

selalu berpedoman kepada kitab-kitab klasik, tetapi memakai kitab-kitab baru, yaitu kitab-

kitab yang dipelajari di sekolah- sekolah di Mesir. Ketiga, dimasukkan dalam kurikulumnya 

sedikit pengetahuan umum seperti ilmu bumi dan menulis (Haidar. 2009) 

 
Sumatera Thawalib 

738



 
 

Surau Jembatan Besi adalah Surau pertama yang memakai sistem kelas dalam proses 

belajar mengajar, yang nantinya berubah namanya menjadi Sumatera Thawalib Padang 

Panjang yang dipimpin oleh Syekh Abdul Karim Amrullah ( Haji Rasul ) pada tahun 1921. 

Nama Sumatera Thawalib yang berarti Pelajar- Pelajar Sumatera, terinspirasi oleh 

perkumpulan pemuda Sumatera “Jong Sumatranen Bond” yang telah berdiri di Jakarta pada 

tahun 1918 yang pada waktu itu, dua cabangnya sudah dibuka di Sumatera Barat yaitu di 

Bukittinggi dan Padang. Sejak waktu ini,sistem pendidikan yang dijalankan mengalami 

perubahan dengan meninggalkan sistem surau dan beralih ke sistem sekolah dengan 

perubahan metode pengajaran dan mulai pula memasukkan mata- mata pelajaran umum ke 

dalam kurikulum pengajarannya. Kemudian pada tahun yang sama diikuti oleh Sumatera 

Thawalib Parabek Bukittinggi yang dipimpin oleh Syekh Ibrahim Musa (Elwis. 2001) 

 
Persatuan Guru-guru Agama Islam 

Setahun setelah perubahan Surau Jembatan Besi menjadi Sumatera Thawalib, Syekh 

Abdullah Ahmad pendiri Surau Jembatan Besi kemudian pindah ke Padang dan mempelopori 

berdirinya Persatuan Guru-Guru Agama Islam (PGAI) pada tahun 1919 di Padang. Dalam 

organisasi ini berhimpun beberapa tokoh ulama pembaharu yang ada di Minangkabau untuk 

menggalang tujuan bersama dalam rangka menjaga martabat, memperbaiki nasib, dan 

memberikan pertolongan kepada guru-guru agama Islam, mendirikan, memperbaiki dan 

memajukan pengajaran Islam. Diantara sekolah-sekolah Islam modern yang didirikan oleh 

PGAI antara lain : Normal Islam di Padang yang kemudian digantikan Sekolah Menengah 

Islam (SMI) di Bukittinggi dan Sekolah Tinggi Islam (SIT) di Padang (Elwis. 2001) 

 
Madrasah Tarbiyah Islamiyah 

Perubahan sistem pendidikan yang dirintis oleh beberapa ulama pembaharu telah 

pula mendorong beberapa kalangan ulama aliran kaum Tua untuk melakukan perubahan-

perubahan pada surau-surau mereka. Beberapa surau Kaum Tua menerapkan pula sistem 

klasikal dalam proses pembelajarannya. Pada bulan Mei tahun 1928 sistem pendidikan surau 

Kandung yang didirikan oleh Syekh Sulaiman Ar-Rasuli sejak tahun 1907, melakukan 

perubahan menjadi sistem berkelas dengan menempati gedung sekolah yang dibangun 

bersama masyarakat Candung di Pekan Kamis. Pada saat ini nama Surau Candung diubah 

menjadi Madrasah Tarbiyah Islamiyah (MTI) Canduang. Di sini murid-murid sudah belajar 

dengan menggunakan kursi, meja dan papan tulis, layaknya seperti sekolah modern lainnya. 

Pada waktu peresmian Madrasah di Candung inilah munculnya gagasan untuk merubah 

surau-surau yang diasuh oleh ulama-ulama yang disebutkan menjadi Madrasah Tarbiyah 

Islamiyah. Kesempatan pertemuan di Candung ini Syeikh Abbas Qadhi Ladang Lawas 

mengemukakan gagasan tentang perlunya ulama Syafi’iyah Minangkabau menyatukan 

langkah dalam sebuah forum yang dapat menjalin kebersamaan dalam mengelola sekolah 

masing- masing dan menyepakati kesamaan kurikulum dan kitab-kitab yang akan digunakan 

dalam berbagai bidang keilmuan Islam. 

739



 
 

 

 

 

Pendidikan Islam Pasca Kemerdekaan 

Setelah kemerdekaan Indonesia tanggal 17 Agustus 1945, kemudian pada tanggal 3 

Januari 1946 dibentuklah Departemen Agama yang akan mengurus masalah keberagaman 

di Indonesia, termasuk di dalamnya pendidikan, khususnya madrasah. Namun pada 

perkembangan selanjutnya, pendidikan madrasah walaupun sudah berada di bawah 

naungan Departemen Agama tetapi hanya sebatas pembinaan dan pengawasan (Maksum. 

1999).  

Tilar (2000) mengatakan Keadaan ini berlangsung sampai dengan dikeluarkannya SKB 

3 Menteri tanggal 24 Maret 1975 yang tersohor itu, yang berusaha mengembalikan 

ketertinggalan pendidikan Islam untuk memasuki mainstream pendidikan nasional. 

Kebijakan ini membawa pengaruh yang sangat besar bagi madrasah, karena pertama, ijazah 

dapat mempunyai nilai yang sama dengan sekolah umum yang sederajat, kedua, lulusan 

sekolah madrasah dapat melanjutkan ke sekolah umum yang setingkat lebih tinggi, ketiga, 

siswa madrasah dapat pindah ke sekolah umum yang setingkat (Abdulrahman. 2000) 

Dengan SKB tersebut, madrasah memperoleh definisi yang semakin jelas sebagai 

lembaga pendidikan yang setara dengan sekolah sekalipun pengelolaannya tetap berada di 

bawah Departemen Agama. Namun pada perkembangan selanjutnya, akhir dekade 1980-an 

dunia pendidikan Islam memasuki era integrasi dengan lahirnya UU No. 2/1989 tentang 

system pendidikan nasional (UU No. 20 Tahun 2003) eksistensi madrasah sebagai lembaga 

pendidikan yang bercirikan Islam semakin mendapatkan tempatnya. Tetapi ini menjadi 

kendala seperti yang dikhawatirkan Malik Fadjar “ketika format madrasah dari waktu ke 

waktu menjadi semakin jelas sosoknya, sementara isi dan visi keislaman terus mengalami 

perubahan.”(Malik. 1998).  Kekhawatiran Malik Fajar telah terjawab dengan lahirnya 

Undang- Undang No. 20 tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional, yang memberi 

peluang kepada madrasah untuk memacu diri sama dengan sekolah, bahkan peluang kepada 

madrasah untuk lebih kompetitif di dunia pendidikan semakin jelas setelah diterbitkannya 

Peraturan Pemerintah RI. No. 55 tahun 2007 tentang Pendidikan Agama dan Pendidikan 

Keagamaan 

 
KESIMPULAN  

Islam masuk ke Minangkabau antara abad ke-12 dan 13 M, dengan melalui dua jalur 

yaitu; jalur dari Aceh dan jalur dari Malaka. Islam diperkenalkan oleh muballigh-muballigh 

dan saudagar-saudagar Arab yang bermukim di Minangkabau timur, terutama di daerah 

aliran sungai yang berhulu ke pusat kerajaan Minangkabau di pedalaman. Perluasan kerajaan 

Samudra Pasai ke Minangkabau timur sangat berpengaruh bagi intensifnya penyebaran 

Islam di wilayah ini dan wilayah Minangkabau lainnya. Di samping itu, pendekatan awal yang 

740



 
 

dilakukan para mubaligh secara persuasif dan akulturatif terhadap hukum-hukum adat yang 

dianut oleh masyarakat, lebih memberi kemudahan proses islamisasi dimana mereka 

berada, bahkan sebagai awal perpaduan antara Islam dan adat Minangkabau telah 

melahirkan sebuah konsensus yang berbunyi ; “Adat basandi Syara’ Syara’ basandi Adat.” 

Karena itu ibarat pepatah dikatakan “ Adat dan Syara’ bagaikan aur dengan tebing “. 

Surau (sebagai lembaga pendidikan tertua) bagi masyarakat Minangkabau memiliki 

fungsi multidimensi, tidak hanya berfungsi sebagai tempat berkumpul, rapat dan tempat 

tidur tetapi juga berfungsi sebagai lembaga pendidikan Islam. Tetapi dibalik itu, surau telah 

mampu melahirkan ulama-ulama besar yang disegani baik di Minangkabau maupun di luar 

Minangkabau. 

Gerakan pembaharuan pendidikan Islam di Minangkabau, yang pada awalnya 

diprakarsai oleh tiga orang ulama Minangkabau yang pernah belajar di Mekah, dimana 

mereka mendapat sambutan yang luas di kalangan masyarakat Minangkabau, termasuk dari 

kalangan tokoh-tokoh Islam yang mengelola lembaga pendidikan (Surau- Surau, dll). Tiga 

orang tokoh ini membawa ide- ide pembaharuan yang di dapatkan di Mekah, salah satu 

paham yang diterimanya adalah faham “Wahabiyah“ yang bertujuan untuk membersihkan 

Islam dari segala tradisi/ adat kebiasaan yang bertentangan kemurnian ajaran Islam, namun 

gerakan mereka tidak berjalan mulus karena mendapat tantangan dari pihak pembela adat. 

Akibatnya, antara kedua kelompok ini terlibat konflik yang di kemudian hari disebut Perang 

Paderi (1803-1837). 

 
DAFTAR PUSTAKA  
Abdullah, Taufik (Ed.), Sejarah Umat Islam Indonesia, Jakarta: Majelis Ulama Indonesia, 1991.  
Ahmad Amin, Husayn Seratus Tokoh Dalam Sejarah Islam, Bandung: Remaja Rosdakarya, 

1999.  
Aly Mustofa, Abdullah, Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia untuk Fakultas Tarbiyah, 

Bandung: CV. Pustaka Setia, 1999.  
Azra, Azyumardi, Pendidikan Islam Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru,” dalam 

Samsul Nizar, Sejarah Pendidikan Islam, Cet. 3; Jakarta: Kencana Prenada Media 
Group, 2009.  

Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Besar Bahasa Indonesia, Pusat Bahasa, Edisi 
keempat, Jakarta;PT Gramedia, 2008.  

Djajadiningrat, P.A. Hoesain Tinjauan Kritis Tentang Sejarah Banten, Jakarta: Pustaka Jaya, 
1983.  

Edyar, Busman ,dkk (Ed.), Sejarah Peradaban Islam, Jakarta: Pustaka Asatruss, 2009,  
Fadjar, Malik Madrasah dan Tantangan Modernitas. Bandung: Mizan,1998.  
Hasjmy,A. Sejarah Masuk dan Berkem- bangnya Islam di Indonesia,” Bandung; Al-Ma’arif, 

1989.  
http://www.docstoc.com/docs/34797938/Sejarah-Islam-di-Sumatera-Barat-I  
Maksum, Madrasah, Sejarah dan Perkembangannya. Jakarta: Logos,1999.  
Musyrifah, Sunanto, Sejarah Peradaban Islam Indonesia, Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 

2005  

741

http://www.docstoc.com/docs/34797938/Sejarah-Islam-di-Sumatera-Barat-I


 
 

Nizar, Samsu, Sejarah dan Pergolakan Pemikiran Pendidikan Islam, Ciputat: Quantum 
Teaching, 2005  

________. Sejarah Pendidikan Islam, Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2009.  
Noer, Deliar, Gerakan Modern Islam di Indonesia (Jakarta: LP3ES, 1980),  
Putra Daulay, Haidar, Sejarah Pertumbuhan dan Pembaruan Pendidikan Islam di Indonesia, 

Jakarta:Kencana, 2009.  
Rama, Bahaking, Sejarah Pendidikan dan Peradaban Islam dari MasauUmayyah Hingga 

Kemerdekaan Indonesia, Yogyakarta: Cakrawala Publishing, 2011.  
Saleh, Abdurrahman, Pendidikan Agama dan Keagamaan Visi, Misi, dan Aksi.Jakarta: 

Gemawindu Panca- perkasa, 2000.  
Shamad, Irhash A. M. Hum, Makalah hasil penelitian tentang Sejarah Perkembangan Agama 

Islam di Sumatera Barat, Badan Litbang dan Diklat Keagamaan Departe- men Agama 
RI, 2005,  

Shvoong.com the Global Source for Summaries & Reviews,” http:// id.shvoong. com/social-
sciences/ education/2033540-sejarah- pendidikan-islam-di-
sumatera/#ixzz1f096YOKz  

Supriyadi,Dedi, Sejarah Peradaban Islam,Bandung: Pustaka Setia, 2008.  
Tilaar, H.A.R, Paradigma Baru PendidikanNasional, Jakarta: rineka Cipta,2000.  
Tjandrasasmita, Uka (Ed.), Sejarah Nasional Indonesia III, Jakarta: PN Balai Pustaka, 1984.  
Yatim, Badri, Sejarah Islam di Indonesia,Jakarta: Depag, 1998. Witrianto, “ Islam di Kota 

Palembang,” Blog Witrianto. http://witrianto. blogdetik.com/2010/12/27/islam- di-
kota-palembang Zubaidah, Islam Wahabi di SumateraBarat. 
http://iri.or.id/sultan/archives/5301  

Zuhairini, dkk. Sejarah Pendidikan Islam, Jakarta: Bumi Aksara, 2010. 
 

 

 

742

http://iri.or.id/sultan/archives/5301

