
 
      

 
e-ISSN: 2964-0687 

 
 

 
 

NILAI-NILAI PENDIDIKAN TASAWUF AKHLAKI DALAM KITAB AL-HIKAM KARYA HABIB 
ABDULLAH BIN ALWI AL-HADD  

  

M. Imron 
UIN Syber Syekhurjati Cirebon 

imron2624@gmail.com  
 

Jamali Sahrodi 
UIN Syber Syekhurjati Cirebon 
jamali_sahrodi@yahoo.co.id   

 
Hajam 

UIN Syber Syekhurjati Cirebon 
hajam@syekhnurjati.ac.id    

 
Abstract 

This study aims to analyze the educational values of ethical Sufism (Tasawuf Akhlaki) 
in the book Al-Hikam by Habib Abdullah Bin Alwi Al-Haddad. The study is motivated 
by the phenomenon of moral decline among Muslims, especially students. This 
research employs a qualitative approach with a library research method. Primary 
data are derived from the original Arabic text of Al-Hikam and its Indonesian 
translation, while secondary data are obtained from relevant scientific articles, 
journals, and books. The findings indicate that the ethical Sufism values in Al-Hikam 
encompass spiritual, moral, and social aspects that play a vital role in shaping 
individual character. The implementation of these values aligns with the objectives of 
Indonesia's National Education System as outlined in Law No. 20 of 2003, 
emphasizing the development of students into faithful, pious, morally upright, and 
skillful individuals. These Sufism values also support the creation of an educational 
environment that balances intellectual and spiritual aspects, contributing positively 
to the improvement of the young generation’s morality.. 

Keywords: Ethical Sufism, Al-Hikam, Education, Character, Morality.  
 

Abstrak 
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis nilai-nilai pendidikan tasawuf akhlaki 
dalam Kitab Al-Hikam karya Habib Abdullah Bin Alwi Al-Haddad. Latar belakang 
penelitian ini didasari oleh fenomena kemerosotan moral di kalangan umat Islam, 
khususnya pelajar. Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif dengan 
pendekatan studi pustaka (library research). Data primer berasal dari Kitab Al-Hikam 
dalam bahasa Arab dan terjemahannya, sedangkan data sekunder diperoleh dari 
artikel ilmiah, jurnal, dan buku yang relevan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
nilai-nilai tasawuf akhlaki dalam Kitab Al-Hikam mencakup aspek spiritual, moral, dan 
sosial yang berperan penting dalam pembentukan karakter individu. Implementasi 
nilai-nilai ini relevan dengan tujuan Sistem Pendidikan Nasional Indonesia 
sebagaimana diatur dalam UU No. 20 Tahun 2003, yang menekankan pada 
pengembangan peserta didik menjadi manusia beriman, bertakwa, berakhlak mulia, 

231

mailto:imron2624@gmail.com
mailto:jamali_sahrodi@yahoo.co.id
mailto:hajam@syekhnurjati.ac.id


 

 

 

   

dan memiliki keterampilan hidup. Nilai-nilai tasawuf ini juga mendukung terciptanya 
lingkungan pendidikan yang seimbang antara aspek intelektual dan spiritual, 
sehingga mampu memberikan kontribusi positif bagi perbaikan akhlak generasi 
muda. 

Kata Kunci : Tasawuf Akhlaki, Kitab Al-Hikam, Pendidikan, Karakter, Moral,  
 

PENDAHULUAN  

Tasawuf dalam sejarah peradaban Islam mempunyai peranna sentral dalam 

perkembangan spiritualitas Islam. Menurut (Wanto, 2014), tasawuf merupakan satu 

bidang kajian Islam yang menitik beratkan pada penyucian aspek spiritual manusai, 

sehingga melahirkan akhlak yang baik dan mulia.  Esensi ini tidak berguna jika umat Islam 

sendiri tidak mampu melakukannya dan memanfaatkan “esensi nilai” (essence of values) 

tasawuf. Secara umum tasawuf memiliki peran dan fungsi yang sangat penting bagi 

perkembangan kehidupan manusia dalam segala praktek, apa yang ada Ini bukan hanya 

tentang kemanusiaan membutuhkan kepuasan tidak hanya kebutuhan material, tetapi 

juga kebutuhan kebutuhan batin.   

Nasib ajaran Islam di zaman modern ini juga sangat ditentukan oleh sejauh mana 

kemampuan umat Islam merespons secara tepat tuntutan dan perubahan sejarah yang 

terjadi di era modern. Sebagaimana pendapat Dadang Kahmad, bahwa fenomena 

munculnya tasawuf pada zaman modern ini merupakan salah satu usaha reinterpretasi 

dan reaktualisasi tertentu kepada ajaran agama Islam, dengan tujuan agar tidak saja 

menjadi relevan bagi kehidupan modern, juga untuk mengefektifkan fungsinya sebagai 

“sumber makna hidup”bagi pemeluknya.  

Di tengah situasi sosial yang cenderung mengarah menuju kebobrokan moral, 

sebagaimana gejalanya mulai terlihat saat ini dan akibat negatif yang dirasakan dalam 

kehidupan, masalah tasawuf pun dimulai mendapat perhatian dan didorong untuk 

berperan aktif mengatasi masalah ini. Terjadinya kenakalan remaja, tawuran antar sekolah, 

buliying anatar pelajar, penghentian kehamilan (aborsi), pemerkosaan, pembunuhan, 

penipuan, penyalahgunaan narkoba, pergaulan bebas yang mengarah pada perilaku 

seksual menyimpang, dan contoh yang lain, itu semua berasal dari kotoran atau 

kebobrokan jiwa manusia, yaitu dari jiwa yang jauh tuntunan Allah karena ia tidak pernah 

berusaha mendekati-Nya. 

Untuk mengatasi masalah ini, tasawuf yang memiliki potensi dan otoritas karena 

cara-cara tasawuf dikembangkan secara intensif manusia selalu merasakan kehadiran 

Tuhan dalam dirinya. Dengan cara demikian, ia akan malu berbuat menyimpang, karena 

merasa diperhatikan oleh Tuhan.  Akhlak tasawuf memiliki peran yang sangat penting 

dalam Islam, karena merupakan bagian integral dari pengembangan spiritual dan moral 

seseorang. Tasawuf memfokuskan pada perkembangan karakter dan akhlak, sehingga 

seseorang dapat menjadi pribadi yang lebih baik dan lebih dekat dengan Tuhan. Akhlak 

tasawuf membantu seseorang untuk mencapai kesucian jiwa dan kedekatan dengan Tuhan 

232



 

 

 

melalui praktik-praktik spiritual seperti meditasi, pengendalian diri, dan pengembangan 

empati terhadap sesama.  

Oleh karena itu, akhlak tasawuf memegang peran yang sangat penting dalam 

pembentukan kepribadian manusia dan membantu mereka mencapai keseimbangan dan 

kebahagiaan spiritual. Mengimplementasikan ajaran-ajaran tasawuf, maka manusia akan 

sadar bahwa semua yang ada di dunia ini (termasuk eksistensi ilmu pengetahuan dan 

teknologi modern) tidak lain adalah milik Allah SWT. Oleh karena itu seseorang harus 

menggunakan modernisasi yang ada dengan batas-batas kepentingan ketuhanan, yaitu 

memanfaatkan sebesar-besarnya untuk kebaikan umat dan tidak sebaliknya merugikan 

dunia. Modernisasi dapat mengantarkan manusia pada religiositas yang besar, yaitu 

pencarian terus- menerus akan bentuk-bentuk baru, baik melalui upaya kreatif dan 

kemampuan berpikir. Kreativitas mendorong orang memikirkan masalah modernisasi dan 

terus memperbaikinya. 

Tujuan dari tasawuf sendiri ialah untuk mencapai kebahagian di dunia dan di 

akhirat, karena kebutuhan dunia dan kebutuhan akhirat itu sesuatu keseimbangan dari 

segi aplikasinya. Karena kebahagian dunia adalahah jembatan untuk mencapai kebagaian 

akhirat Nabi Muhammad Bersabda dalam sebuah hadits : 

  

  اعْمَلْ 
َ

يَاك
ْ
ن

ُ
ك لِد

َّ
أن

َ
عِيشُ  ك

َ
ا، ت

ً
كَ  لِِخِرَتِكَ  وَاعْمَلْ  أبَد

َّ
ن
َ
أ
َ
مُوْتُ  ك

َ
ا  ت

ً
د

َ
غ  

 “Bekerjalah untuk duniamu seakan-akan kamu akan hidup selamanya bekerja 

kamu untuk akhirat seakan-akan kamu mati besok pagi”.  (H.R Tirmidzi) 

Kehidupan tassawuf modern ini, sesuai dengan ajaran tassawuf yang diajarkan Nabi 

Saw yang senantiasa berintegratif dengan kehidupan masyarakat dan senantiasa peduli 

dengan masalah pada masyarakat yang sedang terjadi yang bersifat kenetralan 

sebagaimana perkataan Ibnu Khaldun: “bahagia itu ialah tunduk dan patuh mengikuti 

garis-garis Allah dan perikemanusiaan. 

Kitab Al-Hikam karya Habib Abdullah Bin Alwi Al-Haddad merupakan kitab untuk 

santapan rohani yang baku bagi para santri di lingkungan pondok pesantren dan majelis-

majelis taklim. Menurut Yunus Al- Muhdhor, kitab ini berisi tentang mutiara nasehat, 

hikmah, serta petuah bijak dari Habib Abdullah bin Alwi Al-Haddad bagi umat manusia, 

kandungan kitab ini angat ringan akan tetapi sangat menyentuh hati. Tentunya kitab ini 

bias menjadikan bekal bagi umat manusia untuk mengurangi kehidupan di dunia guna 

menuju alam akhirat kelak.  

 Peneliti memilih kitab Al-Hikam karya Habib Abdullah bin Alwi Al-Haddad karena 

lazimnya yang terkenal dikalangan umum kitab Al-Hikam itu karangan Syekh Ibnu Athaillah 

Assyakandary. 

Berdasarkan penjelasan di atas, penulis merasa tertarik untuk mengkaji ajaran 

tasawuf akhlaki yang terkandung dalam Kitab Al-Hikam secara mendalam guna mengatasi 

fenomena kemerosotan akhlak di kalangan umat Islam saat ini khususnya para pelajar. 

Oleh sebab itu penelitian ini akan mengangkat pembahasan terkait dengan judul: “Nilai-

233



 

 

 

   

Nilai Pendidikan Tasawuf Akhlaki Dalam Kitab Al-Hikam Karya Habib Abdullah Bin Alwi Al-

Haddad”.. 

 
METODE PENELITIAN  

Metode penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research) yang berfokus pada analisis karya Sayyid Abdullah bin Alawi 

bin Muhammad Al-Haddad dalam Kitab Al-Hikam untuk memahami konsep komunikasi 

dakwah yang terkandung di dalamnya. Data primer diperoleh dari teks resmi Kitab Al-

Hikam dalam bahasa Arab dan terjemahan Indonesia, termasuk analisis teks mengenai 

pesan dakwah, struktur, bahasa, dan strategi komunikasi. Data sekunder mencakup artikel 

ilmiah, buku, jurnal terkait komunikasi dakwah, Islam, dan pemikiran penulis, yang 

diperoleh dari perpustakaan dan sumber online. Teknik pengumpulan data meliputi 

observasi dan dokumentasi, dengan pendekatan deskriptif-analitis untuk menggambarkan 

secara rinci konsep komunikasi dakwah dan menganalisis pesan-pesan utama yang 

disampaikan dalam karya tersebut. Penelitian ini juga menggunakan metode analisis isi 

untuk mengkaji makna pesan komunikasi secara sistematis, objektif, dan kualitatif, guna 

memperoleh pemahaman yang mendalam mengenai strategi komunikasi dakwah yang 

diterapkan dalam Kitab Al-Hikam. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Biografi Habib Abdullah 

Habib Abdullah bin Alwi al-Haddad lahir di hari Senin tanggal 5 bulan Shafar tahun 

1044 H atau pada tanggal 30 Juli tahun 1634 M di Tarim yang terletak di Hadramaut, 

Yaman. Habib Abdullah bin Alwi Al-Haddad juga merupakan keturunan dari salah seorang 

ulama terkemuka yakni Sayyid Alwi bin Muhammad Al-Haddad yang memang juga dikenal 

sebagai orang yang sudah memenuhi derajat yang alim yakni tingkatan ma’rifat dan juga 

dikenal sebagai orang yang shaleh. Kemudian ibu beliau yang juga dikenal dengan wanita 

yang sholehah yakni Syarifah Salma binti Idrus bin Ahmad bin Muhammad Al-Habsyi. Nama 

ayah dari Habib Abdullah bin Alwi Al-Haddad dapat dikatakan sebagai orang yang shaleh, 

dan dia termasuk di dalam kelompok Al-‘Arifin. Dalam hal ini Habib Abdullah pernah 

mengatakan “sebenarnya ayah aku suci dan juga mensucikan.” Sakit yang diderita oleh 

ayah Habib Abdullah ini yang menjadikan dia meninggal pada Senin malam Rajab setelah 

mengucapkan kalimat tauhid. 

Lima hari setelah sepeninggalan ayahanda dari Habib Abdullah, ibunya Syarifah 

Salma sakit sekitar kurang lebih 20 hari, dan kemudian beliau meninggal dunia tepatnya 

pada tanggal 24 Rajab tahun 1072 H pada hari Rabu setelah beliau mengucapkan 

syahadat. Kemudian Habib Abdullah berkata “Aku senantiasa memuji Allah SWT dan 

bersyukur kepada-Nya karena kedua orang tuaku meninggal dalam keadaan yang diridhai 

oleh-Nya.” Habib Abdullah bin Alwi Al-Haddad memiliki 3 saudara yang bernama Omar, Ali 

dan Hamid. Beliau sering menulis kepada mereka, yang berisi nasihat dan juga pengajaran. 

234



 

 

 

Namun Habib Abdullah bin Alwi Al-Haddad lebih sering menyurati Hamid (saudaranya). Hal 

ini disebabkan jarak mereka berdua yang cukup jauh, karena ia (Habib Hamid) tinggal di 

India dan beliau Meninggal pada tahun 1107 M. Berdasarkan dari isi surat yang terkandung 

di dalamnya tampak hubungan saudara diantara mereka begitu erat yang saling 

memberikan kasih sayang dan juga kecintaan diantara mereka. 

Kemudian Habib Abdullah telah memiliki enam orang putra, yaitu Hasan, Alwi, 

Muhammad, Salim, Husein dan juga Zain. Beliau adalah orang tua yang memberikan 

sepenuhnya kasih sayang kepada anak-anaknya, dan beliau memberi gelar kepada anak-

anak. Misalnya gelar Amir atau pemimpin yang diberikan kepada Husain, Gelar Sholeh atau 

orang yang banyak ibadah diberikan kepada Alwi, Hakim atau orang yang bijaksana 

diberikan kepada Hasan dan Zain diberikan gelar Syeikh yang berarti guru besar. Dalam hal 

ini, Habib Abdullah berkata tentang putranya yakni bernama Muhammad: “Bahwasanya 

putraku Muhammad memiliki derajat wilayah yang sempurna.” Oleh karena itu, 

Muhammad dipilih sebagai pengganti daripada ayahnya dengan maksud dan tujuan untuk 

mendamaikan orang-orang yang berselisih. 

Adapun Hasan dan Alwi yang diakui akan ilmunya menggantikan ayahnya yakni 

Habib Abdullah untuk mengajar ilmu pengetahuan, dapat memberikan fakir miskin akan 

makanan dan juga dapat menerima tamu dari luar dan tamu-tamu istimewa. Kemudian 

Hasan telah mendapatkan do’a dari Habib Abdullah yakni “Hasan yang mengandung arti 

baik. Diharapkan Allah SWT memberikan kebaikan-kebaikan di belakang kamu.” Dengan 

doanya, dia memiliki Zuriyat yang baik, dan banyak ulama juga memilikinya. Ia Hasan wafat 

pada tahun 1188 H di kota Tarim, dan Alwi wafat pada tahun 1153 H setelah melaksanakan 

ibadah haji dan makamnya bersebelahan dengan makan Siti Khadijah RA. 

Adapun Zain, setelah kematian ayahnya yakni Habib Abdullah beliau pindah ke Irak. 

Karena mendapat saran dari ayahnya, beliau pun pergi ke Irak dan sangat dihormati di 

negara itu. Zain meninggal pada tahun 1157 H ketika bertepatan dengan desa Sheer di 

tanah Oman. Selanjutnya Salim yang menetap di sebuah negeri yang dinamakan dengan 

negeri Misyqash dan beliau pun memiliki zuriyat disana. Selang beberapa tahun Salim 

kembali ke Tarim yang menjadi kampung halaman beliau dan pada tahun 1165 H Salim 

meninggal di kota Tarim tersebut. 

Adapun silsilah daripada Habib Abdullah bin Alwi Al-Haddad, nasab beliau sampai 

kepada Rasulullah SAW. Apabila diurutkan secara lengkap adalah sebagai berikut: Abdullah 

bin Alwi bin Muhammad bin Ahmad bin Abdullah bin Muhammad bin Alwi bin Ahmad bin 

Abu Bakar bin Ahmad bin Muhammad bin Abdullah bin Ahmad Al-Faqih bin Abdurrahman 

bin Alwi bin Muhammad bin Ali bi Alwi bin Muhammad bin Alwi bin Ubaidillah bin Ahmad 

bin Isa bin Muhammad bin Ali bin Jafar Shadiq bin Muhammad Baqir bin Ali Zainal Abidin 

bin Husein bin Ali bin Abi Thalib dan juga putra Fatimah putri dari Rasulullah Muhammad 

SAW. 

Habib Abdullah bin Alwi Al-Haddad telah belajar dan mengajar sepanjang hidupnya, 

berdakwah dan berdemonstrasi juga mengamalkannya dalam hidupnya. Pada bulan 

235



 

 

 

   

Ramadhan tahun 1132 H, tepatnya tanggal 27 ramadhan pada hari kamis, beliau tidak 

mengikuti shalat ashar berjamaah dikarenakan beliau dalam keadaan sakit dan tidak 

mengikuti pengajian yang biasa diadakan di masjid setiap sore hari. Beliau memerintahkan 

orang untuk melanjutkan akan pengajian tersebut seperti biasanya dan beliau dapat 

mendengarkan dari dalam rumahnya. Kemudian pada malam tersebut, Habib Abdullah 

mengikuti shalat berjamaah dan juga shalat sunnah tarawih. Namun, Habib Abdullah tidak 

bisa ikut shalat Jum’at keesokan harinya. Sejak saat itulah, penyakit daripada Habib 

Abdullah menjadi serius. Sepanjang 40 hari lamanya beliau mengalami sakit yang terus 

menerus sampai dengan selasa malam terakhir. Pada selasa malam itulah beliau dipanggil 

oleh Allah SWT tepatnya pada tanggal 7 Dzulqo’dah tahun 1132 H atau tanggal 10 

September tahun 1712 M dihadapan kesaksian kesaksian putranya Hasan yang berada di 

Al-Hawi. Habib Abdullah wafat dengan umur 88 tahun. Dia telah meninggalkan banyak 

murid, hasil karya dan karangan serta reputasi yang baik di dunia. Di Tarim, pemakaman 

Zanbal adalah menjadi tempat peristirahatan terakhir daripada Habib Abdullah. 

Isi Kitab Hikam 

Kitab Al-Hikam karya Habib Abdullah Bin Alwi Al-Haddad merupakan salah satu 

karya klasik dalam tradisi tasawuf yang sarat dengan hikmah dan kebijaksanaan. Sebelum 

membahas isi kitab ini, penting untuk memahami makna kata "hikam" atau "al-Hikmah" 

( 
ُ
مَة

ْ
حِك

ْ
ل
َ
مَ  dalam bahasa Arab. Kata ini berasal dari kata kerja (ا

ُ
مُ  - حَك

ُ
حَكِيْمًا  صار حكمة - يَحْك , yang 

berarti menghukumi atau menguasai pemerintahan. Dalam berbagai kamus Arab seperti 

al-Munjid, al-Mu’jam al-Wasiith, dan Min Washooyaa al-Qur’an al-Kariim, hikmah diartikan 

sebagai ilmu tentang hakikat segala sesuatu, pengetahuan utama, pengendalian hawa 

nafsu, pembicaraan bijak, kalimat singkat namun mendalam, berpikir dalam segala hal, 

pengetahuan tentang kausalitas, hingga sinonim dengan filsafat, ilmu pengetahuan, 

pemahaman mendalam, keadilan, dan kelemah-lembutan. Hikmah juga mencakup ilmu 

kimia dan kedokteran. Para filosof dalam bahasa Arab disebut dengan مَاء
َ
حُك

ْ
ل
َ
 dan kata ,ا

hikmah juga menjadi salah satu asmaul husna yaitu  ُحِكِيْم
ْ
ل
َ
 .ا

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), hikmah berarti kebijaksanaan dari 

Allah, kesaktian, makna mendalam, dan manfaat. Hikmah dalam bahasa sehari-hari sering 

diartikan sebagai sesuatu yang baik di balik suatu kejadian, seperti hikmah di balik pandemi 

COVID-19 yang membuat banyak non-Muslim di Barat mengakui kebenaran Islam. Hikmah 

juga berarti kebijaksanaan, yang menurut KBBI adalah kemampuan menggunakan akal 

budi, pandai berbicara, mahir, serta memiliki konsep dan asas yang menjadi pedoman 

dalam berbagai aspek kehidupan seperti ekonomi, politik, pendidikan, dan kebudayaan. 

Kitab Al-Hikam, baik karya Ibn Ata Allah as-Sakandari maupun Imam Abdullah ibn 

Alawi al-Haddad, merupakan karya penting dalam tasawuf. "Hikam as-Sakandari" ditulis 

oleh Ibn Ata Allah as-Sakandari pada abad ke-13 Masehi di Mesir, berfokus pada konsep-

konsep teologis dan filosofis dalam tasawuf seperti ikhlas, tawakkal, dan qana'ah. 

Sementara itu, "Hikam al-Haddad" ditulis oleh Imam Abdullah ibn Alawi al-Haddad pada 

abad ke-17 Masehi di Yaman, lebih menekankan aspek praktis tasawuf, memberikan 

236



 

 

 

nasihat praktis untuk mendekatkan diri kepada Allah melalui amal, akhlak, dan ibadah 

sehari-hari. Meskipun pendekatan kedua kitab ini berbeda, keduanya bertujuan untuk 

mendekatkan diri kepada Allah dan mencapai kedekatan spiritual melalui tasawuf. 

Dalam kitab Al-Hikam, Habib Abdullah bin Alwi Al-Haddad menyampaikan berbagai 

pesan mendalam, antara lain: 

1. Setiap makhluk selalu berpihak kepada kebenaran, berada di antara wilayah 

rahmat dan hikmah. Mereka yang di wilayah rahmat akan berada di wilayah 

keutamaan, sedangkan yang di wilayah hikmah akan menuju keadilan. 

2. Seorang hamba Allah yang sejati tidak akan meninggalkan kesempurnaan 

sedikitpun. 

3. Orang yang tidur bisa dibangunkan, yang lalai bisa diingatkan, tetapi yang tidak bisa 

diperingatkan dianggap telah mati. 

4. Manfaat nasihat hanya dirasakan oleh hati yang terbuka dan selalu kembali kepada 

Allah SWT. 

5. Seorang mukmin sejati tidak akan rela dengan dosa-dosa yang menimbulkan 

kemurkaan Allah. 

6. Kebiasaan yang kuat akan melekat pada pribadi seseorang. 

7. Kasih sayang yang dipaksakan tidak akan pernah langgeng. 

8. Harta sedikit yang tidak mencukupi kebutuhan seseorang, maka harta yang banyak 

pun tidak akan cukup baginya. Demikian pula dengan ilmu. 

9. Menentang takdir terjadi jika seseorang memandang buruk perlakuan orang lain 

yang berada di luar kendalinya. 

10. Ridha kepada takdir harus diiringi tanpa protes kepada Allah, hanya mencari apa 

yang harus dicari dan menjauhi apa yang harus dijauhi. 

11. Harta yang baik adalah harta yang mendorong pemiliknya berbuat kebaikan dan 

menjauhi dosa, sedangkan harta yang tercela adalah harta yang menyebabkan 

pemiliknya meninggalkan ketaatan dan melakukan maksiat. 

12. Ada orang yang cukup paham dengan isyarat, ada yang membutuhkan penjelasan 

dengan kelembutan, dan ada pula yang memerlukan cara khusus dalam menerima 

kebenaran. 

Kitab ini mengajarkan nilai-nilai spiritual yang mendalam dan memberikan panduan 

hidup yang aplikatif bagi para pencari kebenaran dalam tradisi tasawuf. Melalui 

untaian hikmah yang disampaikan, Habib Abdullah bin Alwi Al-Haddad menekankan 

pentingnya menjalani hidup dengan kebijaksanaan, menjaga hubungan yang harmonis 

dengan Allah SWT, dan senantiasa memperbaiki diri melalui amalan-amalan harian 

yang mendekatkan jiwa kepada Sang Pencipta. 

 

 

 

237



 

 

 

   

Relevansi Nilai-Nilai Tasawuf Akhlaki dalam Kitab Al Hikam Terhadap Sistem Pendidikan 

Nasional Indonesia 

Analisis relevansi nilai-nilai tasawuf akhlaki dalam kitab Al Hikam terhadap sistem 

pendidikan nasional Indonesia menunjukkan bahwa pendidikan merupakan usaha sadar 

dan terencana untuk mewujudkan suasana belajar dan proses pembelajaran yang 

memungkinkan peserta didik secara aktif mengembangkan potensinya. Pendidikan 

nasional bertujuan agar peserta didik memiliki kekuatan spiritual keagamaan, 

pengendalian diri, kepribadian, kecerdasan, akhlak mulia, serta keterampilan yang 

dibutuhkan oleh dirinya, masyarakat, bangsa, dan negara. Sistem pendidikan nasional 

Indonesia didasarkan pada Pancasila dan Undang-Undang Dasar Negara Republik 

Indonesia Tahun 1945, berakar pada nilai-nilai agama, kebudayaan nasional, serta tanggap 

terhadap perubahan zaman. Menurut Zakiah Darajat, pendidikan Islam adalah 

pembentukan kepribadian muslim atau perubahan sikap dan tingkah laku sesuai dengan 

petunjuk ajaran Islam. Muhammad Quthb, seperti dikutip Abdullah Idi, menyatakan bahwa 

pendidikan Islam merupakan usaha pendekatan yang menyeluruh terhadap wujud 

manusia, baik jasmani maupun ruhani, dalam aspek kehidupan fisik maupun mental, 

selama menjalani kegiatan di bumi ini. 

Dari berbagai definisi tersebut, baik berdasarkan UU Sisdiknas 2003 maupun 

pendapat para tokoh pendidikan, dapat disimpulkan bahwa tujuan akhir pendidikan adalah 

pembentukan tingkah laku islami (akhlak mulia) dan kepasrahan (keimanan) kepada Allah 

berdasarkan ajaran Islam (Al-Qur’an dan Hadis). Hal ini sejalan dengan isi kitab Al Hikam 

karya Habib Abdullah Bin Alwi Al-Haddad yang mendorong pembentukan pribadi yang 

seimbang antara spiritual, moral, dan sosial pada peserta didik. UU No. 20 Tahun 2003 

pada Bab II Pasal 3 menyatakan bahwa pendidikan nasional berfungsi mengembangkan 

kemampuan dan membentuk watak serta peradaban bangsa yang bermartabat, dalam 

rangka mencerdaskan kehidupan bangsa. Pendidikan bertujuan untuk mengembangkan 

potensi peserta didik agar menjadi manusia yang beriman dan bertaqwa kepada Tuhan 

Yang Maha Esa, berakhlak mulia, sehat, berilmu, cakap, kreatif, mandiri, serta menjadi 

warga negara yang demokratis dan bertanggung jawab. 

Posisi pendidikan agama Islam dalam UU Sisdiknas 2003 tertera dalam beberapa 

pasal, antara lain: Pasal 1 ayat (1) yang mendefinisikan pendidikan sebagai usaha sadar dan 

terencana untuk menciptakan suasana belajar yang aktif dan mengembangkan potensi 

peserta didik, mencakup kekuatan spiritual, pengendalian diri, kepribadian, kecerdasan, 

akhlak mulia, dan keterampilan yang diperlukan. Pasal 1 ayat (2) menjelaskan bahwa 

pendidikan nasional berakar pada nilai-nilai agama dan kebudayaan nasional serta 

menyesuaikan diri dengan tuntutan perubahan zaman, dengan agama sebagai tujuan 

pendidikan untuk membentuk kekuatan spiritual keagamaan dan sebagai sumber nilai 

dalam proses pendidikan nasional. Pasal 4 ayat (1) menyebutkan pendidikan harus 

dilaksanakan secara demokratis dan berkeadilan, tidak diskriminatif, serta menjunjung 

tinggi hak asasi manusia, nilai agama, nilai kultural, dan kemajemukan bangsa. 

238



 

 

 

Pasal 12 ayat (1) memberikan hak kepada setiap peserta didik di semua jenjang 

pendidikan untuk mendapatkan pendidikan agama sesuai dengan agama yang dianutnya 

dan diajarkan oleh pendidik yang seagama. Sekolah wajib memberikan ruang bagi siswa 

dengan agama yang berbeda-beda tanpa perlakuan diskriminatif. Pasal 15 menyatakan 

bahwa jenis pendidikan mencakup pendidikan umum, kejuruan, akademik, profesi, vokasi, 

keagamaan, dan khusus. Pada Pasal 17 ayat (2), disebutkan bahwa pendidikan dasar 

meliputi sekolah dasar (SD) dan madrasah ibtidaiyah (MI), serta sekolah menengah 

pertama (SMP) dan madrasah tsanawiyah (MTs). Pasal 18 ayat (3) mengatur bahwa 

pendidikan menengah terdiri dari sekolah menengah atas (SMA), madrasah aliyah (MA), 

sekolah menengah kejuruan (SMK), dan madrasah aliyah kejuruan (MAK). Sedangkan Pasal 

28 ayat (3) menjelaskan bahwa pendidikan anak usia dini dalam jalur formal meliputi 

taman kanak-kanak (TK) dan raudatul athfal (RA). 

Pasal 30 mengatur pendidikan keagamaan yang dapat diselenggarakan oleh 

pemerintah atau masyarakat sesuai dengan peraturan perundang-undangan, dengan 

tujuan mempersiapkan peserta didik menjadi anggota masyarakat yang memahami dan 

mengamalkan nilai-nilai ajaran agamanya atau menjadi ahli ilmu agama. Pendidikan 

keagamaan dapat berbentuk formal, nonformal, dan informal seperti pendidikan diniyah, 

pesantren, pasraman, pabhaja samanera, dan bentuk sejenis lainnya. Pemerintah dan 

masyarakat sama-sama bertanggung jawab dalam pendidikan agama ini. Selain 

sekolah/madrasah formal yang didirikan pemerintah seperti MIN, MTsN, dan MAN, 

masyarakat juga dapat menyelenggarakan pendidikan agama dalam berbagai bentuk, baik 

formal (pesantren, madrasah), nonformal (taman pendidikan Al-Qur’an, majlis taklim), 

maupun informal (madrasah diniyah). 

Pasal 36 ayat (3) menegaskan bahwa kurikulum harus disusun sesuai dengan 

jenjang pendidikan dan memperhatikan peningkatan iman, takwa, serta akhlak mulia. 

Pasal 37 menetapkan bahwa kurikulum pendidikan dasar dan menengah wajib mencakup 

pendidikan agama, kewarganegaraan, dan lain-lain. Sementara itu, Pasal 55 ayat (1) 

mengenai pendidikan berbasis masyarakat memberikan hak kepada masyarakat untuk 

menyelenggarakan pendidikan formal dan nonformal berbasis agama, sosial, dan budaya 

sesuai kebutuhan masyarakat. 

Pasal-pasal tersebut memperlihatkan bagaimana pendidikan Islam menjadi bagian 

integral dari sistem pendidikan nasional. Penjelasan dalam Pasal 15 UU Sisdiknas No. 20 

Tahun 2003 juga menyebutkan bahwa pendidikan keagamaan mencakup pendidikan 

dasar, menengah, dan tinggi yang mempersiapkan peserta didik untuk menguasai 

pengetahuan tentang ajaran agama atau menjadi ahli ilmu agama. Dengan demikian, nilai-

nilai tasawuf akhlaki dalam kitab Al Hikam memiliki relevansi yang kuat dalam membentuk 

peserta didik yang tidak hanya cerdas secara intelektual tetapi juga memiliki kepribadian 

islami yang luhur sesuai tujuan pendidikan nasional. 

 

 

239



 

 

 

   

KESIMPULAN 

Peneliti menemukan beberapa poin penting dalam penelitian ini terkait nilai-nilai 

pendidikan tasawuf akhlaki yang diterapkan oleh Sayyid Abdullah Al-Haddad dalam Kitab 

Al-Hikam.  

Pertama, Nilai spiritual merujuk pada prinsip atau keyakinan yang berkaitan dengan 

aspek batiniah dan rohaniah seseorang. Ini mencakup nilai-nilai yang berhubungan dengan 

pencarian makna hidup, hubungan dengan Tuhan atau kekuatan yang lebih tinggi, serta 

etika dan moralitas yang mendalam. Nilai spiritual sering kali mencakup rasa cinta, kasih 

sayang, kedamaian, empati, dan rasa syukur. 

 Kedua, Nilai moral adalah prinsip atau standar yang mengatur perilaku seseorang 

mengenai apa yang dianggap baik atau buruk, benar atau salah dalam konteks sosial dan 

budaya. Nilai-nilai ini berkaitan dengan tindakan yang dianggap sesuai dengan norma 

etika, keadilan, dan kebaikan dalam kehidupan bersama. Nilai moral berfungsi sebagai 

panduan bagi individu untuk membuat keputusan dan bertindak dengan cara yang 

bermanfaat bagi diri sendiri maupun orang lain..  

Ketiga, Nilai sosial adalah prinsip atau norma yang berkaitan dengan bagaimana 

individu berinteraksi dengan masyarakat dan lingkungan sosialnya. Nilai sosial mencakup 

sikap, perilaku, dan tindakan yang dianggap penting untuk menciptakan hubungan yang 

harmonis, adil, dan saling menghormati dalam masyarakat. Nilai ini dapat mencakup 

berbagai hal, seperti bagaimana seseorang berkontribusi pada kesejahteraan umum, saling 

membantu, dan berperan dalam menjaga stabilitas sosial.    

B. SARAN  

Relevansi Nilai-nilai tasawuf akhlaki terhadap Sisdiknas Tahun 2003 yaitu  

Pendidikan Islam merupakan bagian yang integral dari Sistem Pendidikan Nasional. Sebagai 

bagian dari sistem pendidikan nasional, pendidikan Islam mendapat legitimasi untuk eksis 

dan mendapatkan tempat untuk hidup dan berkembang di Indonesia untuk memenuhi 

kebutuhann pendidikan bagi masyarakat Islam sebagai warga mayoritas. Akomodasi 

negara terhadap sistem pendidikan Islam menjadikan sistem dan lembaga pendidikan 

Islam memiliki landasan kuat untuk dikembangkan dengan support dana dan atensi dari 

negara.  

Oleh karena itu, negara berkewajiban untuk mengembangkan sistem pendidikan 

Islam sebagai salah satu jenis pendidikan keagamaan dalam sistem pendidikan nasional. 

Dalam sistem pendidikan nasional, pendidikan Islam sebagai sistem pendidikan keagamaan 

dilaksanakan dalam berbagai jalur yaitu formal, informal dan non formal. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
 Alfaiz, Alfaiz, Yandri, Hengki, Kadafi, Asroful, Mulyani, Rila Rahma, Nofrita, Nofrita, & 

Juliawati, Dosi (2019). Pendekatan Tazkiyatun An-Nafs untuk membantu 
mengurangi emosi negatif klien. Counsellia Jurnal Bimbingan dan Konseling, 9(1), 

240



 

 

 

65, ISSN 2088-3072, Universitas PGRI Madiun, 
https://doi.org/10.25273/counsellia.v9i1.4300 

Mannan, Audah (2018). ESENSI TASAWUF AKHLAKI DI ERA MODERNISASI. Aqidah-ta Jurnal 
Ilmu Aqidah, 4(1), ISSN 2477-5711, https://doi.org/10.24252/aqidahta.v4i1.5172 

Triana, Neni, Yahya, M. Daud, Nashihin, Husna, Sugito, Sugito, & Musthan, Zulkifli (2023). 
Integrasi Tasawuf Dalam Pendidikan Islam dii Pondok Pesantren. Edukasi Islami 
Jurnal Pendidikan Islam, 12(1), ISSN 2252-8970, Al Hidayah Press, 
https://doi.org/10.30868/ei.v12i01.2917 

Hidayat, Usep Taufik (2020). Tafsir Al-azhar : Menyelami Kedalaman Tasawuf Hamka. 
Buletin Al-Turas, 21(1), 49-76, ISSN 0853-1692, Universitas Islam Negeri (UIN), 
https://doi.org/10.15408/bat.v21i1.3826 

Bistara, Raha (2020). WAHDAH AL-WUJUD IBN ARABI DALAM IMAJINASI KREATIF HENRY 
CORBIN. Academic Journal of Islamic Principles and Phylosophy, 1(1), 1-14, ISSN 
2722-2543, IAIN Surakarta, https://doi.org/10.22515/ajipp.v1i1.2344 

Ulum, Miftahul (2020). Pendekatan Studi Islam: Sejarah Awal Perkenalan Islam dengan 
Tasawuf. Al-Mada Jurnal Agama Sosial dan Budaya, 3(2), 203-217, ISSN 2599-2473, 
https://doi.org/10.31538/almada.v3i2.632 

Masykuri, Masykuri, Qodriyah, Khadijatul, & BZ, Zakiyah (2020). PENDIDIKAN ISLAM 
MULTIKULTURAL BERWAWASAN WASATHIYAH: Penguatan Karakter wasathiyah 
Santri Patriot Panji Pelopor. JURNAL ISLAM NUSANTARA, 4(2), 246, ISSN 2579-
3756, https://doi.org/10.33852/jurnalin.v4i2.234 

Fuadi, Moh Ashif, & Ibrahim, Rustam (2020). Implementasi Tasawuf Syekh Abdul Qadir al-
Jailani dalam Majelis Manakib Al Barokah Ponorogo. AL-ADABIYA Jurnal 
Kebudayaan dan Keagamaan, 15(2), 215-228, ISSN 1907-1191, 
https://doi.org/10.37680/adabiya.v15i02.576 

Arif, Moh. (2017). MEMBANGUN KEPRIBADIAN MUSLIM MELALUI TAKWA DAN JIHAD. 
KALAM, 7(2), 343, ISSN 0853-9510, IAIN Raden Intan Lampung, 
https://doi.org/10.24042/klm.v7i2.383 

Ermagusti, Ermagusti, Syafrial, Syafrial, & Hadi, Rahmad Tri (2022). INTEGRASI TEOLOGI 
ISLAM, SUFISME, DAN RASIONALISME HARUN NASUTION. TAJDID Jurnal Ilmu 
Ushuluddin, 21(1), 180-208, ISSN 2502-3063, 
https://doi.org/10.30631/tjd.v21i1.237 

Sakdullah, Muhammad (2020). TASAWUF DI ERA MODRNITAS (KAJIAN KOMPERHENSIF 
SEPUTAR NEO-SUFISME). Living Islam Journal of Islamic Discourses, 3(2), ISSN 2621-
6582, https://doi.org/10.14421/lijid.v3i2.2504 

Syukur, Abdul (2014). TRANSFORMASI GERAKAN TAREKAT SYAFAWIYAH DARI TEOLOGIS KE 
POLITIS. KALAM, 8(1), 187, ISSN 0853-9510, IAIN Raden Intan Lampung, 
https://doi.org/10.24042/klm.v8i1.189 

Muhammad, Giantomi, Eq, Nurwadjah Ahmad, & Suhartini, Andewi (2021). THE MORAL 
CONCEPT OF TASAWUF IN THE PROCESS OF ISLAMIC EDUCATION. Ta dib Jurnal 
Pendidikan Islam, 10(2), 228-236, ISSN 1411-8173, Bandung Islamic University, 
https://doi.org/10.29313/tjpi.v10i2.7891 

Anam, Nurul (2018). Pembelajaran Pendidikan Karakter dalam Konteks Tasawuf Irfani-
Akhlaqi. AL-WIJDÃN Journal of Islamic Education Studies, 3(2), 146-159, ISSN 2541-
2051, https://doi.org/10.58788/alwijdn.v3i2.142 

241

https://doi.org/10.25273/counsellia.v9i1.4300
https://doi.org/10.24252/aqidahta.v4i1.5172
https://doi.org/10.30868/ei.v12i01.2917
https://doi.org/10.15408/bat.v21i1.3826
https://doi.org/10.22515/ajipp.v1i1.2344
https://doi.org/10.31538/almada.v3i2.632
https://doi.org/10.33852/jurnalin.v4i2.234
https://doi.org/10.37680/adabiya.v15i02.576
https://doi.org/10.24042/klm.v7i2.383
https://doi.org/10.30631/tjd.v21i1.237
https://doi.org/10.14421/lijid.v3i2.2504
https://doi.org/10.24042/klm.v8i1.189
https://doi.org/10.29313/tjpi.v10i2.7891
https://doi.org/10.58788/alwijdn.v3i2.142


 

 

 

   

Hadiat, & Fauzian, Rinda (2021). Perkembangan Pemikiran Tasawuf Dari Periode Klasik 
Modern Dan Kontemporer. SALIHA Jurnal Pendidikan & Agama Islam, 5(1), 41-60, 
ISSN 2614-1388, https://doi.org/10.54396/saliha.v5i1.232 

ILALLAH, MUHAJIR, ALI, MUFTI, & FAKIH, ADE (2022). KONSEP AKHLAK TASAWUF DALAM 
PROSES PENDIDIKAN ISLAM. CENDEKIA Jurnal Ilmu Pengetahuan, 2(4), 306-317, 
ISSN 2774-4183, https://doi.org/10.51878/cendekia.v2i4.1711 

Wahyudi, Wahyudi (2018). TAFSIR SUFI: ANALISIS EPISTEMOLOGI TA’WÎL AL-GHAZÂLI 
DALAM KITAB JAWÂHIR AL-QUR’ÂN. Jurnal Ushuluddin, 26(1), 44, ISSN 1412-0909, 
State Islamic University of Sultan Syarif Kasim II, 
https://doi.org/10.24014/jush.v26i1.4243 

Nur, Muhammad, & Irham, Muhammad Iqbal (2023). Tasawuf dan Modernisasi: Urgensi 
Tasawuf Akhlaki pada Masyarakat Modern. Substantia/Substantia : Jurnal Ilmu-ilmu 
Ushuluddin, 25(1), 107, ISSN 1411-4976, State Islamic University Ar-Raniry, 
https://doi.org/10.22373/substantia.v25i1.16851 

Mulyadin, Wahyu (2020). NILAI-NILAI PENDIDIKAN ISLAM PADA PEMIKIRAN TASAWUF. 
KREATIF Jurnal Studi Pemikiran Pendidikan Agama Islam, 18(1), 1-16, ISSN 0216-
7794, https://doi.org/10.52266/kreatif.v18i1.358 

Atamimi, Abdul Basit, & Syarifudin, Aip (2020). MENGKAJI PEMIKIRAN TASAWUF KIAI 
AHMAD RIFA`I KALISALAK DALAM KITAB TARAJUMAH. An-Nufus, 2(1), 1-38, ISSN 
2685-1512, https://doi.org/10.32534/annufus.v2i1.1687 

Lubis, Dwi Muthia Ridha (2021). Konsep Pemikiran Tasawuf Akhlaqi. Islam & Contemporary 
Issues, 1(2), 28-35, ISSN 2798-3307, https://doi.org/10.57251/ici.v1i2.88 

2 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

242

https://doi.org/10.54396/saliha.v5i1.232
https://doi.org/10.51878/cendekia.v2i4.1711
https://doi.org/10.24014/jush.v26i1.4243
https://doi.org/10.22373/substantia.v25i1.16851
https://doi.org/10.52266/kreatif.v18i1.358
https://doi.org/10.32534/annufus.v2i1.1687
https://doi.org/10.57251/ici.v1i2.88

