e-ISSN: 2809-3712

EPISTEMOLOGI KONTEKSTUAL DAN TEKSTUAL: TAFSIR WAHBAH AL-
ZUHAILI DAN SAYYID QUTB TERHADAP AL-MAIDAH 44, 45, 47

Muhamad Hamdan Tauviqillaah', Edi Komarudin®, Wildan Taufik’
'2?UIN Sunan Gunung Djati Bandung
E-mail: hamdantaufiqillah49@gmail.com’, edikomarudin@uinsgd.ac.id’,

Wildantauﬁg204{E_I)‘grnail.com3

Abstrak
Artikel ini bertujuan mengkaji, mengidentifikasi, dan membandingkan epistemologi tafsir
kontekstual dan tekstual dari tokoh Wahbah Al-Zuhaili dan Sayyid dalam menafsirkan Surah Al-
Ma>’idah ayat 44, 45, dan 47. Penelitian ini merupakan kualitatif dengan metode analisis
komparatif berbasis penelitian pustaka. Hasil penelitian ini menunjukkan, Al-Zuhaili menafsirkan
ayat-ayat tadi secara kontekstual dengan tidak menjustifikasi kafir secara mutlak dengan
menerapkan target &hit}a>b spesifik dan merinci konteks status kafir, sehingga pandangannya
fleksibel dengan mengedepankan terwujudnya maqga>stid al-shari>’ah. Penafsiran Al-Zuhaili
berdasar pada sumber dan metode tafsir yang mengintegrasikan a/-ma’thu>r dan al-ma’'qu>/ dengan
berpedoman pada analisis riwayat, pendapat sahabat, dan tabi’in, aspek keilmuan Islam, serta
pendapat ulama dan mufassir. Sedangkan, penafsiran Sayyid Qutb bersifat tekstual dengan
menggeneralisasi status kafir kepada siapa pun yang menolak hukum Allah, tanpa memandang
konteks waktu atau tempat. Penafsiran Qutb berdasar Integrasi riwayat dan akal dengan peneckanan
pada tujuan ideologi dalam kerangka a/-tas}awwur al-isla>mi> dengan pendekatan analisis riwayat,
muna>sabah, dan reflkesi atas realitas. Persamaan keduanya adalah keduanya menjunjung tinggi
otoritas riwayat dan meyakini bahwa Allah sebagai sumber hukum utama dalam segala aspek

kehidupan dan orang ingkar padanya secara doktrinal (akidah) termasuk kafir.
Kata Kunci: Wahbah Al-Zubhaili; Sayyid Qutb; Tafsir Tekstual; Tafsir Kontekstual;

Abstract

This article aims to study, identify, and compare the epistemology of contexctual and texctual interpretation of Wabbah
Al-Zubaili and Sayyid in interpreting Surah Al-Ma>idah verses 44, 45, and 47. This research is qualitative
with a comparative analysis method based on library research. The results of this study indicate that Al-Znbaili
interpreted the verses contexctually without absolutely justifying infidels by applying specific khitya>b targets and
detailing the context of the infidel status, so that his views are flexible by prioritizing the realization of maga>s}id
al-shari>"ah. Al-Zubaili's interpretation is based on sources and methods of interpretation that integrate al-
ma'thur>r and al-ma qu>1 guided by the analysis of narrations, opinions of companions, and tabi’in, aspects of
Islamic knowledge, and opinions of scholars and interpreters. Meanwhile, Sayyid Qutb's interpretation is textnal
by universalizing the status of kafir for anyone who does not rule by Allah's law, anytime and anywhere. Quth's
interpretation is based on the integration of history and reason with an emphasis on the goals of ideology within the
Sframework of al-tas}awwur al-islany>mi> with an approach to analysis of history, muna>sabah, and reflection on
reality. The similarity between the two is that both uphold the anthority of history and believe that Allab is the main
source of law in all aspects of life and those who deny Him doctrinally (belief) are included as kafir.

Keywords: Wahbah Al-Zuhaili; Sayyid Quth; Textual Interpretation; Contextual Interpretation;

A. PENDAHULUAN

Perbedaan yang kontras terhadap penafsiran ayat-ayat penerapan hukum Allah SWT telah
menjadi wacana yang kompleks dan dampak nyata dalam isu penegakan hukum Allah di era
kontemporer. Satu kubu berpandangan, menerapkan hukum Allah SWT adalah kewajiban mutlak
yang akhirnya memicu gerakan radikal. Sedangkan, sebagian lain berpandangan lebih fleksibel
dengan mengedepankan terwujudnya maga>s}id al-shari>ah. Anchnya, kedua kubu tadi sama-sama
melandaskan pandangannya pada ayat Al-Qur’an, khusus pada Surat Al-Ma>’idah ayat 44, 45, dan


mailto:hamdantaufiqillah49@gmail.com1
mailto:edikomarudin@uinsgd.ac.id2
file:///C:/Users/DELL/Downloads/wildantaufiq204@gmail.com3

47. Hal demikian terjadi, karena berdasar penjelasan ‘Ali> bin Abi> T{a>lib dalam Naly a/-
Bala>ghah menjelaskan, secara materi fisik Al-Qur’an hanya sebuah bacaan yang ditutup dua
sampul dan tidak dapat menjelaskan sesuatu. Sehingga, manusia lah yang memahami dan menggali
makna-makna yang terkandung dalam Al-Qur’an (Ali bin Abi Thalib, 2004).

Hal ini menunjukkan, analisis terhadap penafsiran Al-Qur’an, tidak cukup pada analisis
deskripsi konten tafsir, melainkan bagaimana pemikiran tafsir seorang mufassir terbentuk. Lebih
jauh, menganalisis perbedaan epistemologi antar mufassir yang memiliki perbedaan, dapat
memberikan pemahaman yang komprehensif. Pemikiran seorang mufassir sangat mungkin berbeda
dengan mufassir lain, bahkan sampai pada perbedaan yang signifikan. Hal ini karena, karakter nas
Al-Qur’an yang statis dan dinamika sosial yang dinamis. Di samping itu, perbedaan thaga>fah al-
mufassir (latar belakang penafsir) dan badf al-tafsi>r (tujuan penafsiran) turut mempengaruhi secara
signifakan tetjadinya perbedaan (Zulaiha, 2016). Abdul Mustaqim menggunakan istilah yah}tamil
al-wuju>h al-ma’na> untuk menggambarkan kemungkinan banyak makna dalam Al-Qut’an.

Berdasarkan uraian di atas, penulis menyusun artikel yang fokus pada komparasi
epistemologi tafsir kontekstual dan tekstual dari Wahbah Al-Zuhaili (1932-2015 M) dan Sayyid
Qutb (1906-1956 M) terhadap penafsiran Al-Ma>’idah 44, 45, 47. Kajian epistemologi dalam tafsir
menyangkut tiga pembahasan utama: Pertama, sumber tafsir. Kedua, metode tafsir. Ketiga,
validitas tafsir (Mustagim, 2012). Al-Zuhaili menjadi representasi dari pendekatan kontekstual
dengan kesimpulan penerimaan fleksibilitas penerapan hukum Allah SWT dengan terpenuhinya
maqa>s}id al-shari>’ah dan menghindari justifikasi kafir. Sedangkan, Qutb menjadi perwakilan dati
pendekatan tekstual yang menyimpulkan penerapan hukum Allah SWT yang kaku dan mutlak dan
berpandangan fakfi>ri>.

Penelitian ini menggunakan sumber dua karya tafsir sebagai sumber primer: Tafsir al-
Munz>r karya Wahbah al-Zuhaill dan Fi> Z{ila>/ Al-Qur'a>n karya Sayyid Qutb. Selain itu
mengambil sumber pendukung yang diperoleh dari tinjauan artikel, buku, serta dokumen terkait
lainny. Penulis melakukan tinjauan pada penelitian sebelumnya tentang Al-Ma>idah 44, 45, 47,
Wahbah Al-Zuhaili, dan Sayyid Qutb menunjukkan fokus pada analisis deskripsi konten penafsiran
dari masing-masing tokoh, bukan fokus pada komparasi epistemologi kedua tokoh tadi. Misbah
Hudri dalam “Pembacaan Kontekstual Ayat ‘Berhukum Dengan Hukum Allah’ (Narasi Kontra
NKRI Bersyariah),” menjelaskan analsis kontekstual Abdullah Saeed pada Al-Maidah 44, 45, 47
(Hudri, 2020). Munawir dalam artikelnya “Penerapan Hukum Allah: Studi Pribumisasi Hamka
terthadap QS. Al-Ma’idah 44, 45, dan 47 dalam Tafsir Al-Azhar”, menjelaskan deskripsi penafsiran
Buya Hamka dalam ayat-ayat tersebut. Asyhari dalam artikel, “Ekstrimisme dalam Tafsir (Studi
Penafsiran Sayyid Qutb terhadap Q.S al Maidah: 44-47 dalam Tafsit [i> Z{ila>] Al-Qur'a>n)”,
menjelaskan dan fokus pada aspek ekstrimis Sayyid Qutb dalam penafsiran ayat-ayat tersebut.
Adapun yang menjadi titik perbedaan penulis adalah fokus pada aspek perbandingan epistemologi
antara Wahbah Al-Zuhaili dan Sayyid Qutb (Asyhari, 2020).

Penelitian ini membahas rumusan masalah yang berkaitan dengan perbedaan dan
persamaan epistemologi Wahbah Al-Zuhaili dan implikasi epistemologi tersebut pada
penafsirannya. Sehingga, tujuan penelitian ini agar memahami secara komprehensif bagaimana
proses perbedaan yang mendasar dalam tafsir Al-Qur’an. Menurut penulis, sangat penting
memahami konstruk pikiran dalam sebuah tafsir agar terhindari fanatisme buta dan justifikasi
kebenaran dan takfiri terhadap orang lain.



B. METODOLOGI PENELITIAN

Metode utama yang diterapkan dalam penelitian ini adalah studi kualitatif komparatif atas
karya pustaka. Proses pengumpulan data dilakukan dengan menghimpun berbagai sumber terkait
variabel penelitian. Sumber primer meliputi kitab-kitab tafsir, dan karya lainnya dari Wahbah Al-
Zuhaili dan Sayyid Qutb. Sementara sumber sekunder mencakup catatan akademis, artikel jurnal,
serta publikasi relevan lainnya. Selanjutnya, data yang terkumpul diolah melalui tahapan pembacaan
kritis, komparasi sistematis, analisis mendalam, klasifikasi materi, penarikan simpulan, dan
penyusunan laporan penelitian. Tujuan metodologis ini adalah untuk menganalisis epistemologi
kontekstual dan tekstual tafsr Wahbah Al-Zuhaili dan Sayyid Qutb.

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Latar Belakang Wahbah Al-Zuhaili

Wahbah Al-Zuhaili berasal dari Desa Dir ‘Athiyah, wilayah Al-Qalmu>n, Provinsi al-
Nabak, Suriah. Ia lahir pada 6 Maret 1932 M (1351 H) dan berpulang pada malam Sabtu, 8 Agustus
2015, saat berusia 83 tahun. Kepergiannya menjadi kehilangan besar bagi dunia Islam, mengingat
kedudukannya sebagai salah satu cendekiawan muslim modern paling produktif dan berpengaruh
pada masanya. Al-Zuhaili lahir dari pasangan Mus}t}afa> Al-Zuhaili (w. 1975 M) dan Fat}i>mah
binti Must}afa> Sa’a>dah (w. 1984 M). Orang tua Al-Zuhaili sangat mendorong dan memberikan
motivasinya dalam hal pendidikan. Wahbah Al-Zuhaili mengungapkan orang tuanya sebagai
pendorong utama agar ia menjelajahi cakrawala ilmu (Al-Lah {h}a>m, 2001).

Riwayat pendidikan Al-Zuhaili sangat menginspirasi, menunjukkan bahwa ia sangat
mencintai ilmu pengetahuan. Dedikasi Wahbah al-Zuhaili terhadap ilmu pengetahuan tercermin
dalam jejak pendidikannya. Ia menyelesaikan pendidikan dasar (1946) dan tsanawiyah (1950) di
Sutiah, meraih syahadab tahjiz. Pada petiode 1952-1957, al-Zuhaili menempuh studi tinggi di Kairo
dengan prestasi luar biasa. Beliau meraih tiga gelar sarjana, yaitu Hukum Syariah dari Universitas
al-Azhar (1957), Bahasa Arab dari al-Azhar (1956), dan Hukum dari Universitas ‘Ain Syams (1957)
(Al-Lahham, 2001).. Di antara guru-gurunya adalah ulama terkemuka seperti Mahmud Syaltut
(1893-1963 M), Muhammad Hashim al-Khatib al-Syafi’i (w. 1958 M), Jad al-Rabb Ramadan (w.
1994 M), Abdul Rahman Taj, dan Abdul Razzaq al-Hasimi (w. 1969 M) (Al-Kha>lidi>, 2000).

Adapun karya-karya Al-Zuhaili antara lain, AFTafsi>r al-Muni>r fi al-"Agi>dah wa al-
Shari>’ah wa al-Manhaj, Damaskus: Da>r al-Fikr, 1991. Al-Figh al-Isia>mi> wa Adillatub, Damaskus:
Da>r al-Fikr, 1984. Us}u>[ al-Figh al-Isla>mi>, Damaskus: Da>r al-Fikr, 1986. Al-‘Alaga>t al-
Dawliyyah fi> al-Isla>m Mugaranatan bi al-Qa>nu>n al-Danly al-Hadi>th, Beirut: Mun assasah al-
Ris>alah, 1981 H. AFUsyu>1 al-‘A<mmah li Wab}ydah al-Di>n al-H{aqq, Damaskus: Maktabah
Abbasiyah, 1972. Sa'id bin al-Musayyab (Biografi Sa'id bin al-Musayyab), Damaskus: Da>r al-Qala>n,
1974. Uba>dah ibn al-S}a>mit, Damaskus: Da>r al-Qala>m, 1977. Al-D{awa>bit al-Shar’iyyab li
Akhdh bi A<yhir al-Madha>hib, Damaskus: Da>r al-Hijrah, 1398 H (1978 M). Al-Kbali>fah al-
Rashi>d al-‘Adil ‘Umar bin al-‘Ai>z, Damaskus: Da>r Qut yaybabh, 1980. Usa>mab ibn Zayd H{ubb al
Rasal Allah, Damaskus: Da>r al-Qala>m, 1981.

Al-Zuhaili hidup di Suriah yang terus dilanda konflik perang saudara dan tercatat terjadi
tujuh kali kudeta, setelah lepas dari Kesulatanan ‘Uthma>niyyah (Sulaeman, 2013). Suriah akhirnya
pimpin oleh H{a>fiz Al-Asad (1939-2000 M) dari tahun 1970-2000 yang mengambil alih
kekuasaan sebelumnya. H{a>fiz Al-Asad berasal dari Partai Ba’ath yang resmi diditikan pada
tanggal 7 April 1947 di Damaskus, Suriah. . Pendirinya adalah dua intelektual dan aktivis Arab



terkemuka, yaitu Michel Aflaq (1910-1989 M) dan S{ala>h} al-Di>n al-Bi>t}a>r (1912-1980 M)
(Muhammad, 2016)

Pemerintahan kemudian dilanjutkan putranya, Basha>r Al-Asad dari tahun 2000, tetapi
rezim Al-Asad erus menghadapi tantangan internal dan eksternal yang signifikan. Di dalam negeri,
pemerintahan berjuang melawan ketidakpuasan rakyat, krisis ekonomi parah, dan korupsi yang
merajalela. Sementara itu, perlawanan dari kelompok oposisi yang berasal dari kelompok jihadis
dan gerakan Ikhwan Al-Muslimun menjadikan konflik yang berkepanjangan di Suriah (Seale, 1988).
Suriah tampak belum menemukan sistem pemerinthaan yang ideal bagi masyarakat yang memiliki
pandangan politik yang berbeda dan bersifat komplesk. Faktor lain yang memicu konflik juga
fanatisme perbedaan Mazhab Sunni dan Syiah yang menyebabkan persaingan kepentingan
membuat konflik tidak kunjung selesai (Muhammad, 2016).

Pandangan polittk Al-Zuhaili menunjukkan sikap (netral hati-hati) terhadap rezim
pemerintah. la tidak memberikan pernyataan terbuka dan ekplisit tentang dukungan atau
penolakan pada rezim. Meski demikian, AL-Zuhaili bukan sosok yang apatis pada perkembangan
politik, hanya saja ia lebih memilih berjuang dari sisi akademik dengan menyusun karya yang berisi
pandangan politik kebangsaan betrlandaskan fikih, seperti Atha>r al-H{arb fi> al-Figh al-Isla>ni>:
Dira>sah Muga>ranah, al-"Ala>qga>t al-Duwaliya fi> al-Islka>m, dan al-Qa>nu>n al-Duwali al-
Insa>ni>, H{aq al-H{uriya> fi al-‘<Alam. Sikap netral Al-Zuhaili dilatarbelakangi oleh penguasaan
keilmuan tradisonal Islam, dedikasi pada dunia akademis sebagai seorang pemikir Islam (Sami E.
Baroudi dan Vahid Behmardi, 2017).

Latar belakang kehidupan (#haga>fah) Wahbah al-Zuhaili di atas membuat sebuah epistem
dalam merumuskan metodologi figh yang menjembatani kesenjangan antara tradisi keilmuan Islam
dengan tuntutan kompleksitas kehidupan modern. Pengalaman hidupnya di tengah gejolak Suriah
menjadi katalis dalam membentuk pendekatannya yang khas: kokoh dalam prinsip, namun lentur
dan solutif dalam aplikasi, demi mencapai kemaslahatan umat di era kontemporer.

2. Latar Belakang Sayyid Qutb

Sayyid Qutb lahir pada tahun 1906 di desa, Musha, provinsi Asyut, Mesir. Lengkap Qutb
Adalah Sayyid Qutb Ibrahim Husayn Syadzili. Ayahnya bernama Qutb Ibrahim (w. 1940) dan,
beliau merupakan tokoh penting di wilayahnya dan aktif dalam dunia politik yang terafiliasi dengan
partai nasionalis, a/-h}izh al-wat}ani> yang diditikan Mus}tafa> Ka>mil Pasha (1874-1908 M).
Sayyid Qutb tidak hanya tumbuh dalam keluarga yang tidak hanya religius, tetapi juga memiliki
atmosfer perjuangan politik yang intens dan kepedulian dengan realitas pada saat itu. Rumah
mereka menjadi pusat diskusi dan pertemuan politik (Al-Kha>lidi>, 2010).

Sejak usia dini, Sayyid Qutb kecil telah terpapar secara langsung pada percakapan, strategi,
dan semangat perjuangan melawan penjajahan Inggris. Pengalaman menyimak kegiatan politik
ayahnya inilah yang menanamkan benih kesadaran politik dalam dirinya. Interaksi dengan dinamika
perjuangan nasionalis tersebut menjadi fondasi awal bagi ketertarikannya yang mendalam pada isu-
isu politik, sosial, dan keadilan yang kelak berevolusi menjadi kerangka ideologis revolusioner yang
mendefinisikan hidup dan pemikirannya di kemudian hari.

Pada tahun 1920, Sayyid Qutb berpindah ke Kairo setelah menyelesaikan pendidikan dasar
di kampung halamannya untuk melanjutkan pendidikan pada jenjang selanjutnya. Qutb Tinggal
bersama pamannya, Ah}mad H{usayn ‘Uthma>n, di kawasan Al-Zaytun. Beliau menyelesaikan
jenjang menengah di Madrasah Abdul Aziz (1924). Kemudian, ia melanjutkan pendidikan
persiapan sekolah di perguruan tinggi Da<r al-‘Ulu>m. Pada tahun 1929, Qutb mulai belajar di



kampus Da<r al-‘Ulu>m dan selesai pada tahun 1933 dan mendapat gelar sarjana di bidang
Pendidikan Bahasa Arab dan Sastra (Calvert, 2013).

Sayyid Qutb bekerja sebagai guru sekolah dasar dan pegawai di Kementrian Pendidikan di
bagian pengawas pendidikan. Di luar pekerjaan utamanya, Qutb juga bekerja sebagai jurnalis. Ia
sangat produktif menulis artikel tentang kritik sosial dan sastra sesuai dengan basis keilmuannya.
Qutb berada di lingkungan para sastrawan besar Mesir saat itu, seperti ‘Abba>s Mah}mu>d al-
‘Aqqa>d (1889-1964 M), T {aha H {usayn (1889-1973 M), ‘Ali> ‘Abd al-Ra>ziq (1888-1966 M),
Salama Mu>sa> (1887-1958 M), dan Muhammad H {usayn Haikal (1888-1956 M) (Al-Kha>lidi>,
2010).

Sayyid Qutb memutuskan bergabung dengan Ikhwanul Muslimin pada tahun 1953,
organisasi yang didirikan oleh Hasan al-Banna tahun 1928 (Qutb, 2008). Kesamaan visi mendasar
menjadi pemicu keikutsertaannya, terutama komitmen untuk menegakkan syariat Islam dalam
kehidupan masyarakat, membebaskan dunia Muslim dari cengkeraman kolonialisme dan pengaruh
Barat, serta cita-cita menghidupkan kembali sistem Khilafah Islamiyah. Pengaruh Qutb dalam
organisasi cepat berkembang. Pada Juli 1954, ia diangkat sebagai Pemimpin Redaksi harian resmi
Ikhwan. Namun, surat kabar ini terpaksa ditutup hanya dua bulan kemudian akibat pemberitaan
kritisnya yang keras terhadap Perjanjian Evakuasi (Perjanjian Inggris-Mesir) tahun 1954 yang
dianggap merugikan kedaulatan Mesir .

Represi pemerintah terhadap Ikhwanul Muslimin memuncak. Pada Mei 1955, Qutb
ditangkap menyusul tuduhan terhadap organisasinya terlibat dalam rencana kudeta. Pengadilan
Rakyat yang kontroversial kemudian menjatuhkan hukuman 15 tahun kerja paksa kepadanya. Masa
penahanan yang panjang di berbagai penjara Mesir hingga pertengahan 1964, justru menjadi
periode produktif secara intelektual. Di balik jeruji, Qutb menghasilkan sejumlah karya tulis yang
kelak dianggap sebagai landasan pemikiran fundamentalis Islam modern, seperti 7> Z{ila>/ A/-
Qur'a>n dan Ma'a>lim fi> al-T{ari>q. Pembebasannya pada 1964 terjadi berkat intervensi
diplomatik Presiden Irak Abdul Salam Arif (Al-Kha>lidi>, 2000).

Namun, kebebasannya hanya bertahan singkat. Pada tahun 1965, Qutb kembali ditangkap
bersama ketiga saudara kandungnya (Muhammad, Hamidah, dan Aminah) serta puluhan ribu
anggota dan simpatisan Ikhwan lainnya. Pemerintah Presiden Gamal Abdel Nasser menuduhnya
sebagai otak di balik rencana pembunuhan terhadap dirinya. Setelah melalui persidangan militer
yang berlangsung dari 12 April hingga 21 Agustus 1966, Qutb dinyatakan bersalah dan dihukum
mati. Eksekusi dengan cara digantung dilaksanakan pada 29 Agustus 1966. Kematiannya yang
dramatis tidak hanya mengakhiri hidup seorang pemikir kontroversial, tetapi juga mengubahnya
menjadi simbol perlawanan dan "kesyahidan" dalam narasi gerakan kebangkitan Islam global,
mengkristalkan pengaruh ideologinya jauh melampaui masa hidupnya (Calvert, 2013).

Adapun karya-karya Sayyid Qutb antara lain: F7> Z{ila>] Al-Qur'a>n, Kairo: Da>r Ih}ya>
al-Kutub  al- Arabiyyah, 1954-1964. Ma'a>lim fi> al-T{ar>ig, Kairo: Da>r al-Shuru>q, 1964.
Khasya>'is} al-Tas}awwnr al-Isla>mi> wa Muga>wwimatub, Kairo: Da>r Ihya’ al-Kutub al- Arabiyyah,
1962. Al-‘Ada>lah al-ljtima> ‘Gyyah fi> al-Isia>m, Kairo: Da>r Ih}ya> al-Kutub al- Arabiyyah, 1949.
Al-Tas}ywi>r al-Fanni> fi> al-Qur'a>n, Kairo: Da>r al-Ma ‘a>rif, 1945. Masha> hid al-Qiya>mab fi> al-
Qur'a>n, Kairo: Maktabat Wahbah, 1945.

3. Epistemologi Kontekstual Wahbah Al-Zuhaili Tafsir Al-Maidah Ayat 44, 45, dan 46
Tafsi>r al-Muni>r fi> al-‘Aqi>dab wa al-Shari>‘ah wa al-Manhaj atau tafsir al-Muni>r menjadi
menjadi karya besar Wahbah Al-Zuhaili di bidang tafsir. Dalam kata pengantarnya, Al-Zuhaili



menjelaskan tujuan penyusunan tafsir ini adalah sebagai upaya untuk merekatkan kembali umat
Islam, khusus era modern dengan Al-Qur’an:

“Tujnan utama saya dalam menyusun kitab tafsir ini adalah menciptakan ikatan ilmiab yang erat antara
seorang muslim dengan Kitabullah. Sebab Al-Qur'anyang mulia mernpakan konstitusi kehidupan umat
manusia secara umum dan khusus” (Al-Zuhaili, 2009).

Dapat kita simpulkan, kondisi realita era modern beserta kebutuhan kontemporer
membuat Muslim menjauh dari Al-Qur’an. Pengaruh budaya dan pemikirian barat sangat meresap
bagi umat Muslim, baik dalam lingkup personal maupun sosial politik. Hal ini berkesuaian dengan
terjadi pertarungan pandangan agama dengan pandangan sekuler. Menurut Al-Zuhaili,
perkembangan zaman modern dengan kebutuhannya memerlukan metode atau cara pandang baru
yang berupaya merekonsiliasi antara tradisi keilmuan klasik dan kelimuan modern. Al-Zuhaili
memandang maga>s}id al-shari>ah dapat menjadi pijkaan agar bisa mengakomodasi kebutuhan
kontemporer dalam bingkai fikih Islam.

Dalam mewujudkan misinya Al-Zuhaili mengambil sumber tafsir integrasi al-ma'thu>r
(tafsir dengan riwayat) dengan a/-ma’qu>/ (tafsir dengan logika yang benar). Beberpa kitab tafsir
yang menjadi rujukan Al-Zuhaili adalah: Tafs/>r al-T{abari>, karya Muh }ammad bin Jari>r Abu>
Ja'far al-T{abari> (839-923 M). Ah}ka>m al-Qur'a>n, karya al-Jas}s}a>s} (917-981 M). A/
Kasha>f, karya Imam Zamakhshari (71074-1143 M), Tafsi>r al-Kabi>r, karya Fakh Al-Di>n al-
Ra>zi> (1150-1210 M). Jawa> hir fi> al-Tafsi>r al-Qur'a>n, karya Tant}awi> Jauhari (1862-1940 M)
dan Ru>h} al-Ma'a>ni> karya Shihabuddi>n Mah}mu>d al-Alu>si> (1802-1854 M).

Al-Zuhaili menerapkan metode tafsir 7ah}/i>/i> (menafsitkan seluruh Al-Qut’an sesuai
urutan mushaf dengan pembahasan yang komprehensif) dan langkah-langkah penafsiran meliputi
analisis riwayat seperti, hadis Nabi, sebab turunnya ayat, muna>sabah (hubungan antar ayat), qaul
Sahabat, qaul Tabi’in. Pandangan Al-Zuhaili di dukung rujukan pada pendapat para ulama seperti,
fuga>ha> dan mufassiri>n terdahulu. Di samping itu, Al-Zuhaili menarik kesimpulan hukum yang
dapat digali dari ayat yang ditafsirkan yang memiliki relevansi dengan kehidupan aktual berdasarkan
sumber dan pendekatan tadi, lalu di jelaskan dalam sub pembahasan figh al-h}a>yah.

Dalam menafsirkan Surat Al-Ma>i’dah ayat 44, 45, dan 47:

O30 4a G b GG 1K d g
Jr.UaJ\ e @;j@ SNt e S ST
Skl 1 ST 0 5T 2 T s

“Siapa yang tidak memutuskan hukum menurnt ketentuan yang diturunkan Allah, maka mereka itulah

orang-orang kafir. Siapa yang tidak memutuskan hukummenurut ketentuan yang diturunkan Allab,

mafka mereka itnlah orang-orang zalim. Siapa yang tidak memutuskan hukum menurut ketentuan yang
diturunkan Allah, maka mereka itulah orang-orang fasik.”

Al-Zuhaili menerapkan pendekatan yang komprehensif dan integratif, menggabungkan
sumber-sumber al-ma’thn>r dengan al-ma’qu>/. la secara konsisten merujuk pada khazanah
tradisional Islam, mencakup riwayat Nabi Muhammad SAW (Hadis), pendapat Sahabat dan
generasi Tabi'in. Selain itu, ia juga melakukan kajian komparatif dengan mengutip berbagai kitab
tafsir. Untuk memperdalam pemahaman, al-Zuhaili tidak hanya mengandalkan riwayat, melainkan
juga melakukan analisis kebahasaan (linguistik) yang mendalam terhadap struktur dan kosakata
ayat, serta menyertakan ijtihad pribadi yang didasarkan pada kaidah-kaidah ilmiah.

Pendekatan sumber integratif inilah yang menjadi ciri khas dan konsistensi metodologi
tafsirnya, sehingga karakter penafsirannya kontekstual. Dalam kasus Al-Ma>i’dah ayat 44, 45, dan

6



47, beliau merujuk riwayat, seperti yang diriwayatkan oleh Imam Muslim (821-875 M) dalam kitab
S}ahi>h}-nya, dari Al-Barra>’ bin ‘“<Azib (600-692 M), yang menjelaskan bahwa ayat-ayat tersebut
turun sebagai respons terhadap sikap segolongan orang Yahudi di Madinah. Mereka diketahui telah
mengubah hukum Taurat terkait sanksi bagi pezina mub}san (yang telah menikah) dan gisas bagi
pembunuh, menggantikan hukuman yang seharusnya dengan sekadar mencoreng muka pelaku (a/-
taskhi>m) (Al-Zuhaili, 2009).

Berdasar riwayat sebab turunnya aya, Al-Ma>i’dah ayat 44, 45, dan 47 memiliki target
khita>b yang khsusus kepada orang-orang Yahudi. Kata man di batasi pada orang Yahudi dan kata
ma> dibatasi pada hukum gis}a>s}. Penafsiran ini menerapkan kaidah a/-%brab bi khusu>s al-sabab
la> bi ‘wmn>m al-lafz (yang dipertimbangkan adalah sebab yang spesifik, bukan redaksi yang umum).
Kesimpulan tafsir seperti ini sesuai dengan pendapat dari sahabat Ibn ‘Abba>s (619-687 M).

Meski begitu, Al-Zuhaili juga menjelaskan pandangan tafsir lain dari segi pertimbangan
keumuman lafaz. Beliau merujuk pada pendapat ‘Tkrimah (Tabi'in w. 104 H), penjelasan Al-
Ra>zi> (1150-1210 M) dan Al-T{abati> ( 838- 839 M), bahwa Al-Ma>i’dah ayat 44, 45, dan 47
berlaku umum termasuk bagi Muslim. Namun, terdapat pengkhsusan orang yang tidak
menerapkan hukum Allah SWT yang dapat dikategorikan kafir, zalim, dan fasik. Orang yang
terkena target &hit}a>b ayat-ayat di atas adalah orang yang ingkar terhadap hukum Allah SWT
secara akidah, sedangkan orang yang masih meyakini hukum Allah SWT, tetapi hanya menerapkan
hukum-Nya dan tidak sebagian lainnya tidak termasuk sasaran dari Al-Ma>1’dah ayat 44, 45, dan
47. Al-Zuhaili menjelaskan pandangan yang memberlakukan umum pada ayat-ayat di atas secara
mutlak tanpa konteks khusus, seperti kelompok Khawa>rj ditentang oleh mayoritas ulama
Ahlisunnah (Al-Zuhaili, 2009).

ol @ e ol ey oy Caogh Slios B oda giam far Sodaze of 3ty a s Oshaldll Ok (09 3TN Gl
Gl LUl 58 S5 Ge smg 4 oS ey S 568 0 STl ) (S s e 1 OF LsYls L)ladly 35el LS

"Apakal sifat-sifat al-ka>firu>n (orang kafir), al-za>limu>n (orang zalim), dan al-fa>sigu>n (orang

zalim) merujuk pada satu golongan yang sama atau kelompok berbeda. Sebagian ulama berpendapat bahwa

ketiga sifat ini merupakan ciri satu entitas tunggal. Namun, Ibn ‘Abba>s secara spesifik mengaitkannya
dengan Ahli Kitab (Y abudi dan Nasrani). Pendapat yang lebih kuat membedakan ketiganya: Kafir adalah
mereka yang secara prinsipil mengingkari dan menolak hukum Allah. Sedangkan, zalim dan fasiq adalab

orang yang mengakui kebenaran hukum Allah tetapi tidak menerapkannya dalam tindakan.* (Al-
Zuhaili, 2009).

Tabel.1.

Sumber Tafsir Wahbah Al-Zuhaili Al-Ma>1’dah ayat 44, 45, dan 47

Sumber Tafsir Keterangan
Al-Qur’an Q.S. Al-Baqarah (2): 237
Hadis Bukha>ti>, Muslim, Ah}mad bin H{anbal
Pendapat Sahabat Ibn ‘Abba>s
Pendapat Tabi’in ‘Tkrimah
Kaidah Bahasa Aspek 7ra>b, gira'a>t dan bala>ghah
Pendapat Ulama Al-T{abati> dan Al-Ra>zi>




4. Epistemologi Tekstual Sayyid Qutb Al-Maidah Ayat 44, 45, dan 46

Sayyid Qutb melahirkan karya tafsir yang fenomenal dan memberikan pengaruh dan
perhatian besar, baik bagi orang yang pro dan kontra terhadap pandangannya. Tafsir itu adalah F7>
Z{ila>! Al-Qur'a>n. Tafsir ini disusun pada saat pemikiran Sayyid Qutb bertransformasi menjadi
Islamis-Radikal pada kurun waktu 1952-1964. Awalnya, tafsir ini adalah artikel berseri yang terbit
setiap 2 bulan di majalah A/-Muslimu>n yang dikelola oleh Ikhwanul Muslimin. Artikel-artikel
tersebut, terutama pada bagian awal, dikumpulkan dan menjadi jilid pertama Fi> Z{ila>] Al-
Qura>n. Kemudian, Qutb melanjutkan jilid-jilid selanjutnya dengan maksud menyusun tafsir
secara utuh di dalam penjara.

Sayyid Qutb menyusun tafsirnya sebagai visi revolisoner transformasi peradaban, dengan
tujuan menerapkan pandangan hidup Islami (a/-fasawwnr al-isla>mi>), sistem sosial-politik berbasis
syatiat (al-nizfa>m al-Isla>mi>), dan masyarakat Islami (wujtama’ al-Isla>mi>). la menuntut
perubahan atas sistem jahiliah dan menggantinya dengan kerangka Islam secara kafah. Bagi Qutb,
Al-Qur’an bukan sekadar teks akademis, melainkan kitab gerakan (al-h}ara>kah) yang dirancang
untuk menciptakan tiga pandangan ideologis utama. Pertama, b }a>kimiyyah. Kedua, konsep jihad
modern. Ketiga, jihad global. (Qutb, n.d.)

Epistemologi Sayyid Qutb di atas, berpengaruh pada sumber, metode penafsiran, dan
otientasi tafsir dalam F7> Z{ila>/ A/-Qur'a>n. Sumber tafsir yang diambil Qutb adalah integrasi a/-
ma’thu>r dan al-ma’'qu>/dengan penekanan pada tujuan pandangan idelogisnya. Metode tafsir yang
Qutb adalah 7ah}/i>/i> dengan langkah-langkah pendekatan pada munasabah antar ayat (secara
literal), analisis bahasa, dan gaya penjelasan yang bersifat retoris argumentatif berdasarkan pada
refleksinya terhadap relitas. Qutb tidak terlalu merujuk pada pendapat ulama dan »ufassir terdahulu
dan analisis keilmuan tradisi Islam yang menditail, seperti bala>ghah, i'ra>b, perdebatan ulama
dalam hal fikih, kalam, dan ilmu lainnya. Alasannya, menurut Qutb pendekatan-pendekatan tadi
dapat menjauhkan pesan utama Al-Qur’an sebagai kitab al-da’wah wa al-h}ara>kah (Qutb, 1968).

Dalam penafsiran Surah Al-Ma>i’dah ayat 44, 45, dan 47 di atas, Sayyid Qutb
mengombinasikan pendekatan alma’thu>r dan al-ma’qu>/ dengan dominasi kuat pada tujuan
ideologis. Qutb menerapkan muna>sabah untuk menghubungkan ayat-ayat dalam kerangka besar
pandangan dunia Islam (a/-taSawwnr al-Islani), menekankan kesatuan pesan Al-Qur’an sebagai visi
revolusioner. Meski mengutip sebab turunnya ayat, seperti riwayat penyimpangan Ahli Kitab
dalam mengubah hukum Taurat dan Injil, kesimpulan tafsir Qutb melampaui batasan historisitas.
Peristiwa historis ini ia transformasikan menjadi bukti universal tentang kedaulatan mutlak Allah
(#lu>hiyyah) dan keharusan penerapan syariat-Nya (Qutb, 1968).

Menurut Sayyid Qutb, penyimpangan Yahudi dan Nasrani yang digambarkan Al-Qur’an
dengan istilah kafir, zalim, dan fasiq, bukan teguran masa lalu, melainkan paradigma abadi yang
berlaku bagi siapa pun, termasuk umat Islam yang menolak penerapan hukum Allah SWT, tanpa
batasan, kompromi, dan argumentasi jalan tengah. Di sini terlihat pembacaan ideologis Qutb yang
tekstual, tidak mengakomodir penafsiran mufassir klasik seperti ‘Ikrimah, penafsiran mufassir
terdahulu yang membatasi target ayat khusus pada Ahli Kitab, atau pembedaan makna kufur
sebagai pengingkaran doktrinal.

Spdo o b Gt Ol Ay b2 e aled Ul andl Ly pLH Lol ) s 09 3T o gl 0 5T e (S4
Jed s dor @) @ el 3 e (St e IS e Lile LS ey Oy OLejlly 2S)
“Surah Al-Maidah ayat 44 menunjukkan ketetapan dengan ketegasan mutlak, kekuatan

penetapan, dan generalisasi universal yang terkandung dalam redaksi kalimat syarat (zan dan

8



ma>) dan jawabnya (fa #la>ika). Dengan demikian, ayat ini melampaui batas-batas konteks

spesifik, ruang-waktu, dan berlaku sebagai hukum umum atas setiap orang yang tidak

berhukum dengan syariat Allah, pada masa kapan pun dan golongan mana pun.” (Qutb,

1968).

Dengan demikian, asba>b al-nuzn>/ beralih fungsi dari konteks historis-spesifik menjadi
legitimasi bagi gagasan b}a>kimiyyah (kedaulatan ilahi) dan kritik terthadap sistem jahiliah modern,
termasuk di tengah masyarakat Muslim kontemporer. Penafsiran Sayyid Qutb tidak menunjukkan
kompromi atas persolan penerapan hukum Allah SWT, sehingga berimplikasi pada justifikasi kafir
pada siapun yang tidak menerapkan hukum-Nya. Bagi Qutb, masyarakat hanya terbagi dua:
Pertama, masyarkat Islami. Kedua, masyarakat jahiliah. Perbedaan keduanya ditentukan oleh
penerapan b }a>kinziyyah.

Jihad dalam pandangan Qutb, tidak merujuk pada rentang waktu Pra-Islam, melainkan pada
sistem atau kondisi di mana Allah SWT tidak memegang hak preogratif sebagai pemegang sumber
hukum utama dan menjadikan manusia sebagai pembuat hukum tandingan Tuhan. Konsekuensi
pandangan ini adalah kondisi jahiliah masih berlangsung dan tidak terbatas pada orang kafir,
melainkan juga terjadi pada orang-orang Muslim yang tidak menerapkan hukum Allah SWT
(h}a>kimiyyah) (Qutb, 1979).

Tabel.3.
Sumber Tafsir Sayyid Qutb Al-Ma>i’dah ayat 44, 45, dan 47
Sumber Tafsir Keterangan

Al-Qur’an Al-Anbiya>' (21): 22, Q.S. Al-Mu'minu>n (23):
71, dan Q.S. Al-Ja>thiyah (45): 18

Hadis Riwayat Imam Ma>lik dan Ah}mad bin H{anbal

Pendapat Sahabat -

Pendapat Tabi’in -

Kaidah Bahasa Kata man dan ma> memiliki cakupan makna yang
umum

Pendapat Ulama -

5. Perbedaan dan Persamaan Epistemologi Wahbah Al-Zuhaili dan Sayyid Qutb

Wahbah al-Zuhaili menafsirkan ayat-ayat hukum dalam Surah al-Maidah ayat 44, 45,
dan 47 melalui pendekatan historis-yuridis komprehensif, mengintegrasikan analisis linguistik,
konteks turunnya wahyu (asba>b al-nuzu>1), serta otoritas riwayat seperti hadis, pendapat sahabat,
tabi'in, dan mufassir terdahulu. Al-Zuhaili secara ketat membedakan konteks justifikasi kunci kafir,
zalim, fasiq berdasarkan hierarki penyimpangan syariat dan mempertimbangkan prinsip tujuan
syariat serta realitas sosio-legal masyarakat modern. Tafsirnya berorientasi pada rekonsiliasi teks
dengan realitas untuk mencari formulasi aplikatif yang menjamin kemaslahatan tanpa mengabaikan
tradisi dan justifikasi kafir. Misalnya, dalam, ia membatasi status kafir pada dua segi. Pertama, pada
khitya>b spesifik penolakan hukum pada Ahli Kitab, bukan generalisasi untuk Muslim. Kedua,
konteks khusus orang yang mengingkari hukum Allah SWT secara doktrinal.

Sebaliknya, Sayyid Qutb dalam Fi> Z{ia>/ A/l-Qur'a>n menerapkan tujuan revolusioner
yang mendekontekstualisasi Surah al-Maidah ayat 44, 45, dan 47. Qutb mentransformasikan sebab
turunnya ayat (penyimpangan Yahudi Madinah) menjadi paradigma abadi tentang kejahatan sistem
sekuler. Qutb mengabaikan batasan tafsir klasik, termasuk pembedaan makna kufur oleh mufassir



seperti ‘Tkrimah dan melakukan universalisasi status kafir pada siapa pun yang menolak penerapan
hukum Allah SWT, termasuk pemerintahan Muslim kontemporer. Pendekatannya didorong oleh
al-tas yawwnr al-isla>mi> (cara pandang hidup Islami) yang memandang Al-Qut’an sebagai kitab
pergerakan (a/-da’wah wa al-bh}a>rakah). Tujuan utamanya bukan penafsiran akademis, melainkan
pembangunan legitimasi teologis untuk konsep 4}a>kimiyyah (kedaulatan ilahi) dan petlawanan
terhadap jahiliah (sistem kebodohan modern), menjadikan tafsirnya sebagai manifesto revolusi
sosial-politik.

Implikasi penafsiran Al-Zuhaili adalah fleksibilas status penerapan hukum Allah SWT.
Beliau menghindari justifikasi kafir secara rigid dan mengedepankan maga>s}id al-shari>’ah. Hal ini
tidak lepas dari realitas sistem negara modern yang mengalami pengaruh ideologi Barat, bahkan
pada negara-negara berpenduduk Islam. Penafsiran Al-Zuhaili dapat menjadi landasan teologis
yang masih melegitimasi sistem modern. Dalam figh al-Isla>m wa Adillatuh, Al-Zuhaili menjelaskan
tidak mensyaratkan jenis pemerintahan tertentu, yang terpenting adalah terwujudnya prinsip-
prinsip syariah dalam seorang pemimpin (Al-Zuhaili, 1985). Sedangkan, penafsiran Sayyid Qustb
mengandung dikotomi kaku antara Islam dan jahiliah dengan A}a>kimiyyah menjadi parameternya,
menadi dalil teologis untuk delegitimasi sistem negara modern, berpotensi konfrontasi antar
kelompok, dan menginspirasi melakukan kekerasan dengan motif menegakan hukum Allah SWT.

Tabel.4.
Perbedaan Epistemologi Tafsir Wahbah Al-Zuhaili dan Sayyid Qutb Pada Surah al-Ma>’idah
ayat 44, 45, dan 47

Perbedaan Wahbah Al-Zuhaili Sayyid Qutb

Sumber Tafsir

Integrasi riwayat dan akal
dengan berpedoman,
riwayat, pendapat sahabat,
dan tabi’in serta pendapat
ulama dan mwufassir

Integrasi riwayat dan akal
dengan penekanan pada
tujuan ideologi dalam
kerangka al-tas }awwur al-
isla>mi>

Metode Tafsir Analisis riwayat, Analisis riwayat, #una>sabah
muna>sabah, aspek (literal), dan reflkesi atas
keilmuan Islam, dan realitas
pendapat ulama

Konteks Ayat Tidak menjustifikasi kafir Generalisasis status kafir

secara mutlak, berdasar
asba>b al-nuzn>/ dan

riwayat, pendapat ulama

kepada siapa pun yang
menolak hukum Allah, tanpa
memandang konteks waktu

atau tempat

utama:

Meski begitu, terdapat persamaan antara Wahbah Al-Zuhaili dan Sayyid Qutb dalam
menafsirkan Surah al-Maidah ayat 44, 45, dan 47. Persamaan mereka dapat dilihat dalam dua aspek

10



Pertama, persamaan keduanya terletak pada sumber tafsir secara umum, keduanya
mengambil sumber integrasi riwayat dan logika. Baik Al-Zuhaili dan Qutb, berpijak pada sumber
yang sama, yatiu otoritas riwayat, hanya saja dalam aspek logika, penafsiran Sayyid Qutb untuk
mewujudkan pandangan ideologisnya, sementara Al-Zuhaili sebagai rekonsiliasi antara tradisi
Islam dan realitas modern.

Kedua, Wahbah Al-Zuhaili dan Sayyid Qutb sama-sama meyakini bahwa Allah SWT
sebagai sumber hukum utama yang meliputi segala aspek kehidupan, termasuk dalam konteks
sosial, politik, dan kekuasaan. Al-Zuhaili tidak menegasikan penerapan hukum Allah SWT dan
menolak hukum sekuler yang tidak sesuai dengan prinsip syariat, hanya saja Al-Zubhaili
mempertimbangkan aspek waqa>s}id al-shari>’ah dan menghindari justifikasi kafir, dan dikotomi
kaku antara Islam dan jahiliah. Di samping itu, Al-Zuhaili dan Sayyid Qutb sepakat orang ingkar
pada hukum Allah SWT secara doktrinal termasuk dalam &hit}a>b Surah al-Maidah ayat 44, 45,
dan 47.

Tabel.5.
Persmaan Epistemologi Tafsir Wahbah Al-Zuhaili dan Sayyid Qutb Pada Surah al-Ma>’idah
ayat 44, 45, dan 47

Persamaan Persamaan Wahbah al-Zuhaili dan Sayyid Qutb
Sumber Penafsiran Menjunjung tinggi otoritas riwayat
Allah sebagai Sumber Meyakini bahwa.Allah SWT sebagéi sumber hukum utama dalém
Hulkum segala aspek kehidupan dan orang ingkar padanya secara doktrinal

termasuk kafir

D. SIMPULAN
Berdasarkan kajian komparatif epistemologi tafsir kontekstual Wahbah Al-Zuhaili dan

tekstual Sayyid Qutb terhadap Surah Al-Ma>’idah ayat 44, 45, dan 47, penelitian ini

menyimpulkan beberapa hal mendasar:

1. Wahbah Al-Zuhaili menerapkan pendekatan kontekstual dengan mengintegrasikan sumber
Riwayat dan logika secara seimbang. Penafsirannya mengacu aspek analisis historis ayat,
pendapat sahabat, tabi'in, ulama klasik, serta pertimbangan maqga>s}id al-shari>'ah. Hal ini
menghasilkan tafsir yang fleksibel, menghindari generalisasi status kafir, dan membedakan
antara pengingkaran doktrinal terhadap hukum Allah dengan ketidakpatuhan praktis.
Penafsiran Al-Zuhaili besifat fleksibel dengan mengedepankan aspek tujuan syariat.

2. Sayyid Qutb cenderung tekstual dengan dominasi tujuan ideologis (a/-tas}awwur al-isla>mi>).
Meski mengintegrasikan riwayat dan akal, penekanannya pada generalisasi justifikasi kafir tanpa
konteks khusus dan batas ruang-waktu dan mengesampingkan pandangan ulama dan maufassir
terdahulu. Qutb menafsirkan ketidakpatuhan terhadap hukum Allah sebagai kekufuran mutlak
bagi siapa pun, kapan pun, dan di mana pun, terlepas dari konteks historis atau status keimanan
individu. Bai Qutb, masyarakat hanya terbagi dua, yaitu masyarakat Islam dan jahiliah dan
konsep h}a>kimiyyah sebagai tolak ukurnya.

3. Persamaan Wahbah Al-Zuhaili dan Sayyid Qutb dalam menafsirkan Surah Al-Ma>’idah ayat
44, 45, dan 47 terletak pada dua aspek: Pertama, sumber tafsir otoritas riwayat. Sumber
penafsiran keduanya berlandaskan pada ayat Al-Qur’an dan hadis, meski keduanya berbeda

11



dalam aspek logika dalam penafsirannya. Kedua, pandangan Allah sebagai sumber hukum
utama dan pengingkaran doktrinal (akidah) terhadap hukum-Nya diakui sebagai kekufuran oleh
keduanya.

E. DAFTAR PUSTAKA

Abu Ja’far Muhammad bin Jarir al-Thabari. (1994). Jami al-Bayan ‘an Ta'wil ay al-Qur'an. Muassasah
al-Risalah.

Al-Kha>lid>, S. ’Abd al-F. (2000). Madkhal 1la> Z{ila>] Al-Qur'a>n. Da>r ’A<mma>rt.

Al-Kha>lidi>, S. ’Abd al-F. (2010). Sayyid Qut}b min al-Mila>d ila> al-Istishha>d. Da>r al-Qalam.

Al-Lahham, B. S. (2001). Wabbah Al-Zubaili Al-‘Alim Al-Faqgib Al-Mufassirnn. Darul Qalam.

Al-Razi, F. al-D. (n.d.). Tafsir al-Kabir wa Mafatib al-Ghaib (Jilid 10). Dar al-Kutub al-Ilmiah.

Al-Zuhaili, W. (2009). Tafsir al-Munir al-‘Aqidab wa al-Syari’ah wa al-Manhaj. Dar al-Fikr.

Asyhari. (2020). Ekstrimisme dalam Tafsir. E/-Fagih : Jurnal Pemikiran Dan Hukum Islam, 5(1), 130—
144. https://doi.org/https://doi.org/10.29062/ fagih.v5i1.99

Al-Zuhaili, W. (1985). ALFighul Islami wa Adillatuh (juz VII). Darul Fikr.

Bukhari, A. M. bin 1. al. (1992). Shahib al Bukhari. Dar al Kitab al ‘Ilmiyyah.

Calvert, J. (2013). Sayyid Qutb and The Origins of radical Islamism. Oxford Press.

Hajjaj, M. bin. (n.d.). Shabih Muslim. Da>r al-Th}ya> al-Tura>th.

Hanbal, A. bin. (n.d.). Musnad Abmad bin Hanbal. Dar Thya al-Turath al-‘Arabi.

Hudri, M. (2020). Pembacaan Kontekstual Ayat “Berhukum dengan Hukum Allah”(Narasi Kontra
NKRI Bersyariah). Nun: Jurnal Studi Alguran Dan Tafsir Di Nusantara, 6(2), 163—184.

Muhammad, M. (2016). Kebijakan Politik Pemerintahan Bashar Al-Assad di Suriah. Jurnal Agama
Dan Hak Azazi Manusia, 1(6).

Mustaqim, A. (2012). Epistemologi Tafsir Kontemporer. LKIS.

Qutb, S. (n.d.). Kbas}a>'is al-Tas}awwnr al-Isla>mi>. Da>t al-Shuru>q.

Qutb, S. (1968). fi Zilal al-Qur’an. Dar al-Shuruq.

Qutb, S. (1979). Ma’alim fi al-Tharig. Dar al-Shuruq.

Qutb, S. (2008). Mengapa Akun di Hukum Mati (Sebuah Buku Putih) (A. M. Al-Thayyar & M. Al-Jawi
(trans.)). Kafayeh.

Sami E. Baroudi and Vahid Behmardi. (2017). Sheikh Wahbah Al-Zuhaili on International
Relations: The Discourse of a Prominent Islamist Scholar (1932—2015). Middle Eastern Studies,
53(3), 63-385. https://doi.org/10.1080/00263206.2016.1263190

Seale, P. (1988). Asad: The Struggle for the Middle East. 1.B. Tauris.

Sulaeman, D. Y. (2013). Prahara Suriah Menbongkar Persengkokolan Multinasional. Pustaka IMan.

Thalib, A. bin A. (2004). Naly al-Balaghah. Dar al-Kitab al-Mishri.

Zulaiha, E. (20106). Tafsir Feminis: Sejarah, Paradigma Dan Standar Validitas Tafsir Feminis. A+
Bayan: Jurnal Studi llmu Al- Qur'an Dan Tafsir, 1(1), 17-26. https://doi.org/10.15575/al-
bayan.v1i1.1671

12



