
 
   

e-ISSN: 2809-3712  
 

 

 

EPISTEMOLOGI KONTEKSTUAL DAN TEKSTUAL: TAFSIR WAHBAH AL-
ZUHAILI DAN SAYYID QUTB TERHADAP AL-MAIDAH 44, 45, 47 

 
Muhamad Hamdan Tauviqillaah1, Edi Komarudin2, Wildan Taufik3 

1 2 2 UIN Sunan Gunung Djati Bandung 
E-mail: hamdantaufiqillah49@gmail.com1, edikomarudin@uinsgd.ac.id2, 

 wildantaufiq204@gmail.com3 

 

Abstrak 
Artikel ini bertujuan mengkaji, mengidentifikasi, dan membandingkan epistemologi tafsir 
kontekstual dan tekstual dari tokoh Wahbah Al-Zuhaili dan Sayyid dalam menafsirkan Surah Al-
Ma>’idah ayat 44, 45, dan 47. Penelitian ini merupakan kualitatif dengan metode analisis 
komparatif berbasis penelitian pustaka. Hasil penelitian ini menunjukkan, Al-Zuhaili menafsirkan 
ayat-ayat tadi secara kontekstual dengan tidak menjustifikasi kafir secara mutlak dengan 
menerapkan target khit}a>b spesifik dan merinci konteks status kafir, sehingga pandangannya 
fleksibel dengan mengedepankan terwujudnya maqa>s}id al-shari>’ah. Penafsiran Al-Zuhaili 
berdasar pada sumber dan metode tafsir yang mengintegrasikan al-ma’thu>r dan al-ma’qu>l dengan 
berpedoman pada analisis riwayat, pendapat sahabat, dan tabi’in, aspek keilmuan Islam, serta 
pendapat ulama dan mufassir. Sedangkan, penafsiran Sayyid Qutb bersifat tekstual dengan 
menggeneralisasi status kafir kepada siapa pun yang menolak hukum Allah, tanpa memandang 
konteks waktu atau tempat. Penafsiran Qutb berdasar Integrasi riwayat dan akal dengan penekanan 
pada tujuan ideologi dalam kerangka al-tas}awwur al-isla>mi> dengan pendekatan analisis riwayat, 
muna>sabah, dan reflkesi atas realitas. Persamaan keduanya adalah keduanya menjunjung tinggi 
otoritas riwayat dan meyakini bahwa Allah sebagai sumber hukum utama dalam segala aspek 
kehidupan dan orang ingkar padanya secara doktrinal (akidah) termasuk kafir. 
Kata Kunci: Wahbah Al-Zuhaili; Sayyid Qutb; Tafsir Tekstual; Tafsir Kontekstual; 

 
Abstract 

This article aims to study, identify, and compare the epistemology of contextual and textual interpretation of Wahbah 
Al-Zuhaili and Sayyid in interpreting Surah Al-Ma>’idah verses 44, 45, and 47. This research is qualitative 
with a comparative analysis method based on library research. The results of this study indicate that Al-Zuhaili 
interpreted the verses contextually without absolutely justifying infidels by applying specific khit}a>b targets and 
detailing the context of the infidel status, so that his views are flexible by prioritizing the realization of maqa>s}id 
al-shari>’ah. Al-Zuhaili's interpretation is based on sources and methods of interpretation that integrate al-
ma’thur>r and al-ma’qu>l guided by the analysis of narrations, opinions of companions, and tabi’in, aspects of 
Islamic knowledge, and opinions of scholars and interpreters. Meanwhile, Sayyid Qutb's interpretation is textual 
by universalizing the status of kafir for anyone who does not rule by Allah's law, anytime and anywhere. Qutb's 
interpretation is based on the integration of history and reason with an emphasis on the goals of ideology within the 
framework of al-tas}awwur al-islam>mi> with an approach to analysis of history, muna>sabah, and reflection on 
reality. The similarity between the two is that both uphold the authority of history and believe that Allah is the main 
source of law in all aspects of life and those who deny Him doctrinally (belief) are included as kafir. 
Keywords: Wahbah Al-Zuhaili; Sayyid Qutb; Textual Interpretation; Contextual Interpretation; 
 
A. PENDAHULUAN 

Perbedaan yang kontras terhadap penafsiran ayat-ayat penerapan hukum Allah SWT telah 

menjadi wacana yang kompleks dan dampak nyata dalam isu penegakan hukum Allah di era 

kontemporer.  Satu kubu berpandangan, menerapkan hukum Allah SWT adalah kewajiban mutlak 

yang akhirnya memicu gerakan radikal. Sedangkan, sebagian lain berpandangan lebih fleksibel 

dengan mengedepankan terwujudnya maqa>s}id al-shari>’ah. Anehnya, kedua kubu tadi sama-sama 

melandaskan pandangannya pada ayat Al-Qur’an, khusus pada Surat Al-Ma>’idah ayat 44, 45, dan 

1

mailto:hamdantaufiqillah49@gmail.com1
mailto:edikomarudin@uinsgd.ac.id2
file:///C:/Users/DELL/Downloads/wildantaufiq204@gmail.com3


 
 

47. Hal demikian terjadi, karena berdasar penjelasan ‘Ali> bin Abi> T{a>lib dalam Nahj al-

Bala>ghah menjelaskan, secara materi fisik Al-Qur’an hanya sebuah bacaan yang ditutup dua 

sampul dan tidak dapat menjelaskan sesuatu. Sehingga, manusia lah yang memahami dan menggali 

makna-makna yang terkandung dalam Al-Qur’an (Ali bin Abi Thalib, 2004). 

Hal ini menunjukkan, analisis terhadap penafsiran Al-Qur’an, tidak cukup pada analisis 

deskripsi konten tafsir, melainkan bagaimana pemikiran tafsir seorang mufassir terbentuk. Lebih 

jauh, menganalisis perbedaan epistemologi antar mufassir yang memiliki perbedaan, dapat 

memberikan pemahaman yang komprehensif. Pemikiran seorang mufassir sangat mungkin berbeda 

dengan mufassir lain, bahkan sampai pada perbedaan yang signifikan.  Hal ini karena, karakter nas 

Al-Qur’an yang statis dan dinamika sosial yang dinamis. Di samping itu, perbedaan thaqa>fah al-

mufassir (latar belakang penafsir) dan hadf al-tafsi>r (tujuan penafsiran) turut mempengaruhi secara 

signifakan terjadinya perbedaan (Zulaiha, 2016). Abdul Mustaqim menggunakan istilah  yah}tamil 

al-wuju>h al-ma’na> untuk menggambarkan kemungkinan banyak makna dalam Al-Qur’an. 

Berdasarkan uraian di atas, penulis menyusun artikel yang fokus pada komparasi 

epistemologi tafsir kontekstual dan tekstual dari Wahbah Al-Zuhaili (1932-2015 M) dan Sayyid 

Qutb (1906-1956 M) terhadap penafsiran Al-Ma>’idah 44, 45, 47. Kajian epistemologi dalam tafsir 

menyangkut tiga pembahasan utama: Pertama, sumber tafsir. Kedua, metode tafsir. Ketiga, 

validitas tafsir (Mustaqim, 2012). Al-Zuhaili menjadi representasi dari pendekatan kontekstual 

dengan kesimpulan penerimaan fleksibilitas penerapan hukum Allah SWT dengan terpenuhinya 

maqa>s}id al-shari>’ah dan menghindari justifikasi kafir. Sedangkan, Qutb menjadi perwakilan dari 

pendekatan tekstual yang menyimpulkan penerapan hukum Allah SWT yang kaku dan mutlak dan 

berpandangan takfi>ri>. 

Penelitian ini menggunakan sumber dua karya tafsir sebagai sumber primer: Tafsir al-

Munī>r karya Wahbah al-Zuhailī dan Fi> Z{ila>l Al-Qur’a>n karya Sayyid Quṭb.  Selain itu 

mengambil sumber pendukung yang diperoleh dari tinjauan artikel, buku, serta dokumen terkait 

lainny. Penulis melakukan tinjauan pada penelitian sebelumnya tentang Al-Ma>idah 44, 45, 47, 

Wahbah Al-Zuhaili, dan Sayyid Qutb menunjukkan fokus pada analisis deskripsi konten penafsiran 

dari masing-masing tokoh, bukan fokus pada komparasi epistemologi kedua tokoh tadi. Misbah 

Hudri dalam “Pembacaan Kontekstual Ayat ‘Berhukum Dengan Hukum Allah’ (Narasi Kontra 

NKRI Bersyariah),” menjelaskan analsis kontekstual Abdullah Saeed pada Al-Maidah 44, 45, 47 

(Hudri, 2020). Munawir dalam artikelnya “Penerapan Hukum Allah: Studi Pribumisasi Hamka 

terhadap QS. Al-Ma’idah 44, 45, dan 47 dalam Tafsir Al-Azhar”, menjelaskan deskripsi penafsiran 

Buya Hamka dalam ayat-ayat tersebut. Asyhari dalam artikel, “Ekstrimisme dalam Tafsir (Studi 

Penafsiran Sayyid Qutb terhadap Q.S al Maidah: 44-47 dalam Tafsir Fi> Z{ila>l Al-Qur’a>n)”, 

menjelaskan dan fokus pada aspek ekstrimis Sayyid Qutb dalam penafsiran ayat-ayat tersebut. 

Adapun yang menjadi titik perbedaan penulis adalah fokus pada aspek perbandingan epistemologi 

antara Wahbah Al-Zuhaili dan Sayyid Qutb (Asyhari, 2020). 

 Penelitian ini membahas rumusan masalah yang berkaitan dengan perbedaan dan 

persamaan epistemologi Wahbah Al-Zuhaili dan implikasi epistemologi tersebut pada 

penafsirannya. Sehingga, tujuan penelitian ini agar memahami secara komprehensif bagaimana 

proses perbedaan yang mendasar dalam tafsir Al-Qur’an. Menurut penulis, sangat penting 

memahami konstruk pikiran dalam sebuah tafsir agar terhindari fanatisme buta dan justifikasi 

kebenaran dan takfiri terhadap orang lain. 

 

 

2



 
 

B. METODOLOGI PENELITIAN 

Metode utama yang diterapkan dalam penelitian ini adalah studi kualitatif komparatif atas 

karya pustaka. Proses pengumpulan data dilakukan dengan menghimpun berbagai sumber terkait 

variabel penelitian. Sumber primer meliputi kitab-kitab tafsir, dan karya lainnya dari Wahbah Al-

Zuhaili dan Sayyid Qutb. Sementara sumber sekunder mencakup catatan akademis, artikel jurnal, 

serta publikasi relevan lainnya. Selanjutnya, data yang terkumpul diolah melalui tahapan pembacaan 

kritis, komparasi sistematis, analisis mendalam, klasifikasi materi, penarikan simpulan, dan 

penyusunan laporan penelitian. Tujuan metodologis ini adalah untuk menganalisis epistemologi 

kontekstual dan tekstual tafsr Wahbah Al-Zuhaili dan Sayyid Qutb. 

 
C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Latar Belakang Wahbah Al-Zuhaili 

Wahbah Al-Zuhaili berasal dari Desa Dir ‘Athiyah, wilayah Al-Qalmu>n, Provinsi al-

Nabak, Suriah. Ia lahir pada 6 Maret 1932 M (1351 H) dan berpulang pada malam Sabtu, 8 Agustus 

2015, saat berusia 83 tahun. Kepergiannya menjadi kehilangan besar bagi dunia Islam, mengingat 

kedudukannya sebagai salah satu cendekiawan muslim modern paling produktif dan berpengaruh 

pada masanya. Al-Zuhaili lahir dari pasangan Mus}t}afa> Al-Zuhaili (w. 1975 M) dan Fat}i>mah 

binti Must}afa> Sa’a>dah (w. 1984 M). Orang tua Al-Zuhaili sangat mendorong dan memberikan 

motivasinya dalam hal pendidikan. Wahbah Al-Zuhaili mengungapkan orang tuanya sebagai 

pendorong utama agar ia menjelajahi cakrawala ilmu (Al-Lah{h}a>m, 2001). 

Riwayat pendidikan Al-Zuhaili sangat menginspirasi, menunjukkan bahwa ia sangat 

mencintai ilmu pengetahuan. Dedikasi Wahbah al-Zuhaili terhadap ilmu pengetahuan tercermin 

dalam jejak pendidikannya. Ia menyelesaikan pendidikan dasar (1946) dan tsanawiyah (1950) di 

Suriah, meraih syahādah taḥjīẓ. Pada periode 1952-1957, al-Zuhaili menempuh studi tinggi di Kairo 

dengan prestasi luar biasa. Beliau meraih tiga gelar sarjana, yaitu Hukum Syariah dari Universitas 

al-Azhar (1957), Bahasa Arab dari al-Azhar (1956), dan Hukum dari Universitas ‘Ain Syams (1957) 

(Al-Lahham, 2001).. Di antara guru-gurunya adalah ulama terkemuka seperti Mahmud Syaltut 

(1893-1963 M), Muhammad Hashim al-Khatib al-Syafi’i (w. 1958 M), Jad al-Rabb Ramadan (w. 

1994 M), Abdul Rahman Taj, dan Abdul Razzaq al-Hasimi (w. 1969 M) (Al-Kha>lidi>, 2000).  

Adapun karya-karya Al-Zuhaili antara lain, Al-Tafsi>r al-Muni>r fi al-ʿAqi>dah wa al-

Shari>’ah wa al-Manhaj, Damaskus: Da>r al-Fikr, 1991. Al-Fiqh al-Isla>mi> wa Adillatuh, Damaskus: 

Da>r al-Fikr, 1984. Us}u>l al-Fiqh al-Isla>mi>, Damaskus: Da>r al-Fikr, 1986. Al-‘Alaqa>t al-

Dawliyyah fī> al-Isla>m Muqaranatan bi al-Qa>nu>n al-Dauly al-Hadi>th, Beirut: Mu’assasah al-

Ris>alah, 1981 H. Al-Us}u>l al-‘A<mmah li Wah}dah al-Di>n al-H{aqq, Damaskus: Maktabah 

‘Abbasiyah, 1972. Sa'id bin al-Musayyab (Biografi Sa'id bin al-Musayyab), Damaskus: Da>r al-Qala>m, 

1974. ‘Uba>dah ibn al-S}a>mit, Damaskus:  Da>r al-Qala>m, 1977.   Al-D{awa>bit al-Shar’iyyah li 

Akhdh bi A<yhir al-Madha>hib, Damaskus: Da>r al-Hijrah, 1398 H (1978 M). Al-Khali>fah al-

Rashi>d al-‘Adil ‘Umar bin al-‘Azi>z, Damaskus: Da>r Qut}aybah, 1980. Usa>mah ibn Zayd H{ubb al 

Rasūl Allāh, Damaskus: Da>r al-Qala>m, 1981. 

Al-Zuhaili hidup di Suriah yang terus dilanda konflik perang saudara dan tercatat terjadi 

tujuh kali kudeta, setelah lepas dari Kesulatanan ‘Uthma>niyyah (Sulaeman, 2013). Suriah akhirnya 

pimpin oleh H{a>fiz Al-Asad (1939-2000 M) dari tahun 1970-2000 yang mengambil alih 

kekuasaan sebelumnya. H{a>fiz Al-Asad berasal dari Partai Ba’ath yang resmi didirikan pada 

tanggal 7 April 1947 di Damaskus, Suriah. . Pendirinya adalah dua intelektual dan aktivis Arab 

3



 
 

terkemuka, yaitu Michel Aflaq (1910-1989 M) dan S{ala>h} al-Di>n al-Bi>t}a>r (1912-1980 M) 

(Muhammad, 2016) 

Pemerintahan kemudian dilanjutkan putranya, Basha>r Al-Asad dari tahun 2000, tetapi 

rezim Al-Asad erus menghadapi tantangan internal dan eksternal yang signifikan. Di dalam negeri, 

pemerintahan berjuang melawan ketidakpuasan rakyat, krisis ekonomi parah, dan korupsi yang 

merajalela. Sementara itu, perlawanan dari kelompok oposisi yang berasal dari kelompok jihadis 

dan gerakan Ikhwan Al-Muslimun menjadikan konflik yang berkepanjangan di Suriah (Seale, 1988). 

Suriah tampak belum menemukan sistem pemerinthaan yang ideal bagi masyarakat yang memiliki 

pandangan politik yang berbeda dan bersifat komplesk. Faktor lain yang memicu konflik juga 

fanatisme perbedaan Mazhab Sunni dan Syiah yang menyebabkan persaingan kepentingan 

membuat konflik tidak kunjung selesai (Muhammad, 2016). 

Pandangan politik Al-Zuhaili menunjukkan sikap (netral hati-hati) terhadap rezim 

pemerintah. Ia tidak memberikan pernyataan terbuka dan ekplisit tentang dukungan atau 

penolakan pada rezim. Meski demikian, AL-Zuhaili bukan sosok yang apatis pada perkembangan 

politik, hanya saja ia lebih memilih berjuang dari sisi akademik dengan menyusun karya yang berisi 

pandangan politik kebangsaan berlandaskan fikih, seperti  Atha>r al-H{arb fi> al-Fiqh al-Isla>mi>: 

Dira>sah Muqa>ranah, al-ʿAla>qa>t al-Duwaliya fi> al-Isla>m, dan al-Qa>nu>n al-Duwali al-

Insa>ni>, H{aq al-H{uriya> fi al-‘<Alam. Sikap netral Al-Zuhaili dilatarbelakangi oleh penguasaan 

keilmuan tradisonal Islam, dedikasi pada dunia akademis sebagai seorang pemikir Islam (Sami E. 

Baroudi dan Vahid Behmardi, 2017). 

Latar belakang  kehidupan (thaqa>fah) Wahbah al-Zuhaili di atas membuat sebuah epistem 

dalam merumuskan metodologi fiqh yang menjembatani kesenjangan antara tradisi keilmuan Islam 

dengan tuntutan kompleksitas kehidupan modern. Pengalaman hidupnya di tengah gejolak Suriah 

menjadi katalis dalam membentuk pendekatannya yang khas: kokoh dalam prinsip, namun lentur 

dan solutif dalam aplikasi, demi mencapai kemaslahatan umat di era kontemporer. 

2. Latar Belakang Sayyid Qutb 

Sayyid Qutb lahir pada tahun 1906 di desa, Musha, provinsi Asyut, Mesir. Lengkap Qutb 

Adalah Sayyid Qutb Ibrahim Husayn Syadzili. Ayahnya bernama Qutb Ibrahim (w. 1940) dan, 

beliau merupakan tokoh penting di wilayahnya dan aktif dalam dunia politik yang terafiliasi dengan 

partai nasionalis, al-h}izb al-wat}ani> yang didirikan Mus}tafa> Ka>mil Pasha (1874–1908 M).  

Sayyid Qutb tidak hanya tumbuh dalam keluarga yang tidak hanya religius,  tetapi juga memiliki 

atmosfer perjuangan politik yang intens dan kepedulian dengan realitas pada saat itu. Rumah 

mereka menjadi pusat diskusi dan pertemuan politik (Al-Kha>lidi>, 2010).   

Sejak usia dini, Sayyid Qutb kecil telah terpapar secara langsung pada percakapan, strategi, 

dan semangat perjuangan melawan penjajahan Inggris. Pengalaman menyimak kegiatan politik 

ayahnya inilah yang menanamkan benih kesadaran politik dalam dirinya. Interaksi dengan dinamika 

perjuangan nasionalis tersebut menjadi fondasi awal bagi ketertarikannya yang mendalam pada isu-

isu politik, sosial, dan keadilan yang kelak berevolusi menjadi kerangka ideologis revolusioner yang 

mendefinisikan hidup dan pemikirannya di kemudian hari. 

Pada tahun 1920, Sayyid Qutb berpindah ke Kairo setelah menyelesaikan pendidikan dasar 

di kampung halamannya untuk melanjutkan pendidikan pada jenjang selanjutnya. Qutb Tinggal 

bersama pamannya, Ah}mad H{usayn ‘Uthma>n, di kawasan Al-Zaytun. Beliau menyelesaikan 

jenjang menengah di Madrasah Abdul Aziz (1924). Kemudian, ia melanjutkan pendidikan 

persiapan sekolah di perguruan tinggi Da<r al-‘Ulu>m. Pada tahun 1929, Qutb mulai belajar di 

4



 
 

kampus Da<r al-‘Ulu>m dan selesai pada  tahun 1933 dan mendapat gelar sarjana di bidang 

Pendidikan Bahasa Arab dan Sastra (Calvert, 2013). 

Sayyid Qutb bekerja sebagai guru sekolah dasar dan pegawai di Kementrian Pendidikan di 

bagian pengawas pendidikan. Di luar pekerjaan utamanya, Qutb juga bekerja sebagai jurnalis. Ia 

sangat produktif menulis artikel tentang kritik sosial dan sastra sesuai dengan basis keilmuannya. 

Qutb berada di lingkungan para sastrawan besar Mesir saat itu, seperti  ‘Abba>s Mah}mu>d al-

‘Aqqa>d (1889-1964 M), T{aha H{usayn (1889-1973 M), ‘Ali> ‘Abd al-Ra>ziq (1888–1966 M), 

Salama Mu>sa> (1887-1958 M), dan Muhammad H{usayn Haikal (1888-1956 M) (Al-Kha>lidi>, 

2010). 

Sayyid Qutb memutuskan bergabung dengan Ikhwanul Muslimin pada tahun 1953, 

organisasi yang didirikan oleh Hasan al-Banna tahun 1928 (Qutb, 2008). Kesamaan visi mendasar 

menjadi pemicu keikutsertaannya, terutama komitmen untuk menegakkan syariat Islam dalam 

kehidupan masyarakat, membebaskan dunia Muslim dari cengkeraman kolonialisme dan pengaruh 

Barat, serta cita-cita menghidupkan kembali sistem Khilafah Islamiyah. Pengaruh Qutb dalam 

organisasi cepat berkembang. Pada Juli 1954, ia diangkat sebagai Pemimpin Redaksi harian resmi 

Ikhwan. Namun, surat kabar ini terpaksa ditutup hanya dua bulan kemudian akibat pemberitaan 

kritisnya yang keras terhadap Perjanjian Evakuasi (Perjanjian Inggris-Mesir) tahun 1954 yang 

dianggap merugikan kedaulatan Mesir . 

Represi pemerintah terhadap Ikhwanul Muslimin memuncak. Pada Mei 1955, Qutb 

ditangkap menyusul tuduhan terhadap organisasinya terlibat dalam rencana kudeta. Pengadilan 

Rakyat yang kontroversial kemudian menjatuhkan hukuman 15 tahun kerja paksa kepadanya. Masa 

penahanan yang panjang di berbagai penjara Mesir hingga pertengahan 1964, justru menjadi 

periode produktif secara intelektual. Di balik jeruji, Qutb menghasilkan sejumlah karya tulis yang 

kelak dianggap sebagai landasan pemikiran fundamentalis Islam modern, seperti Fi> Z{ila>l Al-

Qur’a>n dan Ma’a>lim fi> al-T{ari>q. Pembebasannya pada 1964 terjadi berkat intervensi 

diplomatik Presiden Irak Abdul Salam Arif (Al-Kha>lidi>, 2000). 

Namun, kebebasannya hanya bertahan singkat. Pada tahun 1965, Qutb kembali ditangkap 

bersama ketiga saudara kandungnya (Muhammad, Hamidah, dan Aminah) serta puluhan ribu 

anggota dan simpatisan Ikhwan lainnya. Pemerintah Presiden Gamal Abdel Nasser menuduhnya 

sebagai otak di balik rencana pembunuhan terhadap dirinya. Setelah melalui persidangan militer 

yang berlangsung dari 12 April hingga 21 Agustus 1966, Qutb dinyatakan bersalah dan dihukum 

mati. Eksekusi dengan cara digantung dilaksanakan pada 29 Agustus 1966. Kematiannya yang 

dramatis tidak hanya mengakhiri hidup seorang pemikir kontroversial, tetapi juga mengubahnya 

menjadi simbol perlawanan dan "kesyahidan" dalam narasi gerakan kebangkitan Islam global, 

mengkristalkan pengaruh ideologinya jauh melampaui masa hidupnya (Calvert, 2013). 

Adapun karya-karya Sayyid Qutb antara lain: Fi> Z{ila>l Al-Qur’a>n, Kairo: Da>r Ih}ya> 

al-Kutub al-ʿArabiyyah, 1954-1964. Maʿa>lim fi> al-T{ar>iq, Kairo: Da>r al-Shuru>q, 1964. 

Khas}a>ʾis} al-Tas}awwur al-Isla>mi> wa Muqa>wwimatuh, Kairo: Da>r Ihyaʾ al-Kutub al-ʿArabiyyah, 

1962. Al-‘Ada>lah al-Ijtima>ʿiyyah fi> al-Isla>m, Kairo: Da>r Ih}ya> al-Kutub al-ʿArabiyyah, 1949. 

Al-Tas}wi>r al-Fanni> fi> al-Qur'a>n, Kairo: Da>r al-Maʿa>rif, 1945. Masha>hid al-Qiya>mah fi> al-

Qur'a>n, Kairo: Maktabat Wahbah, 1945. 

3. Epistemologi Kontekstual Wahbah Al-Zuhaili Tafsir Al-Maidah Ayat 44, 45, dan 46 

Tafsi>r al-Muni>r fî> al-‘Aqi>dah wa al-Shari>‘ah wa al-Manhaj atau tafsir al-Muni>r menjadi 

menjadi karya besar Wahbah Al-Zuhaili di bidang tafsir. Dalam kata pengantarnya, Al-Zuhaili 

5



 
 

menjelaskan tujuan penyusunan tafsir ini adalah sebagai upaya untuk merekatkan kembali umat 

Islam, khusus era modern dengan Al-Qur’an: 

“Tujuan utama saya dalam menyusun kitab tafsir ini adalah menciptakan ikatan ilmiah yang erat antara 

seorang muslim dengan Kitabullah. Sebab Al-Qur'anyang mulia merupakan konstitusi kehidupan umat 

manusia secara umum dan khusus” (Al-Zuhaili, 2009). 

 Dapat kita simpulkan, kondisi realita era modern beserta kebutuhan kontemporer 

membuat Muslim menjauh dari Al-Qur’an. Pengaruh budaya dan pemikirian barat sangat meresap 

bagi umat Muslim, baik dalam lingkup personal maupun sosial politik. Hal ini berkesuaian dengan 

terjadi pertarungan pandangan agama dengan pandangan sekuler. Menurut Al-Zuhaili, 

perkembangan zaman modern dengan kebutuhannya memerlukan metode atau cara pandang baru 

yang berupaya merekonsiliasi antara tradisi keilmuan klasik dan kelimuan modern.  Al-Zuhaili 

memandang maqa>s}id al-shari>’ah dapat menjadi pijkaan agar bisa mengakomodasi kebutuhan 

kontemporer dalam bingkai fikih Islam. 

 Dalam mewujudkan misinya Al-Zuhaili mengambil sumber tafsir integrasi al-ma’thu>r 

(tafsir dengan riwayat) dengan al-ma’qu>l (tafsir dengan logika yang benar). Beberpa kitab tafsir 

yang menjadi rujukan Al-Zuhaili adalah: Tafsi>r al-T{abari>, karya Muh}ammad bin Jari>r Abu> 

Ja'far al-T{abari> (839-923 M). Ah}ka>m al-Qur'a>n, karya al-Jas}s}a>s} (917-981 M). Al-

Kasha>f, karya Imam Zamakhshari (1074-1143 M), Tafsi>r al-Kabi>r, karya Fakh Al-Di>n al-

Ra>zi> (1150-1210 M). Jawa>hir fi> al-Tafsi>r al-Qur'a>n, karya Tant}awi> Jauhari (1862-1940 M) 

dan Ru>h} al-Ma'a>ni> karya Shihabuddi>n Mah}mu>d al-Alu>si> (1802-1854 M). 

 Al-Zuhaili menerapkan metode tafsir tah}li>li> (menafsirkan seluruh Al-Qur’an sesuai 

urutan mushaf dengan pembahasan yang komprehensif) dan langkah-langkah penafsiran meliputi 

analisis riwayat seperti, hadis Nabi, sebab turunnya ayat, muna>sabah (hubungan antar ayat), qaul 

Sahabat, qaul Tabi’in. Pandangan Al-Zuhaili di dukung rujukan pada pendapat para ulama seperti, 

fuqa>ha> dan mufassiri>n terdahulu. Di samping itu, Al-Zuhaili menarik kesimpulan hukum yang 

dapat digali dari ayat yang ditafsirkan yang memiliki relevansi dengan kehidupan aktual berdasarkan 

sumber dan pendekatan tadi, lalu di jelaskan dalam sub pembahasan fiqh al-h}a>yah. 

 Dalam menafsirkan Surat Al-Ma>i’dah ayat 44, 45, dan 47: 

رُوْنَ  ...  فم كَ هُمُ الْكه ىِٕ
ٰۤ
ُ فاَوُله آَ انَْ زَلَ اللّهٰ ْ يََْكُمْ بِم  وَمَنْ لَّم

كَ هُمُ الظهٰلممُوْنَ  ...  ىِٕ
ٰۤ
ُ فاَوُله آَ انَْ زَلَ اللّهٰ ْ يََْكُمْ بِم  وَمَنْ لَّم

قُوْنَ  ...  سم كَ هُمُ الْفه ىِٕ
ٰۤ
ُ فاَوُله آَ انَْ زَلَ اللّهٰ ْ يََْكُمْ بِم  وَمَنْ لَّم

“Siapa yang tidak memutuskan hukum menurut ketentuan yang diturunkan Allah, maka mereka itulah 

orang-orang kafir. Siapa yang tidak memutuskan hukummenurut ketentuan yang diturunkan Allah, 

maka mereka itulah orang-orang zalim. Siapa yang tidak memutuskan hukum menurut ketentuan yang 

diturunkan Allah, maka mereka itulah orang-orang fasik.” 

Al-Zuhaili menerapkan pendekatan yang komprehensif dan integratif, menggabungkan 

sumber-sumber al-ma’thu>r dengan al-ma’qu>l. Ia secara konsisten merujuk pada khazanah 

tradisional Islam, mencakup riwayat Nabi Muhammad SAW (Hadis), pendapat Sahabat dan 

generasi Tabi'in. Selain itu, ia juga melakukan kajian komparatif dengan mengutip berbagai kitab 

tafsir. Untuk memperdalam pemahaman, al-Zuhaili tidak hanya mengandalkan riwayat, melainkan 

juga melakukan analisis kebahasaan (linguistik) yang mendalam terhadap struktur dan kosakata 

ayat, serta menyertakan ijtihad pribadi yang didasarkan pada kaidah-kaidah ilmiah. 

Pendekatan sumber integratif inilah yang menjadi ciri khas dan konsistensi metodologi 

tafsirnya, sehingga karakter penafsirannya kontekstual. Dalam kasus Al-Ma>i’dah ayat 44, 45, dan 

6



 
 

47, beliau merujuk riwayat, seperti yang diriwayatkan oleh Imam Muslim (821-875 M) dalam kitab 

S}ahi>h}-nya, dari Al-Barra>’ bin ‘<Azib (600-692 M), yang menjelaskan bahwa ayat-ayat tersebut 

turun sebagai respons terhadap sikap segolongan orang Yahudi di Madinah. Mereka diketahui telah 

mengubah hukum Taurat terkait sanksi bagi pezina muh}san (yang telah menikah) dan qisas bagi 

pembunuh, menggantikan hukuman yang seharusnya dengan sekadar mencoreng muka pelaku (al-

taskhi>m) (Al-Zuhaili, 2009).  

Berdasar riwayat sebab turunnya aya, Al-Ma>i’dah ayat 44, 45, dan 47 memiliki target 

khita>b yang khsusus kepada orang-orang Yahudi. Kata man di batasi pada orang Yahudi dan kata 

ma> dibatasi pada hukum qis}a>s}. Penafsiran ini menerapkan kaidah al-‘ibrah bi khusu>s al-sabab 

la> bi ‘umu>m al-lafz (yang dipertimbangkan adalah sebab yang spesifik, bukan redaksi yang umum). 

Kesimpulan tafsir seperti ini sesuai dengan pendapat dari sahabat Ibn ‘Abba>s (619-687 M). 

Meski begitu, Al-Zuhaili juga menjelaskan pandangan tafsir lain dari segi pertimbangan 

keumuman lafaz. Beliau merujuk pada pendapat ‘Ikrimah (Tabi’in w. 104 H), penjelasan Al-

Ra>zi> (1150-1210 M)  dan  Al-T{abari> ( 838- 839 M), bahwa Al-Ma>i’dah ayat 44, 45, dan 47 

berlaku umum termasuk bagi Muslim. Namun, terdapat pengkhsusan orang yang tidak 

menerapkan hukum Allah SWT yang  dapat dikategorikan kafir, zalim, dan fasik. Orang yang 

terkena target khit}a>b ayat-ayat di atas adalah orang yang ingkar terhadap hukum Allah SWT 

secara akidah, sedangkan orang yang masih meyakini hukum Allah SWT, tetapi hanya menerapkan 

hukum-Nya dan tidak sebagian lainnya tidak termasuk sasaran dari Al-Ma>i’dah ayat 44, 45, dan 

47. Al-Zuhaili menjelaskan pandangan yang memberlakukan umum pada ayat-ayat di atas secara 

mutlak tanpa konteks khusus, seperti kelompok Khawa>rij ditentang oleh mayoritas ulama 

Ahlisunnah (Al-Zuhaili, 2009).  

وأوصاف الكافرون، الظالمون، الفاسقون هل هي واحدة أو متعددة؟ جعل بعضهم هذه الثلاثة صفات لموصوف واحد، وخصها ابن عباس في أهل  
 الكتاب اليهود والنصارى. والأولى أن يقال: من جحد حكم الله وأنكره فهو الكافر، ومن لَّ يَكم به وهو مقر تارك فهو الظالَّ الفاسق 

"Apakah sifat-sifat al-ka>firu>n (orang kafir), al-za>limu>n (orang zalim), dan al-fa>siqu>n (orang 

zalim) merujuk pada satu golongan yang sama atau kelompok berbeda. Sebagian ulama berpendapat bahwa 

ketiga sifat ini merupakan ciri satu entitas tunggal. Namun, Ibn ‘Abba>s secara spesifik mengaitkannya 

dengan Ahli Kitab (Yahudi dan Nasrani). Pendapat yang lebih kuat membedakan ketiganya: Kafir adalah 

mereka yang secara prinsipil mengingkari dan menolak hukum Allah. Sedangkan, zalim dan fasiq adalah 

orang yang mengakui kebenaran hukum Allah tetapi tidak menerapkannya dalam tindakan.“ (Al-

Zuhaili, 2009). 

 

Tabel.1.  

Sumber Tafsir Wahbah Al-Zuhaili Al-Ma>i’dah ayat 44, 45, dan 47 

Sumber Tafsir Keterangan 

Al-Qur’an Q.S. Al-Baqarah (2): 237 

Hadis Bukha>ri>, Muslim, Ah}mad bin H{anbal 

Pendapat Sahabat Ibn ‘Abba>s 

Pendapat Tabi’in ‘Ikrimah 

Kaidah Bahasa Aspek ‘i’ra>b, qira’a>t dan bala>ghah 

Pendapat Ulama Al-T{abari> dan Al-Ra>zi> 

 

 

 

7



 
 

4. Epistemologi Tekstual Sayyid Qutb Al-Maidah Ayat 44, 45, dan 46 

Sayyid Qutb melahirkan karya tafsir yang fenomenal dan memberikan pengaruh dan 

perhatian besar, baik bagi orang yang pro dan kontra terhadap pandangannya. Tafsir itu adalah Fi> 

Z{ila>l Al-Qur’a>n. Tafsir ini disusun pada saat pemikiran Sayyid Qutb bertransformasi menjadi 

Islamis-Radikal pada kurun waktu 1952-1964.  Awalnya, tafsir ini adalah artikel berseri yang terbit 

setiap 2 bulan di majalah Al-Muslimu>n yang dikelola oleh Ikhwanul Muslimin. Artikel-artikel 

tersebut, terutama pada bagian awal, dikumpulkan dan menjadi jilid pertama Fi> Z{ila>l Al-

Qur’a>n. Kemudian, Qutb melanjutkan jilid-jilid selanjutnya dengan maksud menyusun tafsir 

secara utuh di dalam penjara.  

Sayyid Qutb menyusun tafsirnya sebagai visi revolisoner transformasi peradaban, dengan 

tujuan menerapkan pandangan hidup Islami (al-tasawwur al-isla>mi>), sistem sosial-politik berbasis 

syariat (al-niz}a>m al-Isla>mi>), dan masyarakat Islami (mujtama' al-Isla>mi>). Ia menuntut 

perubahan atas sistem jahiliah dan menggantinya dengan kerangka Islam secara kafah. Bagi Qutb, 

Al-Qur’an bukan sekadar teks akademis, melainkan kitab gerakan (al-h}ara>kah) yang dirancang 

untuk menciptakan tiga pandangan ideologis utama. Pertama, h}a>kimiyyah. Kedua, konsep jihad 

modern. Ketiga, jihad global. (Qutb, n.d.) 

Epistemologi Sayyid Qutb di atas, berpengaruh pada sumber, metode penafsiran, dan 

orientasi tafsir dalam Fi> Z{ila>l Al-Qur’a>n. Sumber tafsir yang diambil Qutb adalah integrasi al-

ma’thu>r dan al-ma’qu>l dengan penekanan pada tujuan pandangan idelogisnya. Metode tafsir yang 

Qutb adalah tah}li>li> dengan langkah-langkah pendekatan pada munasabah antar ayat (secara 

literal), analisis bahasa, dan gaya penjelasan yang bersifat retoris argumentatif berdasarkan pada 

refleksinya terhadap relitas. Qutb tidak terlalu merujuk pada pendapat ulama dan mufassir terdahulu 

dan analisis keilmuan tradisi Islam yang menditail, seperti bala>ghah, i’ra>b, perdebatan ulama 

dalam hal fikih, kalam, dan ilmu lainnya. Alasannya, menurut Qutb pendekatan-pendekatan tadi 

dapat menjauhkan pesan utama Al-Qur’an sebagai kitab al-da’wah wa al-h}ara>kah (Qutb, 1968). 

Dalam penafsiran Surah Al-Ma>i’dah ayat 44, 45, dan 47 di atas, Sayyid Qutb 

mengombinasikan pendekatan al-ma’thu>r dan al-ma’qu>l dengan dominasi kuat pada tujuan 

ideologis. Qutb menerapkan muna>sabah untuk menghubungkan ayat-ayat dalam kerangka besar 

pandangan dunia Islam (al-taṣawwur al-Islami), menekankan kesatuan pesan Al-Qur’an sebagai visi 

revolusioner. Meski mengutip sebab turunnya ayat,  seperti riwayat penyimpangan Ahli Kitab 

dalam mengubah hukum Taurat dan Injil, kesimpulan tafsir Qutb melampaui batasan historisitas. 

Peristiwa historis ini ia transformasikan menjadi bukti universal tentang kedaulatan mutlak Allah 

(ulu>hiyyah) dan keharusan penerapan syariat-Nya (Qutb, 1968).  

Menurut Sayyid Qutb, penyimpangan Yahudi dan Nasrani yang digambarkan Al-Qur’an 

dengan istilah kafir, zalim, dan fasiq, bukan teguran masa lalu, melainkan paradigma abadi yang 

berlaku bagi siapa pun, termasuk umat Islam yang menolak penerapan hukum Allah SWT, tanpa 

batasan, kompromi, dan argumentasi jalan tengah. Di sini terlihat pembacaan ideologis Qutb yang 

tekstual, tidak mengakomodir penafsiran mufassir klasik seperti ‘Ikrimah, penafsiran mufassir 

terdahulu yang membatasi target ayat khusus pada Ahli Kitab, atau pembedaan makna kufur 

sebagai pengingkaran doktrinal.  

بحيث يخرج من حدود  ومَن لَّ يَكم بِا أنزل الله فأولئك هم الكافرون  بهذا الحسم الصارم الحازم  وهذا التعميم الذي تحمله  من  الشرطية وجملة الجواب .    
 الملابسة والزمان والمكان  وينطلق حكما عاما  على كل من لَّ يَكم بِا انزل الله ، في اي جيل ، ومن اي قبيل 

“Surah Al-Maidah ayat 44 menunjukkan ketetapan dengan ketegasan mutlak, kekuatan 

penetapan,  dan generalisasi universal yang terkandung dalam redaksi kalimat syarat (man dan 

8



 
 

ma>) dan jawabnya (fa ula>’ika). Dengan demikian, ayat ini melampaui batas-batas konteks 

spesifik, ruang-waktu, dan berlaku sebagai hukum umum atas setiap orang yang tidak 

berhukum dengan syariat Allah, pada masa kapan pun dan golongan mana pun.” (Qutb, 

1968). 

Dengan demikian, asba>b al-nuzu>l beralih fungsi dari konteks historis-spesifik menjadi 

legitimasi bagi gagasan h}a>kimiyyah (kedaulatan ilahi) dan kritik terhadap sistem jahiliah modern, 

termasuk di tengah masyarakat Muslim kontemporer. Penafsiran Sayyid Qutb tidak menunjukkan 

kompromi atas persolan penerapan hukum Allah SWT, sehingga berimplikasi pada justifikasi kafir 

pada siapun yang tidak menerapkan hukum-Nya. Bagi Qutb, masyarakat hanya terbagi dua: 

Pertama, masyarkat Islami. Kedua, masyarakat jahiliah. Perbedaan keduanya ditentukan oleh 

penerapan h}a>kimiyyah.  

Jihad dalam pandangan Qutb, tidak merujuk pada rentang waktu Pra-Islam, melainkan pada 

sistem atau kondisi di mana Allah SWT tidak memegang hak preogratif sebagai pemegang sumber 

hukum utama dan menjadikan manusia sebagai pembuat hukum tandingan Tuhan. Konsekuensi 

pandangan ini adalah kondisi jahiliah masih berlangsung dan tidak terbatas pada orang kafir, 

melainkan juga terjadi pada orang-orang Muslim yang tidak menerapkan hukum Allah SWT 

(h}a>kimiyyah) (Qutb, 1979). 

Tabel.3.  

Sumber Tafsir Sayyid Qutb Al-Ma>i’dah ayat 44, 45, dan 47 

Sumber Tafsir Keterangan 

Al-Qur’an Al-Anbiya>' (21): 22, Q.S. Al-Mu'minu>n (23): 

71, dan Q.S. Al-Ja>thiyah (45): 18 

Hadis Riwayat Imam Ma>lik dan Ah}mad bin H{anbal 

Pendapat Sahabat - 

Pendapat Tabi’in - 

Kaidah Bahasa Kata man dan ma> memiliki cakupan makna yang 

umum 

Pendapat Ulama - 

 

5. Perbedaan dan Persamaan Epistemologi Wahbah Al-Zuhaili dan Sayyid Qutb 

Wahbah al-Zuhaili menafsirkan ayat-ayat hukum dalam Surah al-Maidah ayat 44, 45, 

dan 47 melalui pendekatan historis-yuridis komprehensif, mengintegrasikan analisis linguistik, 

konteks turunnya wahyu (asba>b al-nuzu>l), serta otoritas riwayat seperti hadis, pendapat sahabat, 

tabi'in, dan mufassir terdahulu. Al-Zuhaili secara ketat membedakan konteks justifikasi kunci kafir, 

zalim, fasiq berdasarkan hierarki penyimpangan syariat dan mempertimbangkan prinsip tujuan 

syariat serta realitas sosio-legal masyarakat modern. Tafsirnya berorientasi pada rekonsiliasi teks 

dengan realitas untuk mencari formulasi aplikatif yang menjamin kemaslahatan tanpa mengabaikan 

tradisi dan justifikasi kafir. Misalnya, dalam, ia membatasi status kafir pada dua segi. Pertama, pada 

khit}a>b spesifik penolakan hukum pada Ahli Kitab, bukan generalisasi untuk Muslim. Kedua, 

konteks khusus orang yang mengingkari hukum Allah SWT secara doktrinal. 

Sebaliknya, Sayyid Qutb dalam Fi> Z{ila>l Al-Qur’a>n menerapkan tujuan revolusioner 

yang mendekontekstualisasi Surah al-Maidah ayat 44, 45, dan 47. Qutb mentransformasikan sebab 

turunnya ayat (penyimpangan Yahudi Madinah) menjadi paradigma abadi tentang kejahatan sistem 

sekuler. Qutb mengabaikan batasan tafsir klasik, termasuk pembedaan makna kufur oleh mufassir 

9



 
 

seperti ‘Ikrimah dan melakukan universalisasi status kafir pada siapa pun yang menolak penerapan 

hukum Allah SWT, termasuk pemerintahan Muslim kontemporer. Pendekatannya didorong oleh 

al-tas}awwur al-isla>mi> (cara pandang hidup Islami) yang memandang Al-Qur’an sebagai kitab 

pergerakan (al-da’wah wa al-h}a>rakah). Tujuan utamanya bukan penafsiran akademis, melainkan 

pembangunan legitimasi teologis untuk konsep h}a>kimiyyah (kedaulatan ilahi) dan perlawanan 

terhadap jahiliah (sistem kebodohan modern), menjadikan tafsirnya sebagai manifesto revolusi 

sosial-politik. 

Implikasi penafsiran Al-Zuhaili adalah fleksibilas status penerapan hukum Allah SWT. 

Beliau menghindari justifikasi kafir secara rigid dan mengedepankan maqa>s}id al-shari>’ah. Hal ini 

tidak lepas dari realitas sistem negara modern yang mengalami pengaruh ideologi Barat, bahkan 

pada negara-negara berpenduduk Islam. Penafsiran Al-Zuhaili dapat menjadi landasan teologis 

yang masih melegitimasi sistem modern. Dalam fiqh al-Isla>m wa Adillatuh, Al-Zuhaili menjelaskan 

tidak mensyaratkan jenis pemerintahan tertentu, yang terpenting adalah terwujudnya prinsip-

prinsip syariah dalam seorang pemimpin (Al-Zuhaili, 1985). Sedangkan, penafsiran Sayyid Qustb 

mengandung dikotomi kaku antara Islam dan jahiliah dengan h}a>kimiyyah menjadi parameternya, 

menadi dalil teologis untuk delegitimasi sistem negara modern, berpotensi konfrontasi antar 

kelompok, dan menginspirasi melakukan kekerasan dengan motif menegakan hukum Allah SWT. 

 

Tabel.4. 

Perbedaan Epistemologi Tafsir Wahbah Al-Zuhaili dan Sayyid Qutb Pada Surah al-Ma>’idah 

ayat 44, 45, dan 47 

Perbedaan Wahbah Al-Zuhaili Sayyid Qutb 

Sumber Tafsir Integrasi riwayat dan akal 

dengan berpedoman, 

riwayat, pendapat sahabat, 

dan tabi’in serta pendapat 

ulama dan mufassir 

Integrasi riwayat dan akal 

dengan penekanan pada 

tujuan ideologi dalam 

kerangka al-tas}awwur al-

isla>mi> 

Metode Tafsir  Analisis riwayat, 

muna>sabah, aspek 

keilmuan Islam, dan 

pendapat ulama 

Analisis riwayat, muna>sabah 

(literal), dan reflkesi atas 

realitas 

Konteks Ayat Tidak menjustifikasi kafir 

secara mutlak, berdasar 

asba>b al-nuzu>l dan 

riwayat, pendapat ulama 

Generalisasis status kafir 

kepada siapa pun yang 

menolak hukum Allah, tanpa 

memandang konteks waktu 

atau tempat 

 

Meski begitu, terdapat persamaan antara Wahbah Al-Zuhaili dan Sayyid Qutb dalam 

menafsirkan Surah al-Maidah ayat 44, 45, dan 47.  Persamaan mereka dapat dilihat dalam dua aspek 

utama: 

10



 
 

Pertama, persamaan keduanya terletak pada sumber tafsir secara umum, keduanya 

mengambil sumber integrasi riwayat dan logika. Baik Al-Zuhaili dan Qutb, berpijak pada sumber 

yang sama, yatiu otoritas riwayat, hanya saja dalam aspek logika, penafsiran Sayyid Qutb untuk 

mewujudkan pandangan ideologisnya, sementara Al-Zuhaili sebagai rekonsiliasi antara tradisi 

Islam dan realitas modern.  

Kedua, Wahbah Al-Zuhaili dan Sayyid Qutb sama-sama meyakini bahwa Allah SWT 

sebagai sumber hukum utama yang meliputi segala aspek kehidupan, termasuk dalam konteks 

sosial, politik, dan kekuasaan.  Al-Zuhaili tidak menegasikan penerapan hukum Allah SWT dan 

menolak hukum sekuler yang tidak sesuai dengan prinsip syariat, hanya saja Al-Zuhaili 

mempertimbangkan aspek maqa>s}id al-shari>’ah dan menghindari justifikasi kafir, dan dikotomi 

kaku antara Islam dan jahiliah. Di samping itu, Al-Zuhaili dan Sayyid Qutb sepakat orang ingkar 

pada hukum Allah SWT secara doktrinal termasuk dalam khit}a>b Surah al-Maidah ayat 44, 45, 

dan 47.   

 

Tabel.5. 

Persmaan Epistemologi Tafsir Wahbah Al-Zuhaili dan Sayyid Qutb  Pada Surah al-Ma>’idah 

ayat 44, 45, dan 47 

Persamaan Persamaan Wahbah al-Zuhaili dan Sayyid Qutb 

Sumber Penafsiran Menjunjung tinggi otoritas riwayat 

Allah sebagai Sumber 

Hukum 

Meyakini bahwa Allah SWT sebagai sumber hukum utama dalam 

segala aspek kehidupan dan orang ingkar padanya secara doktrinal 

termasuk kafir 

 

D. SIMPULAN 

Berdasarkan kajian komparatif epistemologi tafsir kontekstual Wahbah Al-Zuhaili dan 

tekstual Sayyid Qutb terhadap Surah Al-Ma>’idah ayat 44, 45, dan 47, penelitian ini 

menyimpulkan beberapa hal mendasar: 

1. Wahbah Al-Zuhaili menerapkan pendekatan kontekstual dengan mengintegrasikan sumber 

Riwayat dan logika secara seimbang. Penafsirannya mengacu aspek analisis historis ayat, 

pendapat sahabat, tabi'in, ulama klasik, serta pertimbangan maqa>s}id al-shari>'ah. Hal ini 

menghasilkan tafsir yang fleksibel, menghindari generalisasi status kafir, dan membedakan 

antara pengingkaran doktrinal terhadap hukum Allah dengan ketidakpatuhan praktis. 

Penafsiran Al-Zuhaili besifat fleksibel dengan mengedepankan aspek tujuan syariat. 

2. Sayyid Qutb cenderung tekstual dengan dominasi tujuan ideologis (al-tas}awwur al-isla>mi>). 

Meski mengintegrasikan riwayat dan akal, penekanannya pada generalisasi justifikasi kafir tanpa 

konteks khusus dan batas ruang-waktu dan mengesampingkan pandangan ulama dan mufassir 

terdahulu. Qutb menafsirkan ketidakpatuhan terhadap hukum Allah sebagai kekufuran mutlak 

bagi siapa pun, kapan pun, dan di mana pun, terlepas dari konteks historis atau status keimanan 

individu. Bai Qutb, masyarakat hanya terbagi dua, yaitu masyarakat Islam dan jahiliah dan 

konsep h}a>kimiyyah sebagai tolak ukurnya. 

3. Persamaan Wahbah Al-Zuhaili dan Sayyid Qutb dalam menafsirkan Surah Al-Ma>’idah ayat 

44, 45, dan 47 terletak pada dua aspek: Pertama, sumber tafsir otoritas riwayat. Sumber 

penafsiran keduanya berlandaskan pada ayat Al-Qur’an dan hadis, meski keduanya berbeda 

11



 
 

dalam aspek logika dalam penafsirannya. Kedua, pandangan Allah sebagai sumber hukum 

utama dan pengingkaran doktrinal (akidah) terhadap hukum-Nya diakui sebagai kekufuran oleh 

keduanya. 

 

E. DAFTAR PUSTAKA 

Abu Ja’far Muhammad bin Jarir al-Thabari. (1994). Jami al-Bayan ’an Ta’wil ay al-Qur’an. Muassasah 
al-Risalah. 

Al-Kha>lid>, S. ’Abd al-F. (2000). Madkhal Ila> Z{ila>l Al-Qur’a>n. Da>r ’A<mma>r. 
Al-Kha>lidi>, S. ’Abd al-F. (2010). Sayyid Qut}b min al-Mila>d ila> al-Istishha>d. Da>r al-Qalam. 
Al-Lahham, B. S. (2001). Wahbah Al-Zuhaili Al-‘Alim Al-Faqih Al-Mufassirun. Darul Qalam. 
Al-Razi, F. al-D. (n.d.). Tafsir al-Kabir wa Mafatih al-Ghaib (Jilid 10). Dar al-Kutub al-Ilmiah. 

Al-Zuhaili, W. (2009). Tafsir al-Munir al-‘Aqῑdah wa al-Syari’ah wa al-Manhaj. Dar al-Fikr. 

Asyhari. (2020). Ekstrimisme dalam Tafsir. El-Faqih : Jurnal Pemikiran Dan Hukum Islam, 5(1), 130–
144. https://doi.org/https://doi.org/10.29062/faqih.v5i1.99 

Al-Zuhaili, W. (1985). Al-Fiqhul Islami wa Adillatuh (juz VII). Darul Fikr. 
Bukhari, A. M. bin I. al. (1992). Shahih al Bukhari. Dar al Kitab al ‘Ilmiyyah. 
Calvert, J. (2013). Sayyid Qutb and The Origins of radical Islamism. Oxford Press. 
Hajjaj, M. bin. (n.d.). Shahih Muslim. Da>r al-Ih}ya>’ al-Tura>th. 
Hanbal, A. bin. (n.d.). Musnad Ahmad bin Hanbal. Dar Ihya al-Turath al-‘Arabi. 
Hudri, M. (2020). Pembacaan Kontekstual Ayat “Berhukum dengan Hukum Allah”(Narasi Kontra 

NKRI Bersyariah). Nun: Jurnal Studi Alquran Dan Tafsir Di Nusantara, 6(2), 163–184. 
Muhammad, M. (2016). Kebijakan Politik Pemerintahan Bashar Al-Assad di Suriah. Jurnal Agama 

Dan Hak Azazi Manusia, 1(6). 
Mustaqim, A. (2012). Epistemologi Tafsir Kontemporer. LKiS. 
Qutb, S. (n.d.). Khas}a>’is al-Tas}awwur al-Isla>mi>. Da>r al-Shuru>q. 
Qutb, S. (1968). fi Zilal al-Qur’an. Dar al-Shuruq. 
Qutb, S. (1979). Ma’alim fi al-Thariq. Dar al-Shuruq. 
Qutb, S. (2008). Mengapa Aku di Hukum Mati (Sebuah Buku Putih) (A. M. Al-Thayyar & M. Al-Jawi 

(trans.)). Kafayeh. 
Sami E. Baroudi and Vahid Behmardi. (2017). Sheikh Wahbah Al-Zuhaili on International 

Relations: The Discourse of a Prominent Islamist Scholar (1932–2015). Middle Eastern Studies, 
53(3), 63–385. https://doi.org/10.1080/00263206.2016.1263190 

Seale, P. (1988). Asad: The Struggle for the Middle East. I.B. Tauris. 
Sulaeman, D. Y. (2013). Prahara Suriah Membongkar Persengkokolan Multinasional. Pustaka IMan. 
Thalib, A. bin A. (2004). Nahj al-Balaghah. Dar al-Kitab al-Mishri. 
Zulaiha, E. (2016). Tafsir Feminis: Sejarah, Paradigma Dan Standar Validitas Tafsir Feminis. Al-

Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an Dan Tafsir, 1(1), 17–26. https://doi.org/10.15575/al-
bayan.v1i1.1671 

 
 

12


