e-ISSN: 2809-3712

MENGENAL AL-MUNASABAH

Fitri Yani
Mahasiswa STAI Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai Kalimantan Selatan, Indonesia
Corresponding author email: Fitri02612(@gmail.com

Faizah
Mahasiswa STAI Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai Kalimantan Selatan, Indonesia
faiizaah27(@gmail.com

Dona Sholehah
Mahasiswa STAI Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai Kalimantan Selatan, Indonesia

donasholehahampukung@gmail.com

Abstract

The Qur'an is the word of God which is also a miracle that was revealed to the prophet Mubammad in Arabic,
which reached mankind by means of al-tawatur (directly from the Apostle to his people), which was then contained
in the manuscripts. The holy book Al-Quran was revealed by Allah as a guide for mankind, especially for those
who are pions. Understanding the instructions contained in the Qur'an needs to be supported by related sciences,
Sor excample: asbab an-nuzul, munasabah, makki and madani and so on. Among the many discussions of the
Qur'anic sciences, one of them is about munasabah. Munasabah discusses the relationship between one letter or
verse with another letter or verse, this is part of the Ulum Al-Qur'an. the scholars of the Qur'an include the
science of munasabah, namely knowledge of the relationship, the relationship between verses and suras in the
Qur'an as part of the Ulumul Qur'an. As part of the linguistics of the Qur'an, munasabah has an important
position in an effort to understand the text of the Qur'an integrally. Becanse the systematic placement, by some
people, is considered to be arranged by God, who of course has wisdom behind the arrangement.

Keywords: Munasabah, Ulum Al-Quran, Form of Munasabab.

Abstrak

Al-Qur’an merupakan kalam Allah yang mana sekaligus merupakan mukjizat yang diturunkan
kepada nabi Muhammad dalam bahasa Arab, yang sampai kepada umat manusia dengan cara al-
tawatur (langsung dari Rasul kepada umatnya), yang kemudian termaktub dalam mushaf. Kitab
suci Al-Quran diturunkan Allah sebagai petunjuk untuk umat manusia, terkhusus lagi bagi orang
yang bertaqwa. Memahami petunjuk yang terkandung dalam AlQuran perlu didukung dengan
ilmu-ilmu yang terkait, misalnya: asbab an-nuzul, munasabah, makki dan madani dan seterusnya.
Di antara sekian banyak bahasan ilmu-ilmu Al Qur’an , salah satunya adalah tentang munasabah.
Munasabah membahas keterkaitan antara satu surat atau ayat dengan surat atau ayat lain, ini
merupakan bagian dari Ulum Al-Qur’an. para ulama al-Qur’an memasukkan ilmu munasabah,
yaitu pengetahuan tentang keterkaitan, hubungan antar ayat dan surah dalam al-Qut’an sebagai
bagian dari Ulumul Qur’an. Sebagai bagian dari ilmu linguistik Al-Quran, munasabah mendapat
kedudukan penting dalam upaya memahami teks Al Qur’an secara integral. Sebab sistematika
peletakannya, oleh beberapa orang dianggap, diatur oleh Allah yang sudah tentu memiliki hikmah
dibalik penyusunan tersebut.

Kata Kunci: Munasabah, Ulum Alquran, Bentuk Munasabah

13


mailto:Fitri02612@gmail.com
mailto:faiizaah27@gmail.com
mailto:ng@gmail.com

Pendahuluan

Kitab suci Al-Qur’an merupakan kitab yang berisi berbagai petunjuk dan peraturan yang
disyari’atkan dan Al-Qur’an memiliki sebab dan hikmah yang bermacam. Dalam ayat-ayat Al-
Qur’an memiliki maksud-maksud tertentu yang diturunkan sesuai dengan situasi dan kondisi
yang membutuhkan, turunnya ayat juga bersangkutan dengan peristiwa yang terjadi pada masa
itu. Susunan ayat-ayat dan surah-surahnya ditertibkan sesuai dengan yang terdapat dalam lauh al-
mahfudh, sehingga tampak adanya persesuaian antara ayat satu dengan ayat yang lain dan antara
surah satu dengan surah yang lain.

Ayat-ayat al-Qur’an telah tersusun sebaik-baiknya berdasarkan petunjuk dari Allah SW'T,
schingga pengertian tentang suatu ayat kurang dapat dipahami begitu saja tanpa mempelajari
ayat-ayat sebelumnya. Kelompok ayat yang satu tidak dapat dipisahkan dengan kelompok ayat
berikutnya. Antara satu ayat dengan kelompok ayat berikutnya. Antara satu ayat dengan ayat
sebelum dan sesudahnya mempunyai hubungan yang erat dan kait mengait, merupakan mata
rantai yang sambung bersambung. Karena itu timbul cabang dari Ulumul Qur’an yang khusus
membahas persesuaian-persesuaian tersebut, yang disebut dengan Ilmu Munasabah.

Memahami keterkaitan (korelasi) antara yang satu dengan yang lain sebagai satu kesatuan
merupakan sebuah keniscayaan. Dalam konteks Al-Quran, pemahaman terhadap ayat yang satu
dengan yang lain, surah yang satu dengan yang lain sebagai sebuah kesatuan yang terkoneksi
antara yang satu dengan lainnya adalah merupakan studi yang mesti dipelajari. Dari uraian
tersebut, maka tulisan kali ini akan menelaah lebih jauh tentang berbagai hal terkait dengan
makna Al-Munasabah baik dari segi pengertiannya secara etimologi maupun teminologi.
Pentingnya mengetahui informasi tentang ilmu munasabah dalam ulum alquran yang benar harus
sering disebarkan, jangan sampai tenggelam dimakan zaman, terlebih kita sudah masuk era
digital, (Rahmatullah, A. S., et al., 2022) karena semua orang sudah adaptif terhadap dunia digital,
minimal melalui HP, (Syahrani, S. 2021) dengan tetap disebarkannya informasi ilmu munasabah
dalam ulum alquran, maka dengan begitu menjadi langkah pembinaan dan penyebaran informasi
terkait sejarah kitab suci umat Islam, (Syahrani, S., 2022) sehingga diharapkan informasi ilmu
munasabah dalam ulum alquran yang benar tidak tenggelam termakan zaman, (Syahrani, S., 2022)
dan secara informatika terkesan lebih termanajemen, (Syahrani, S., 2018) terlebih pentingnya
manajemen termasuk manajemen penyampaian informasi siklus penulisan alquran sudah
diungkapkan dalam banyak ayat alquran, (Syahrani, S., 2019) dan hal ini bagian dari strategi
penyebaran informasi keislaman (Chollisni, A., et al., 2022).

Penelitian yang dilakukan ini adalah dengan kajian literatur, yang mana kajian dalam
penelitian ini memiliki prosedur tersendiri sehingga dianggap tidak ada perbedaan dalam
pembuatan karya ilmiah. Menurut Creswell, John. W. (2014) menyatakan bahwa kajian literatur
adalah ringkasan tertulis mengenai artikel dari jurnal, buku, dan dokumen lain yang
mendeskripsikan teori serta informasi baik masa lalu maupun saat ini mengorganisasikan pustaka
ke dalam topik dan dokumen yang dibutuhkan.

Jenis data yang digunakan penulis dalam penelitian ini adalah data yang diperoleh dari
studi literatur. Studi literatur adalah cara yagn dipakai untuk menghimpun data-data atau sumber-
sumber yang berhubungan dengan topik yang diangkat dalam suatu penelitian. Data-data yang
sudah diperoleh kemudian dianalisis dengan metode analisis deskriptif. Metode analisis deskriptif
dilakukan dengan cara mendeskripsikan fakta-fakta yang kemudian disusul dengan analisis, tidak
semata-mata menguraikan, melainkan juga memberikan pemahaman dan penjelasan secukupnya.

14



Hasil dan Pembahasan
Al-Munasabah Secara Etimologi

Secara bahasa Al-Munasabah berasal dari kata “nasaba-yunasibu-munasabatan” yang
artinya dekat (qarib). Jika dikatakan “Ahmad yunasibu dengan Zaid” maka maksudnya adalah
bahwa “Ahmad menyerupai Zaid dalam bentuk fisik dan sifat”. Jika keduanya munasabah dalam
pengertian saling terkait, maka namanya adalah menjadi kerabat (qarabah).

Adapun Al-Munasabatu artinya sama dengan Al-Qarabatu yang berarti mendekatkan dan
juga Al-Musyakalah yang artinya menyesuaikan. Sementara kata Al-Nasibu menurut Al-Zarkasyi
(wafat pada tahun 794 H) adalah sama artinya dengan Al-Qaribu Al-Muttasil yang artinya dekat
dan bersambungan.

Al-Munasabah searti dengan al-Mugarabah yang mengandung arti mendekatkan dan
menyesuaikan. Al-Suyuthi juga mengurai kata munasabah berarti perhubungan, pertalian,
pertautan, persesuaian, kecocokan dan kepantasan. Kata Al-Munasabah, ada sinonim (muradif)
dengan kata al-mugarabah dan al-musyakalah, yang masing-masing berarti kedekatan dan
persamaan.

Imam Al-Suyuti mengartikan munasabah dalam bahasa adalah Al-Mushakalah
(keserupaan) dan Al-Mugarabah (kedekatan). Tempat kembalinya pada ayat-ayat yang satu makna
dan menghubungkan dengan ayat tersebut, baik yang umum atau yang khusus, yang bersifat logis
atau indrawi, khayalan atau keterkaitan yang bersifat logika, seperti antara sebab dan akibat antara
dua hal yang sepadan, dua hal yang berlawanan. Menurut beliau, munasabah adalah ilmu yang
mulia tapi sedikit sekali perhatian mufasir terhadapnya lantaran kehalusan ilmu ini.

Pengertian Munasabah ini juga sama artinya dengan 'illat hukum dalam bab qiyas yakni
sifat-sifat yang berdekatan dengan hukum. Maksud pengertian 'illat hukum disini adalah
kesamaan antara hukum asal dengan cabang (far'un). Sejalan dengan hal tersebut kaitannya
dengan Munasabah yang akan di bahas disini adalah Munasabah ayat dengan ayat dan
Munasabah surat dengan surat dalam Al-Qur’an.

Ahmad Izzan mengartikan munasabah secara bahasa artinya cocok, patut atau sesuai,
mendekati. Jika dikatakan bahwa A munasabah dengan B, berarti A mendekati atau menyerupai
B. Dengan lain perkataan bahwa munasabah berarti persesuaian atau relevansi, yaitu hubungan
petrsesuaian antara ayat/surah yang satu dengan ayat/ surah yang sebelum atau sesudahnya.

Ilmu Munasabah adalah ilmu yang menerangkan hubungan antar ayat ataupun surah yang
satu dengan ayat ataupun surah yang lain. Karena itu, sebagian pengarang menamakan ilmu ini
dengan “Ilmu Tanasubil Ayati Was Suwari,” yang artinya juga sama, yaitu ilmu yang menjelaskan
persesuaian antar ayat atau surah yang satu dengan ayat atau surah yang lain (Abdul Jalal, 2000).
Senada dengan itu Syadali mengatakan bahwa munasabah ialah ilmu yang menerangkan korelasi
atau hubungan antara suatu ayat dengan ayat lain, baik yang ada dibelakangnya atau ayat yang ada
di mukanya (Ahmad Syadali, 1997).

Manna’al-Qattan dalam kitabnya Mabahits fi Ulum al-Quf’an, munasabah menurut
bahasa di samping berarti muqarabah juga musyakalah (keserupaan). Ilmu munasabah disebut
juga “Ilmu Tanasub Al Ayat”. Ilmu Tanasub Al Ayat adalah ilmu yang menerangkan persesuaian
antara suatu ayat dengan ayat yang sebelumnya dan dengan ayat yang sesudahnya. Secara
harfiyah, kata munasabah berarti perhubungan, pertalian, pertautan, persesuaian, kecocokan dan
kepantasan.

Dari beberapa pengertian di atas dapat dipahami bahwa munasabah adalah ilmu yang
membahas tentang segi-segi hubungan antar ayat atau beberapa surah al-Qur’an. Apakah

15



hubungan itu berupa kaitan antara ‘am (umum) atau khas (khusus) atau antara abstrak dan
konkrit, atau antara sebab akibat, atau antara illat dengan ma’lulnya, atau antara rasionil dan
irasionilnya, atau antara dua hal yang kontradiktif.

Jadi pengertian munasabah itu tidak hanya sesuai dalam arti yang sejajar atau paralel saja,
melainkan yang kontradiksi pun termasuk munasabah, seperti sehabis menerangkan orang-orang
mukmin, lalu orang-orang kafir dan sebagainya. Sebab ayat-ayat al-Qur’an itu kadang-kadang
merupakan takhshish (pengkhususan) dari yang umum dan kadang-kadang sebagai penjelasan
yang kongkrit terhadap hal-hal yang abstrak.

Al-Munasabah Secara Terminologi

Secara terminologi yang dimaksud dengan munasabah adalah mencari kedekatan,
hubungan, kaitan, antara satu ayat atau kelompok ayat dengan ayat atau kelompok ayat yang
berdekatan, baik dengan yang sebelumnya maupun yang sesudahnya. Termasuk mencari kaitan
antara ayat yang berada pada akhir sebuah surat dengan ayat yang berada pada awal surat
berikutnya atau antara satu surat dengan surat sesudah atau sebelumnya.

Selain itu pengertian yang beragam juga muncul dari kalangan para ulama terkait dengan
ilmu munasabah ini. Imam al-Sayuthi mengutip Ibnu Arabi mendefinisikan munasabah kepada
keterkaitan ayat-ayat al-Qur“an antara sebagiannya dengan sebagian yang lain sehingga ia terlihat
sebagai suatu ungkapan yang rapi dan sistematis (Al-Suyuthi, tth).

Menurut Chirzin, munasabah secara etimologi dapat di gunakan dalam konteks hukum,
misalnya munasabat al-‘illah dalam konteks giyas (analogi), yakni suatu sifat yang berdekatan
dengan hukum. Dalam hal ini, adanya sifat tersebut menunjukkan adanya hukum (Muhammad
Chirzin, 1998). Hanya saja, kajian ini menekankan pada studi al Qur’an, yakni munasabah yang
terdapat di dalam al-Qur’an. Sedangkan Menurut al-Zarkashi muhasabah adalah :

I8 L S J5sdl e e 213 38 Sl 4l

Artinya: “Munasabah adalah suatu perkara yang dapat dipahami oleh akal. Tatkala
dihadapkan kepada akal, pasti akal itu akan menerimanya.”

Menurut Ibn Al-’Arabi munasabah adalah:
- «2 §own @ - § - e < ol % o - o - \aiﬁo %3 )
dalaiin Al 4l Boal 5l ALKIK G585 s (mdy Lany () all ¢l Lol )

sk gle
Artinya: “Munasabah adalah keterkaitan ayat-ayat Al-Quran sehingga seolah-olah

merupakan satu ungkapan yang mempunyai kesatuan makna dan keteraturan redaksi.
Munasabah merupakan ilmu yang sangat agung.”

Menurut Al-Biqa’t (1969) “Munasabah adalah suatu ilmu yang mencoba mengetahui
alasan-alasan dibalik susunan atau urutan bagian-bagian Al-Qur’an, baik ayat dengan ayat, atau
surat dengan surat”. Jadi, dalam konteks ‘Ulum Al Quran, munasabah berarti menjelaskan
korelasi makna antar ayat atau antar surat, baik korelasi itu bersifat umum atau khusus; rasional
(‘aqli), persepsi (hassly), atau imajinatif (khayali); atau korelasi berupa sebab-akibat, ‘illat dan
ma’lul, perbandingan dan perlawanan.

16



Abu Ja’far Ibn Zubayr adalah ulama yang pertama kali menulis munasabah secara
tersendiri, beliau adalah guru dari Abu Hayyan, kemudian setelah itu disusul oleh Imam Fakhr al-
Din al-Razi. Akan tetapi, imam Fakhr al-Din adalah ulama yang paling banyak mengemukakan
munasabah dalam penafsiran al-Qur’an menurut Imam al-Zarkaysi.

Meskipun Abu Ja'far adalah ulama pertama yang menulis secara terpisah, namun yang
mula-mula memperkenalkan ilmu ini di Baghdad yang sebelumnya tidak ada yang
membicarakannya adalah Imam Abu Bakr al-Naisaburi (w.324 H.). Ulama yang membahas
tentang munasabah al Qut’an secara lengkap adalah Ibrahim bin ‘Umar al-Biqa'i (w.885 H./1480
M.) dalam kitabnya yang berjudul Nazhm Ad-Durar fi Tanasub Al-Ayat Wa As-Suwar.

Dari beberapa pengertian di atas dapat dipahami bahwa muna sabah adalah ilmu yang
membahas tentang segi-segi hubungan antar ayat atau beberapa surah al-Qur’an. Apakah
hubungan itu berupa kaitan antara ‘am (umum) atau khas (khusus) atau antara abstrak dan
konkrit, atau antara sebab akibat, atau antara illat dengan ma’lulnya, atau antara rasionil dan
irasionilnya, atau antara dua hal yang kontradiktif.

Menurut Manna’al-Qattan (1973) munasabah adalah:

saeall il AV 5 A1 G 3 she 55l AN 8 AL 5 AL o Bl oY) Aa
8yl 33 sl G )

Dalam kitab beliau Mabahits fi Ulum al-Qur’an, munasabah menurut istilah ulum al-Qur’an
berarti pengetahuan tentang berbagai hubungan di dalam Al Qur’an, yang meliputi : segi-segi
hubungan antara satu kalimat dalam ayat, antara satu ayat dengan ayat lain dalam banyak ayat
atau antara satu surat dengan surat lain.

Dari pengertian dan perincian tersebut di atas dapatlah disimpulkan bahwa Munasabah
adalah pengetahuan yang menggali hubungan ayat dengan ayat dan hubungan surat dengan surat
dalam Al Qur’an . Hal ini berbeda dengan Ilmu Asbab al- Nuzul yang mengaitkan sejumlah ayat
dengan konteks sejarahnya, maka fokus perhatian ilmu Munasabah bukan terletak pada
kronologis-historis dari bagian-bagian teks, tetapi aspek pertautan antara ayat dan surat menurut
urutan teks, yaitu yang disebut dengan urutan bacaan, sebagai bentuk lain dari urutan turunnya
ayat (Nashr Hamid Abu Zaid, 1993).

Adanya pengetahuan tentang Munasabah di dalam Al Qur’an ini di dasarkan pada suatu
pendapat bahwa susunan ayat, urutan kalimat dan surat-surat dalam Al Qur’an disusun secara
tauqifi bukan ijtihadi. Karenanya penempatan ayat, kalimat dan surat tersebut berdasarkan
tauqifi, itulah yang hendak kita cari, sebab dibalik penempatan ayat dan surat seperti itu tentu ada
hikmah yang terkandung di dalamnya. Sebaliknya pendapat yang mengatakan bahwa susunan
ayat, urutan kalimat dan surat- surat dalam Al Qur’an di susun secara ijtihadi jelas akan
meruntuhkan teori munasabah dalam Al Qut’an.

Sejalan dengan pendapat di atas, Nashr Hamid Abu Zaid dalam bukunya Mathum al-
Nash mengatakan bahwa dasar Munasabah antar ayat dan surat-surat adalah bahwa teks
merupakan kesatuan struktural yang bagian-bagiannya saling berkaitan. Tugas mufasir adalah
berusaha menemukan hubungan-hubungan tersebut atau munasabah yang mengaitkan antara
ayat dengan ayat pada satu pihak,dan antara surat dengan surat di pihak lain. Oleh karena itu,
untuk mengungkapkan hubungan-hubungan tersebut dibutuhkan kemampuan dan ketajaman

pandangan mufasir dalam menangkap cakrawala teks.

17



Sebagaimana al-Suyuthi, Nashr Hamid Abu Zaid mengungkapkan bahwa Munasabah ada
yang bersifat umum dan ada yang bersifat khusus, ada yang rasional, perseptif, atau imajinatif. Ini
menurut Abu Zaid menunjukkan bahwa hubungan- hubungan atau Munasabah-Munasabah
merupakan kemungkinan-kemungkinan. Kemungkinan-kemungkinan ini harus diungkap dan
ditentukan pada setiap bagian teks oleh mufasir. Mengungkapkan hubungan-hubungan antara
ayat dengan ayat dan antara surat dengan surat bukan berarti menjelaskan hubungan-hubungan
yang memang ada secara inhernt dalam teks, tetapi membuat hubungan-hubungan antara akal
mufasir dengan teks. Melalui hubungan inilah, hubungan antara bagian teks dapat diungkapkan.

Sekalipun demikian, pengetahuan mengenai korelasi (Munasabah) antara ayat- ayat dan
surat-surat bukanlah berdasarkan tauqifi, melainkan berdasarkan ijtihad seorang mufasir dan
tingkat pengetahuannya terhadap kemukjizatan Al Qur’an. Apabila korelasi itu halus maknanya
dan sesuai dengan asas-asas kebahasaan dalam bahasa Arab, maka korelasi tersebut dapat
diterima, sebaliknya bila korelasi itu bertentangan dengan kaidah-kaidah kebahasaan maka ia
tertolak.

Dari keterangan di atas dapatlah dipahami bahwa diterima tidaknya korelasi (hubungan)
ayat dengan ayat maupun hubungan surat dengan surat harus sejalan dengan asas-asas
kebahasaan. Karena dalam persoalan Munasabahkekuatan pemikiranlah yang berusaha mencari
dan menemukan hubungan pertalian atau persamaan antara rangkaian suatu pembicaraan.
Karena Munasabah merupakan persoalan yang menyangkut tafsir, maka bila sesuatu muncul dan
disampaikan berdasarkan rasionalisasi akal, tentu ia akan di terima, tetapi jika sebaliknya tentu ia
akan di tolak. Hal ini sejalan dengan kaidah yang dikemukakan para mufasir:

Il 4l J el e (e 13 Jsina al dpuilial)

Artinya : “Munasabah ialah soal akal, jika ia masuk akal ia akan di terima.” (Subhi al-
shalih, 1977).

Jadi pengertian munasabah itu tidak hanya sesuai dalam arti yang sejajar atau paralel saja,
melainkan yang kontradiksi pun termasuk munasabah, seperti sehabis menerangkan orang-orang
mukmin, lalu orang-orang kafir dan sebagainya. Sebab ayat-ayat al-Qur’an itu kadang-kadang
merupakan takhshish (pengkhususan) dari yang umum dan kadang-kadang sebagai penjelasan
yang kongkrit terhadap hal-hal yang abstrak.

Sering pula sebagai keterangan sebab dari sesuatu akibat seperti kebahagiaan setelah amal
sholeh dan seterusnya. Jika ayat-ayat itu hanya dilihat sepintas, memang seperti tidak ada
hubungan sama sekali antara ayat yang satu dengan ayat yang lain, baik dengan yang sebelumnya
maupun dengan yang sesudahnya. Karena itu tampaknya ayat atau surah itu seolah-oleh terputus
dan terpisah satu sama lain. Tetapi kalau diamati secara teliti, akan tampak adanya munasabah
atau kaitan yang erat antara yang satu dengan yang lain.

Karena itu, ilmu munasabah merupakan ilmu yang penting, karena ilmu ini bisa
mengungkapkan hikmah korelasi urutan ayat al-Qur’an, rahasia kebalaghahan al-Qur’an dan
menjangkau sinar petunjuknya. Lebih dari pada itu dengan ilmu ini, akan menghindarkan
seseorang untuk terjerumus pada pemahaman-pemahaman yang keliru, parsial (sepotong-
sepotong) terhadap berbagai ayat Allah. Manfaat lain dengan ilmu ini, rahasia ilahi dapat
terungkap dengan sangat jelas yang dengannya sanggahan dari-Nya bagi mereka yang selalu
meragukan keberadaan al-Qur’an sebagai wahyu akan tersampaikan.

18



Sekalipun ilmu munasabah ini merupakan hasil ijtthad, namun keberadaannya sangat
diperlukan. Oleh sebab itu, mayoritas mufassirin meletakan munasabah ini pada pangkal
pembahasannya agar kedudukan masing-masing ayat lebih jelas arahnya. Hal ini dilakukan karena
kadangkala suatu ayat merupakan tafsir atau bayan bagi ayat yang sebelumnya.

Oleh karena itu, neraca yang dipegang dalam menerangkan munasabah antara ayat
dengan ayat dan antara surat dengan surat, kembali kepada derajat tamatsul atau tasyabuh antara
maudhu-maudhunya. Jika munasabah itu terjadi pada urusan-urusan yang bersatu dan berkaitan
awal dan akhirnya, maka munasabah itulah yang dapat diterima akal dan dipahami. Tetapi jika
munasabah itu dilakukan terhadap ayat yang berbeda-beda sebabnya dan urusan urusan yang

tidak ada keserasian antara satu dengan yang lain, maka hal itu tidak termasuk tanasub (ash-
Shiddiqie, 1972: 41).

Macam-Macam Al-Munasabah

Menurut Qathan, almunasabah adalah "segi pertalian antara kalimat dengan kalimat
dalam satu ayat,atau antara ayat dengan ayat dalam banyak ayat,atau antara surat dengan surat"
(Iman, M.S., 2016). Sebagaimana yang terdapat dalam pengertian ALL-Munasabah (persesuaian)
menurut manaqathan,maka macam-macam Al-Munasabah adalah sebagai berikut;
Al-Munasabah Antar Kalimat

Yaitu persesuaian antara suatu kalimat dengan kalimat lainnya dalam satu ayat, seperti
Al-Istithrad (peralihan kepada penjelasan lain). Misalnya dalam QS.Al-A'raf (7): 26) yang artinya
"Hai anak adam, sesungguhnya kami telah menurunkan kepadamu pakaian untuk menutupi
auratmu dan pakaian indah untuk perhiasan. Dan pakaian takwa adalah yang paling baik.
Demikian itu merupakan sebagian dari tanda-tanda Allah, mudah-mudahan kamu selalu ingat".

Ayat ini, menurut Az-Zamakhsyari datang setelah pembicaraan tentang terbukanya aurat
adam-hawa menutupnya dengan daun. Hubungan ini dimaksudkan untuk menunjukkan bahwa
penciptaan pakaian berupa daun merupakan karunia Allah, telanjang dan terbuka aurat
merupakan suatu perbuatan yang hina, dan menutupnya merupakan bagian yang besar dari
takwa.

Al-Munasabah Antar Surat

Munasabah antar surat tidak tetlepas dati pandangan holistik Al-Qut'an yang
menyatakan Al-Qut'an sebagai "satu kesatuan" yang "bagian-bagian strukturnya terkait secara
integral". Hubungan dalam bentuk ini yaitu antara pembuka surat dengan pembuka surat
berikutnya. Pembahasan tentang munasabah antar surat dimulai dengan memposisikan surat al-
fatihah sebagai ummual-kitab (indukAlQur'an) ,sehingga penempatan surat tersebut sebagai surat
pembuka (al-fatihah) adalah sesuai dengan posisinya yang merangkum keseluruhan isi Al-Qur'an.
Penerapan munasabah-munasabah antar surat bagi surat al-fatthah dengan surat sesudahnya atau
bahkan keseluruhan surat dalam Al-Qut'an menjadi kajian paling awal dalam pembahasan dalam
masalah ini.

Surat al-fatihah menjadi ummual-kitab, sebab didalamnya terkandung masalah tauhid,
peringatan dan hukum-hukum, yang dari masalahnpokok itu berkembang sistem ajaran islam
yang sempurna melalui ayat-ayat dalam surat-surat setelah alfatihah. Ayat 1-3 suratal-fatihah
mengandung isi tentang tauhid, pujian hanya untuk Allah karena Dia-lah penguasa alam semesta
dan hari akhir, yang penjelasan rincinya dapat dijumpai secara tersebar diberbagai surat Al-
Qutr'an.

19



Salah satunya adalah surat Al-Ikhlas yang konon katanya sepadan dengan sepertiga Al-
Qur'an. Ayat 5 surat Al-fatihah (ihdinash-shirataal-mustaqim) mendapatkan penjelasan lebih rinci
tentang apa itu "jalan yang lurus" dipermulaan suratAl-Bagarah (alim,Jam,mim, dzalikaal-kitab
ularaibafih, hudanli AlMuttaqin). Atas dasar itu dapat disimpulkan bahwa teks dalam surat Al-
fatthah dan dalam surat Al-Bagarah berkesesuaian (munasabah). Al-fatihah berisi tema global
tentang aqidah,muamalah kisah,janji,dan ancaman. Sedangkan dalam surat AlBaqarah berisi
tentang penjelasan yang lebih rinci dari isi surat Al-fatihah.

Contoh lain dari munasabah antar surat adalah tampak dari munasabah antara surat Al-
Baqarah dengan surat Ali-imran. Keduanya menggambarkan hubungan antara "dalil" dengan
"keragu-raguan akan dalil". Maksudnya, surat Al-Bagarah "merupakan surat yang mengajukan
dalil mengenai hukum", karena surat ini memuat kaidah-kaidah agama, sementara surat Ali-
imran" sebagai jawaban atas keragu-raguan para musuh islam".

Lantas bagaimana hubungan surat Ali-imran dengan surat sesudahnya. Pertanyaan itu
dapat dijawab dengan menampilkan fakta bahwa setelah keragu-raguan dijawab oleh Ali-imran,
maka surat berikutnya (Al-Nisa) banyak memuat hukum-hukum yang mengatur hubungan sosial,
kemudian hukum-hukum ini diperluas pembahasannya dalam suratal-maidah yang memuat
hukum-hukum yang mengatur hubungan perdagangan dan ekonomi, hanya merupakan
instrumen bagi tercapainya tujuan dan sasaran lain, yaitu perlindungan terhadap keamanan
masyarakat, maka tujuan dan sasaran tersebut terkandung dalam surat Al-An'am dan Al-A'raf.

Adapun dalam Al-Munasabah antar surat terbagi lagi menjadi 3 hubungan, yaitu:

1) Hubungan antara satu surat dengan surat sebelumnya

Hasil penelitian yang didapatkan pada suratal-insyirah (12) dengan suratadhdhuha (11).
Tim tafsir menyebutkan bahwa munasabah surat ini (al-insyirah) dengan surat sebelumnya (adh-
dhuha). Pada surat adh-dhuha orang-orang yang beriman dijanjikan kehidupan yang lebih baik
yaitu kemenangan, maka jalan untuk mencapai kemenangan dijelaskan oleh suratal-insyirah, yaitu
orang-orang yang beriman menerima resiko perjuangan dengan kesabaran, didatangkannya
kemudahan setelah masa-masa sulit, serta diberikan tuntunan untuk meraih kemenangan.

As-Suyuthi menyimpulkan bahwa munasabah antarsatu surat dengan surat sebelumnya
berfungsi menerangkan atau menyempurnakan ungkapan pada surat sebelumnya. Sebagai
contoh, dalam surat Al-Fatihah [1] ayat 1 ada ungkapan alhamdulillah. Ungkapan ini berkorelasi
dengan surat Al-Baqarah [2] ayat 152 dan 186:Artinya: “Karena itu, ingatlah kamu kepada-Ku
niscaya Aku ingat (lupa) kepadamu, dan bersyukurlah kepada-Ku, dan janganlah kamu
mengingkari (nikmat)-Ku” (Q.S Al-Baqarah [2]; 152).

Berkaitan dengan munasabah macam ini, ada uraian yang baik yang dikemukakan Nasr
Abu Zaid. Ia menjelaskan bahwa hubungan khusus surat Al-Fatihah dengan surat Al-Bagarah
merupakan hubungan stilistikakebahasaan. Sementara hubungan-hubungan umum lebih
berkaitan dengan isi dan kandungan. Hubungan stilistikakebahasaan ini tercemin dalam
kenyataan bahwa surat Al-Fatihah diakhiri dengan doa: Ihdina Ash-shirath Almustaqim, shirath
Al-ladzina an’amta alaithim ghair Almaghdhubi ‘alaihim wa la adh-dhallin. Doa ini mendapatkan
jawabannya dalam permulaan surat AlBagarah Alif, Lam, Mim. Dzalika Al-Kitabu la raiba fihi
hudan li Al-muttaqin. Atas dasar ini, kita menyimpulkan bahwa teks tersebut berkesinambungan:
“Seolah-olah ketika mereka memohon hidayah (petunjuk) ke jalan yang lurus, dikatakanlah
kepada mereka: petunjuk yang lurus yang Engkau minta itu adanya di Al-Kitab (Al-Quran)”.

20



2) Hubungan antara penutup surat dengan awal surat berikutnya

Hasil penelitian yang didapatkan pada suratal-insyirah (12) dengan suratal-ashr (13).
Menurut penafsiran tim tafsir, pada akhir suratal-insyirah ditutup dengan pedoman dan rambu-
rambu untuk memenangkan dakwah dan perjuangan islam. Selanjutnya pada suratal-ashr
diterangkan bahwa komitmen untuk mencapai kemenangan dan kesuksesan hidup mesti disiplin
waktu, mengisinya dengan iman amal shaleh,dan saling menasehati.
3) Hubungan antara nama surat dengan isi atau tujuan surat

Hasil penelitian pada model ini pada suratat-takwir. Tim tafsir menjelaskan bahwa nama
at-takwir diambil dari kata al-kuwirat yang terdapat pada ayat pertama surat ini, memiliki arti
matahari yang digulung sehingga hilang cahayanya, menerangkan uraian kejadian dan kegentingan
hari kiamat.

Al-Munasabah antar ayat

Bentuk munasabah antar ayat adalah tampak dalam hubungan antara ayat pertama
dengan ayat terakhir dalam satu surat. Contoh dalam masalah ini misalnya dalam surah al-
mu'minun, ayat yang pertama berbunyi "innahulayuflihual-kafirun". Ayat pertama
menginformasikan keberuntungan dalam orang-orang mu'min, sedang ayat kedua tentang
ketidak-beruntungan orang-orang kafir.

Pada Al-Munasabah antar ayat terbagi menjadi 3, yaitu :

a. At-Tanzil (membandingkan dua hal yang sebanding menurut kebiasaan yang berakal).

Munasabah yang berpola kanat-tanzir terlihat pada adanya perbandingan antara ayat-ayat
yang berdampingan. Contoh pada surat Al-Anfal ayat 4-5. Pada ayat kelima,Allah memerintahkan
kepada Rasul-Nya agar terus melaksakan perintah-Nya meskipun para sabahatnya tidak
menyukainya. Sementara, Pada ayat keempat, Allah memerintahkannya agar tetap keluar dari
rumah untuk berperang. Munasabah antar kedua ayat tersebut diatas terletak pada perbandingan
antara ketidaksukaan para sahabat terhadap pembagian ghanimah yang dibagikan rasul dan
ketidaksukaan mereka untuk berperang.

b. Al-Mudhaddah (berlawanan).

Munasabah yang berpolakan Al-mudhalat terlihat pada adanya perlawanan makna
antarabsatu ayat makna yang lain yang berdampingan. Misalnyab dalam QS. AlBaqarah (2):6 yang
artinya "sesungguhnya orang-orang kafir sama saja engkau beri ingat mereka atau tidak beri
ingat,mereka tidak akan beriman". Ayat ini berbicara tentang watak orang-orang kafir dan sikap
mereka terhadap peringatan, sedangkan ayat-ayat sebelumnya berbicara tentang watak-watak
orang mukmin.

c. Takhallush

Dalam hal ini adalah perpindahan dari suatu permulaan pembicaraan kepada yang
dimaksud, menurut cara yang mudah, tersirat dan dengan kehalusan makna, sehingga tidak
mudah disadari oleh pendengar mengenai perpindahan dari makna pertama itu, kecuali jika
pengertian yang kedua sudah benar-benar terjadi, karena hubungan keduanya sangat erat.
Contohnya firman Allah surat Nur ayat 35 yang artinya:

“Allah (pemberi) cahaya (kepada) langit dan bumi....Cahaya diatas cahaya (betlapis-lapis),
Allah memberi petunjuk kepada cahaya Nya bagi orang yang Dia kehendaki, dan Allah
membuat perumpamaan perumpamaan bagi manusia. Dan Allah Maha Mengetahui
segala sesuatu.”

21



Al-Qur'an mengemukakan sifat cahaya dan tamsilnya, kemudian dilakukan takhallush
dengan menyebutkan "al-zurjdjah" (kaca) dengan sifat-sifatnya, lalu menyebutkan cahaya dan
minyak (al-zait) yang disambungkan dengannya. Selanjutnya, dilakukan pula takhallush dengan
mengemukakan katacal-syajarah (pohon), lalu muncul pula takhallush dengan menyebutkan sifat-
sifat al-zait (minyak), dan seterusnya ada pula takhallush lain yang menyebutkan sifat-sifat minyak
dan sifat -sifat cahaya yang dilipat gandakan dan akhirnya ada pula takhallush dari situ menuju
sifat Allah dengan memberikan petunjuk kepada siapa yang dikehendakinya.

Adapun salah satu contoh lain dari Al-munasabah didalam Al-Qur’an adalah tentang
firman Allah SWT berikut ini:

CEE Jaall 5 (VA )’y 8 Sl )5 (V)8 CHE ) ) Gy g S
(Y )&adals S a1 5 () ) Eiad

Artinya : “Maka apakah mereka tidak memperhatikan unta bagaimana dia diciptakan. Dan
langit, bagaimana ia ditinggikan? Dan gunung-gunung bagaimana ia ditegakkan? Dan
bumi bagaimana ia dihamparkan?" (Q.S. Al-Ghasiyah 88: 17-20).

Pertanyaannya, apa hubungan antara unta, langit, gunung dan bumi pada empat ayat
tersebut? Menurut Az-Zarkasyi, hubungannya sangat jelas jika dilihat dari kebiasaan para
pengembala unta di padang pasir. Kehidupan mereka sangat tergantung kepada ternak-ternak
yang mereka gembalakan. Satu hal yang sangat menjadi perhatian mereka adalah minuman untuk
unta-unta mereka tersebut. Harapan pertama adalah turunnya hujan, oleh sebab itu mereka
menengadah ke langit mengharapkan turunnya hujan. Setelah itu mereka mencari tempat
bernaung yaitu daerah pegunungan. Mereka tidak bisa berlama-lama menetap di suatu tempat,
maka mereka akan pindah dari satu tempat ke tempat lain di bumi ini. Itulah kaitan antara empat
hal tersebut dalam pikiran orang badui yang hidup dari menggembalakan ternak di padang pasir.

Dari pengertian dan perincian tersebut di atas dapatlah disimpulkan bahwa Munasabah
adalah pengetahuan yang menggali hubungan ayat dengan ayat dan hubungan surat dengan surat
dalam Al Qur’an . Hal ini berbeda dengan Ilmu Asbab al- Nuzul yang mengaitkan sejumlah ayat
dengan konteks sejarahnya, maka fokus perhatian ilmu Munasabah bukan terletak pada
kronologis-historis dari bagian-bagian teks, tetapi aspek pertautan antara ayat dan surat menurut
urutan teks, yaitu yang disebut dengan urutan bacaan, sebagai bentuk lain dari urutan turunnya
ayat (Nashr Hamid Abu Zaid, 1993).

Jadi pengertian munasabah itu tidak hanya sesuai dalam arti yang sejajar atau paralel saja,
melainkan yang kontradiksi pun termasuk munasabah, seperti sehabis menerangkan orang-orang
mukmin, lalu orang-orang kafir dan sebagainya. Sebab ayat-ayat al-Qur’an itu kadang-kadang
merupakan takhshish (pengkhususan) dari yang umum dan kadang-kadang sebagai penjelasan
yang kongkrit terhadap hal-hal yang abstrak.

Sering pula sebagai keterangan sebab dari sesuatu akibat seperti kebahagiaan setelah amal
sholeh dan seterusnya. Jika ayat-ayat itu hanya dilihat sepintas, memang seperti tidak ada
hubungan sama sekali antara ayat yang satu dengan ayat yang lain, baik dengan yang sebelumnya
maupun dengan yang sesudahnya. Karena itu tampaknya ayat atau surah itu seolah-oleh terputus
dan terpisah satu sama lain. Tetapi kalau diamati secara teliti, akan tampak adanya munasabah
atau kaitan yang erat antara yang satu dengan yang lain.

22



Kegunaan Mempelajari Al-Munasabah
Adapun kegunaan mempelajari Ilmu Munasabah dapat dijelaskan sebagai berikut:
1. Dapat menepis anggapan sebagian orang bahwa tema-tema Al-Qur’an kehilangan relevasi
antara satu bagian dan bagian yang lainnya. Contohnya terhadap firman Allah dalam surat
Al-Baqarah [2] ayat 189:

C 0T 6 ol 5l il 5 2Ty il e coa DAY e &g
j&//ﬂ,,c f.ap’_ B ’D;D. . )}5;;0 &i/ 7'?:’., ﬁo;,:: l/ _ ;‘. .
O 5AlES ATl ATl 5ail 55U 530 (e G l1 1 581 57 08T 2 5ll G155 (e

Artinya: “Mereka bertanya kepadamu tentang bulan sabit. Katakanlah: “Bulan sabit itu
adalah tanda-tanda waktu bagi manusia dan (bagi ibadat) haji; Dan bukanlah kebajikan
memasuki rumah-rumah dari belakangnya, tetepi kebajikan itu ialah kebajikan orang yang
bertakwa. Dan masukanlah ke rumah-rumah itu dari pintunya; dan bertakwalah kepada
Allah agar kamu beruntung.”(Q.S. Al-Baqgarah: 189).

Adapun orang yang membaca ayat tersebut tersebut tentu akan bertanya-tanya:
Apakah korelasi antara pembicaraan bulan sabit dengan pembicaran mendatangi rumah.
Dalam  penjelasan  munasabah  antara kedua pembicaraan itu, Az-Zarkasy
menjelaskan:“Sudah diketahui bahwa ciptaan Allah mempunyai hikmah yang jelas dan
mempunyai kemaslahatan bagi hamba-hamba-Nya, maka tingalkan pertanyaan tentang hal
itu, dan perhatikanlah sesuatu yang engkau anggap sebagai kebaikan, padahal sama sekali
bukan merupakan sebuah kebaikan.”

2. Mengetahui persambungan atau hubungan (korelasi) antara bagian Al-Quran, baik
antarakalimat atau antarayat maupun antarsurat, sehingga lebih memperdalam pengetahuan
dan pengenalan tentang kitab Al-Quran dan memperkuat keyakinan terhadap kewahyuan
dan kemukjizatannya.

3. Dapat diketahui mutu dan tingkat kebalaghahan bahasa Al-Quran dalam konteks kalimat-
kalimatnya yang satu dengan yang lainnya (berkorelasi), serta persesuaian ayat atau surat
yang satu dengan yang lainnya.

4. Dapat membantu dalam menafsirkan ayat-ayat Al-Quran secara lebih tepat dan akurat
setelah diketahui hubungan suatu kalimat atau ayat dengan kalimat atau ayat yang lain.

5. Menjadikan bagian-bagian kalam sebagiannya dengan sebagian yang lain menjadi satu
kesatuan yang utuh sehingga semakin kuat pertalian antara ayat dan surat.

6. Menghilangkan keraguan dalam hati karena mampu menemukan kehalusan susunan kata
dan hikmah-hikmah urutan dan tertib ayat dan surat.

7. Dapat menentukan dan mengetahui pemahaman tentang makna-makna ayat serta
mengetahui pengertian dan definisi ayat yang dimaksud.

8. Mengetahui dengan jelas rahasia pengulangan ayat-ayat tentang kisah-kisah dalam al-Qur’an.

9. Mengetahui rahasia dan hikmah di sebalik pensyariatan hukum.

Pentingnya Al-Munasabah

Setelah menjelaskan manfaat dan kegunaan ilmu munasabah dapatlah disimpulkan bahwa
begitu penting dan urgennya keberadaan ilmu munasabah dalam menafsitkan al-Qur™an.
Sehingga dapat dikatakan bahwa ilmu munasabah al-Qur*an merupakan ilmu yang paling mulia
dengan pertimbangan bahwa setiap ilmu adalah mulia karena kemuliaan tema dan topiknya,

23



begitu juga dengan mulianya tema mencari korelasi dan pertalian antara ayat dan surat,
mengantarkan kepada mulianya ilmu munasabah al-Qur’an.

Dalam kaitannya dengan penafsiran al-Qur™an, munasabah juga membantu dalam
interpretasi dan takwil ayat dengan baik dan cermat. Di antara para mufassir menafsirkan ayat
atau surat dengan menampilkan asbab al-nuzul ayat atau surat. Tetapi sebagian dari mereka
bertanya-tanya, manakah yang harus didahulukan? Aspek asbab al-nuzulnya atau kah
munasabahnya? Hal ini menunjukkan adanya kaitan yang erat antara ayat yang satu dengan
lainnya dalam rangkaian yang serasi. Dan peran serta fungsi munasabah sangat urgen dan
penting dalam proses penafsiran ayat-ayat al-Qur“an.

Terlepas dari perbedaan pendapat para ulama tafsir tentang pentingnya ilmu munasabah
daalam menafsirkan ayat-ayat al-Qur™an, yang pasti keberadaan ilmu munasabah sebagai disiplin
ilmu , telah diakui dalam dunia ilmu-ilmu al-Qur™an, Pemuatan ilmu munasabah dalam hampir
setiap kitab ulum al-Qur“an, mengisyaratkan hal itu. Bahkan ada beberapa kitab yang oleh
pengarangnya dikhususkan membahas ilmu munasaabah seperti “Al-Burhan fi Munasabat
Tartibi Suwar al-Qur’an” karya Abi Hayyan (Abu Jakfar bin Zubair) dan “Nazhm al-Durar fi
Tanasub al-Ayi wa al-Suwar” karya Burhanuddin al-Biga™i.

Di antara mufassir yang paling banyak menyinggung tentang munasabah dalam kitab
tafsirnya adalah Imam Fakhr al-Din al-Razi, pengarang kitab “Mafatih al-Ghaib fi Tafsir al-
Qur’an”. Beliau mengatakan bahwa kebanyakan perbendaharaan al-Qur™an justru terletak pada
tata letak dan tertib urutan dan pertalian antara ayat-ayatnya. Pernyataan al-Zarkasyi di atas
mengisyaratkan pentingnya peran ilmu munasabah dalam menafsirkan al-Qur“an.

Pernyataan senada tentang besarnya peran ilmu munasabah dalam tafsir, dikemukakan
oleh ulama tafsir lain seperti ,,Jzzuddin bin abd al-Salam, beliau mengatakan bahwa ilmu
munasabah sebagai “ilmu hasan” (ilmu yang baik), sedangkan Abu Bakar bin al-Arabi dan al-
Zarkasyi menjuluki ilmu munasabah sebagai “ilmu azhim” (ilmu yang agung) dan “ilmu syarif”
(ilmu yang mulia). Al-Zarkasyi pernah mengatakan bahwa dengan ilmu munasabah kecerdasan
akal seseorang dapat diukur, begitu juga dengan bobot pemikirannya.

Kesimpulan

Secara bahasa Al-Munasabah berasal dari kata “nasaba-yunasibu-munasabatan” yang
artinya dekat (qarib). Adapun Al-Munasabatu artinya sama dengan Al-Qarabatu yang berarti
mendekatkan dan juga Al-Musyakalah yang artinya menyesuaikan. Sementara kata Al-Nasibu
menurut Al-Zarkasyi (wafat pada tahun 794 H) adalah sama artinya dengan Al-Qaribu Al-
Muttasil yang artinya dekat dan bersambungan.

Secara terminologi yang dimaksud dengan munasabah adalah mencari kedekatan,
hubungan, kaitan, antara satu ayat atau kelompok ayat dengan ayat atau kelompok ayat yang
berdekatan, baik dengan yang sebelumnya maupun yang sesudahnya. Selain itu pengertian yang
beragam juga muncul dari kalangan para ulama terkait dengan ilmu munasabah ini.

Jika ditinjau dari sifat munasabah atau keadaan persesuaian dan persabungannya, maka
munasabah itu ada dua macam:Persesuaian yang nyata atau persesuaian yang tampak jelas,yaitu
persesuaian antara bagian Al-Qut'an yang satu dengan bagian AlQut'an yang lain tampak jelas
dan kuat,karena kaitan antara surat yang satu dengan surat yang lain erat sekali. Begitu penting
dan urgennya keberadaan ilmu munasabah dalam menafsirkan al-Qur“an. Schingga dapat

dikatakan bahwa ilmu munasabah al-Qur®an merupakan ilmu yang paling mulia dengan

24



pertimbangan bahwa setiap ilmu adalah mulia karena kemuliaan tema dan topiknya, begitu juga
dengan mulianya tema mencari korelasi dan pertalian antara ayat dan surat, mengantarkan kepada
mulianya ilmu munasabah al-Qur’an.

Sekalipun ilmu munasabah ini merupakan hasil ijtihad, namun keberadaannya sangat
diperlukan. Oleh sebab itu, mayoritas mufassirin meletakan munasabah ini pada pangkal
pembahasannya agar kedudukan masing-masing ayat lebih jelas arahnya. Hal ini dilakukan karena
kadangkala suatu ayat merupakan tafsir atau bayan bagi ayat yang sebelumnya.

Daftar Pustaka

Abdul Jalal, Ulumul Qur’an, Surabaya: Dunia Ilmu, 2000.

Ahmad Syadali, Ulumul Qur'an I, Bandung, Pustaka Setia, 1997.

Ajahari. 2018. Ulumul Qur'an (Lmu-Limn Al-Qur'an). Y ogyakarta: Aswaja Pressindo.

Al-Suyuthi, AFLltgan fi Ulnm al-Qur'an, Beirut : al-Maktabah al-Saqafiyyah, jilid 11, tt.

Burhanuddin Al-Biqa’i, Naghm Ad-Durar fi Tanasub Al-Ayat was As-Suwar, Jilid 1, Majlis Da’irah
AlM2’arif An-Nu’maniyah bi Haiderab, India, 1969.

Chollisni, A., Syahrani, S., Dewi, S., Utama, A. S., & Anas, M. (2022). The concept of creative
economy development-strengthening post covid-19 pandemic in Indonesia: Strategy and
public policy management study. Lznguistics and Culture Review, 6, 413-426.

Devani, S., W. Hernawan, & I. F. S. R. Khairani. (2017). Munasabah Dalam Safwah At-Tafasir
Karya Muhammad ‘Ali Al-Sabuni. Jurmal Studi Al-Qur'an dan Tafsir, 2(1), 199-215.

Hendri,A.(2019). Problematika Teori Munasabah Al-Quran.

llyas, Y. 2013. Kutiah Ulumul Qur'an. Yogyakarta: ITQAN Publishing.

Iman, F. (1997). Munasabah Al-Qurt’an. Jurnal Al-Qalam, 12(63), 45-55.

Manna al-Qaththan, Mabahits fi Ulum al-Quran, (Beirut: Mansyurat al-Asr al-Hadits, 1973).

Muhammad Chirzin, a’-Qur'an dan ‘Ulnm al-Qur'an (Yogyakarta: Dana Bhakti Prima Yasa, 1998).

Musaddad, E. (2005). Munasabah dalam Al-Qur’an. Jurnal Al-Qalam, 22(3), 409-435.

Muslimin,M.(2005). Munasabah dalam al-Qurt’an. Jurmal Tribakt.

Nashr Hamid Abu Zaid, Mafbum al-Nash Dirasah fi "Ulum al-Qur'an, Tetj. Khoiron Nahdliyin
(Yogyakarta: LKiS, 1993).

Nata, A. 2005. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Gaya Media Pratama.

Rahmatullah, A. S., Mulyasa, E., Syahrani, S., Pongpalilu, F., & Putri, R. E. (2022). Digital era 4.0:
The contribution to education and student psychology. Linguistics and Culture Review, 6, 89-
107.

Sahid. 2016. Ulum Al-Qur'an (Memahami Otentifikasi Al-Quran). Surabaya: Penerbit Pustaka Idea.

Said, H. A. (2016). Menggagas Munasabah Al-Qur’an: Peran dan Model Penafsiran Al-Qur’an.
Jurnal Studia Islamika, 13(1), 1-34.

Sholihin, R. (2018). Munasabah Al-Qur’an: Studi Menemukan Tema Yang Saling Berkorelasi
Dalam Konteks Pendidikan Islam. Journal of Islamic and Law Studies, 2(1), 1-20.

Subhi al-shalih, Mabahits Fi Ulum Al-Qur'an (Beirut: Dar Al-Malayin, 1977),152.

Supriyanto, J. (2013). Munasabah Al-Qur’an: Studi Korelatif Antar Surat Bacaan Shalat-Shalat
Nabi. Jurnal Intizar, 19(1), 47-68.

Syahrani, S. (2018). Manajemen Kelas yang Humanis. Alrsalah, 14(1), 57-74.

Syahrani, S. (2019). Manajemen Pendidikan dengan Literatur Qut’an. Darul Ulnm: Jurnal - Iimiah
Keagamaan, Pendidikan dan Kemasyarakatan, 191-203.

Syahrani, S. (2021). Anwaha's Education Digitalization Mission. Indonesian Journal of Education
(INJOE), 1(1), 26-35.

Syahrani, S. (2022). Kesiapan Santri Dalam Mengikuti Analisis Nasional PKPPS Anwarul
Hasaniyyah (Anwaha) Kabupaten Tabalong. Adiba: Journal of Education, 2(1), 23-31.

25



Syahrani, S. (2022). Peran Wali Kelas Dalam Pembinaan Disiplin Belajar di Pondok Pesantren
Anwarul Hasaniyyah (Anwaha) Kabupaten Tabalong. _A/Qalam: [urnal lmiah Keagamaan
dan Kemasyarakatan, 16(1), 50-59.

26



