
 
   

e-ISSN: 2809-3712  

 

 

 

MENGENAL AL-MUNASABAH 

Fitri Yani 
Mahasiswa STAI Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai Kalimantan Selatan, Indonesia 
Corresponding author email: Fitri02612@gmail.com 

Faizah 
Mahasiswa STAI Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai Kalimantan Selatan, Indonesia  
faiizaah27@gmail.com  

Dona Sholehah 

Mahasiswa STAI Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai Kalimantan Selatan, Indonesia  
donasholehahampukung@gmail.com   

 
Abstract 
The Qur'an is the word of God which is also a miracle that was revealed to the prophet Muhammad in Arabic, 
which reached mankind by means of al-tawatur (directly from the Apostle to his people), which was then contained 
in the manuscripts. The holy book Al-Quran was revealed by Allah as a guide for mankind, especially for those 
who are pious. Understanding the instructions contained in the Qur'an needs to be supported by related sciences, 
for example: asbab an-nuzul, munasabah, makki and madani and so on. Among the many discussions of the 
Qur'anic sciences, one of them is about munasabah. Munasabah discusses the relationship between one letter or 
verse with another letter or verse, this is part of the Ulum Al-Qur'an. the scholars of the Qur'an include the 
science of munasabah, namely knowledge of the relationship, the relationship between verses and suras in the 
Qur'an as part of the Ulumul Qur'an. As part of the linguistics of the Qur'an, munasabah has an important 
position in an effort to understand the text of the Qur'an integrally. Because the systematic placement, by some 
people, is considered to be arranged by God, who of course has wisdom behind the arrangement. 
 
Keywords: Munasabah, Ulum Al-Quran, Form of Munasabah. 

 
Abstrak 
Al-Qur’an merupakan kalam Allah yang mana sekaligus merupakan mukjizat yang diturunkan 
kepada nabi Muhammad dalam bahasa Arab, yang sampai kepada umat manusia dengan cara al-
tawatur (langsung dari Rasul kepada umatnya), yang kemudian termaktub dalam mushaf. Kitab 
suci Al-Quran diturunkan Allah sebagai petunjuk untuk umat manusia, terkhusus lagi bagi orang 
yang bertaqwa. Memahami petunjuk yang terkandung dalam AlQuran perlu didukung dengan 
ilmu-ilmu yang terkait, misalnya: asbab an-nuzul, munasabah, makki dan madani dan seterusnya. 
Di antara sekian banyak bahasan ilmu-ilmu Al Qur’an , salah satunya adalah tentang munasabah. 
Munasabah membahas keterkaitan antara satu surat atau ayat dengan surat atau ayat lain, ini 
merupakan bagian dari Ulum Al-Qur’an. para ulama al-Qur’an memasukkan ilmu munasabah, 
yaitu pengetahuan tentang keterkaitan, hubungan antar ayat dan surah dalam al-Qur’an sebagai 
bagian dari Ulumul Qur’an. Sebagai bagian dari ilmu linguistik Al-Quran, munasabah mendapat 
kedudukan penting dalam upaya memahami teks Al Qur’an secara integral. Sebab sistematika 
peletakannya, oleh beberapa orang dianggap, diatur oleh Allah yang sudah tentu memiliki hikmah 
dibalik penyusunan tersebut. 
 
Kata Kunci: Munasabah, Ulum Alquran, Bentuk Munasabah 

 

 

 

13

mailto:Fitri02612@gmail.com
mailto:faiizaah27@gmail.com
mailto:ng@gmail.com


 
 

Pendahuluan  

Kitab suci Al-Qur’an merupakan kitab yang berisi berbagai petunjuk dan peraturan yang 

disyari’atkan dan Al-Qur’an memiliki sebab dan hikmah yang bermacam. Dalam ayat-ayat Al-

Qur’an memiliki maksud-maksud tertentu yang diturunkan sesuai dengan situasi dan kondisi 

yang membutuhkan, turunnya ayat juga bersangkutan dengan peristiwa yang terjadi pada masa 

itu. Susunan ayat-ayat dan surah-surahnya ditertibkan sesuai dengan yang terdapat dalam lauh al-

mahfudh, sehingga tampak adanya persesuaian antara ayat satu dengan ayat yang lain dan antara 

surah satu dengan surah yang lain.  

 Ayat-ayat al-Qur’an telah tersusun sebaik-baiknya berdasarkan petunjuk dari Allah SWT, 

sehingga pengertian tentang suatu ayat kurang dapat dipahami begitu saja tanpa mempelajari 

ayat-ayat sebelumnya. Kelompok ayat yang satu tidak dapat dipisahkan dengan kelompok ayat 

berikutnya. Antara satu ayat dengan kelompok ayat berikutnya. Antara satu ayat dengan ayat 

sebelum dan sesudahnya mempunyai hubungan yang erat dan kait mengait, merupakan mata 

rantai yang sambung bersambung. Karena itu timbul cabang dari Ulumul Qur’an yang khusus 

membahas persesuaian-persesuaian tersebut, yang disebut dengan Ilmu Munasabah. 

Memahami keterkaitan (korelasi) antara yang satu dengan yang lain sebagai satu kesatuan 

merupakan sebuah keniscayaan. Dalam konteks Al-Quran, pemahaman terhadap ayat yang satu 

dengan yang lain, surah yang satu dengan yang lain sebagai sebuah kesatuan yang terkoneksi 

antara yang satu dengan lainnya adalah merupakan studi yang mesti dipelajari. Dari uraian 

tersebut, maka tulisan kali ini akan menelaah lebih jauh tentang berbagai hal terkait dengan 

makna Al-Munasabah baik dari segi pengertiannya secara etimologi maupun teminologi. 

Pentingnya mengetahui informasi tentang ilmu munasabah dalam ulum alquran yang benar harus 

sering disebarkan, jangan sampai tenggelam dimakan zaman, terlebih kita sudah masuk era 

digital, (Rahmatullah, A. S., et al., 2022) karena semua orang sudah adaptif terhadap dunia digital, 

minimal melalui HP, (Syahrani, S. 2021) dengan tetap disebarkannya informasi ilmu munasabah 

dalam ulum alquran, maka dengan begitu menjadi langkah pembinaan dan penyebaran informasi 

terkait sejarah kitab suci umat Islam, (Syahrani, S., 2022) sehingga diharapkan informasi ilmu 

munasabah dalam ulum alquran yang benar tidak tenggelam termakan zaman, (Syahrani, S., 2022) 

dan secara informatika terkesan lebih termanajemen, (Syahrani, S., 2018) terlebih pentingnya 

manajemen termasuk manajemen penyampaian informasi siklus penulisan alquran sudah 

diungkapkan dalam banyak ayat alquran, (Syahrani, S., 2019) dan hal ini bagian dari strategi 

penyebaran informasi keislaman (Chollisni, A., et al., 2022). 

Penelitian yang dilakukan ini adalah dengan kajian literatur, yang mana kajian dalam 

penelitian ini memiliki prosedur tersendiri sehingga dianggap tidak ada perbedaan dalam 

pembuatan karya ilmiah. Menurut Creswell, John. W. (2014) menyatakan bahwa kajian literatur 

adalah ringkasan tertulis mengenai artikel dari jurnal, buku, dan dokumen lain yang 

mendeskripsikan teori serta informasi baik masa lalu maupun saat ini mengorganisasikan pustaka 

ke dalam topik dan dokumen yang dibutuhkan. 

 Jenis data yang digunakan penulis dalam penelitian ini adalah data yang diperoleh dari 

studi literatur. Studi literatur adalah cara yagn dipakai untuk menghimpun data-data atau sumber-

sumber yang berhubungan dengan topik yang diangkat dalam suatu penelitian. Data-data yang 

sudah diperoleh kemudian dianalisis dengan metode analisis deskriptif. Metode analisis deskriptif 

dilakukan dengan cara mendeskripsikan fakta-fakta yang kemudian disusul dengan analisis, tidak 

semata-mata menguraikan, melainkan juga memberikan pemahaman dan penjelasan secukupnya. 

 

14



 
 

Hasil dan Pembahasan 

Al-Munasabah Secara Etimologi 

Secara bahasa Al-Munasabah berasal dari kata “nasaba-yunasibu-munasabatan” yang 

artinya dekat (qarib).  Jika dikatakan “Ahmad yunasibu dengan Zaid” maka maksudnya adalah 

bahwa “Ahmad menyerupai Zaid dalam bentuk fisik dan sifat”. Jika keduanya munasabah dalam 

pengertian saling terkait, maka namanya adalah menjadi kerabat (qarabah).  

Adapun Al-Munasabatu artinya sama dengan Al-Qarabatu yang berarti mendekatkan dan 

juga Al-Musyakalah yang artinya menyesuaikan. Sementara kata Al-Nasibu menurut Al-Zarkasyi 

(wafat pada tahun 794 H) adalah sama artinya dengan Al-Qaribu Al-Muttasil yang artinya dekat 

dan bersambungan.  

Al-Munasabah searti dengan al-Muqārabah yang mengandung arti mendekatkan dan 

menyesuaikan. Al-Suyūthī juga mengurai kata munāsabah berarti perhubungan, pertalian, 

pertautan, persesuaian, kecocokan dan kepantasan. Kata Al-Munasabah, ada sinonim (murādif) 

dengan kata al-muqārabah dan al-musyākalah, yang masing-masing berarti kedekatan dan 

persamaan. 

Imam Al-Suyuti mengartikan munasabah dalam bahasa adalah Al-Mushakalah 

(keserupaan) dan Al-Muqarabah (kedekatan). Tempat kembalinya pada ayat-ayat yang satu makna 

dan menghubungkan dengan ayat tersebut, baik yang umum atau yang khusus, yang bersifat logis 

atau indrawi, khayalan atau keterkaitan yang bersifat logika, seperti antara sebab dan akibat antara 

dua hal yang sepadan, dua hal yang berlawanan. Menurut beliau, munasabah adalah ilmu yang 

mulia tapi sedikit sekali perhatian mufasir terhadapnya lantaran kehalusan ilmu ini. 

Pengertian Munasabah ini juga sama artinya dengan 'illat hukum dalam bab qiyas yakni 

sifat-sifat yang berdekatan dengan hukum. Maksud pengertian 'illat hukum disini adalah 

kesamaan antara hukum asal dengan cabang (far'un). Sejalan dengan hal tersebut kaitannya 

dengan Munasabah yang akan di bahas disini adalah Munasabah ayat dengan ayat dan 

Munasabah surat dengan surat dalam Al-Qur’an. 

Ahmad Izzan mengartikan munasabah secara bahasa artinya cocok, patut atau sesuai, 

mendekati. Jika dikatakan bahwa A munasabah dengan B, berarti A mendekati atau menyerupai 

B.  Dengan lain perkataan bahwa munasabah berarti persesuaian atau relevansi, yaitu hubungan 

persesuaian antara ayat/surah yang satu dengan ayat/ surah yang sebelum atau sesudahnya. 

Ilmu Munasabah adalah ilmu yang menerangkan hubungan antar ayat ataupun surah yang 

satu dengan ayat ataupun surah yang lain. Karena itu, sebagian pengarang menamakan ilmu ini 

dengan “Ilmu Tanâsubil Ayati Was Suwari,” yang artinya juga sama, yaitu ilmu yang menjelaskan 

persesuaian antar ayat atau surah yang satu dengan ayat atau surah yang lain (Abdul Jalal, 2000).  

Senada dengan itu Syadali mengatakan bahwa munasabah ialah ilmu yang menerangkan korelasi 

atau hubungan antara suatu ayat dengan ayat lain, baik yang ada dibelakangnya atau ayat yang ada 

di mukanya (Ahmad Syadali, 1997). 

Manna’al-Qattan dalam kitabnya Mabahits fi Ulum al-Qur’an, munasabah menurut 

bahasa di samping berarti muqarabah juga musyakalah (keserupaan). Ilmu munasabah disebut 

juga “Ilmu Tanasub Al Ayat”. Ilmu Tanasub Al Ayat adalah ilmu yang menerangkan persesuaian 

antara suatu ayat dengan ayat yang sebelumnya dan dengan ayat yang sesudahnya. Secara 

harfiyah, kata munasabah berarti perhubungan, pertalian, pertautan, persesuaian, kecocokan dan 

kepantasan. 

Dari beberapa pengertian di atas dapat dipahami bahwa munasabah adalah ilmu yang 

membahas tentang segi-segi hubungan antar ayat atau beberapa surah al-Qur’an. Apakah 

15



 
 

hubungan itu berupa kaitan antara ‘am (umum) atau khas (khusus) atau antara abstrak dan 

konkrit, atau antara sebab akibat, atau antara illat dengan ma’lulnya, atau antara rasionil dan 

irasionilnya, atau antara dua hal yang kontradiktif.  

Jadi pengertian munasabah itu tidak hanya sesuai dalam arti yang sejajar atau paralel saja, 

melainkan yang kontradiksi pun termasuk munasabah, seperti sehabis menerangkan orang-orang 

mukmin, lalu orang-orang kafir dan sebagainya. Sebab ayat-ayat al-Qur’an itu kadang-kadang 

merupakan takhshish (pengkhususan) dari yang umum dan kadang-kadang sebagai penjelasan 

yang kongkrit terhadap hal-hal yang abstrak.  

 
Al-Munasabah Secara Terminologi  

Secara terminologi yang dimaksud dengan munasabah adalah mencari kedekatan, 

hubungan, kaitan, antara satu ayat atau kelompok ayat dengan ayat atau kelompok ayat yang 

berdekatan, baik dengan yang sebelumnya maupun yang sesudahnya. Termasuk mencari kaitan 

antara ayat yang berada pada akhir sebuah surat dengan ayat yang berada pada awal surat 

berikutnya atau antara satu surat dengan surat sesudah atau sebelumnya.   

Selain itu pengertian yang beragam juga muncul dari kalangan para ulama terkait dengan 

ilmu munasabah ini. Imam al-Sayuthi mengutip Ibnu Arabi mendefinisikan munasabah kepada 

keterkaitan ayat-ayat al-Qur‟an antara sebagiannya dengan sebagian yang lain sehingga ia terlihat 

sebagai suatu ungkapan yang rapi dan sistematis (Al-Suyuthi, tth). 

Menurut Chirzin, munasabah secara etimologi dapat di gunakan dalam konteks hukum, 

misalnya munasabat al-‘illah dalam konteks qiyas (analogi), yakni suatu sifat yang berdekatan 

dengan hukum. Dalam hal ini, adanya sifat tersebut menunjukkan adanya hukum (Muhammad 

Chirzin, 1998). Hanya saja, kajian ini menekankan pada studi al Qur’an, yakni munasabah yang 

terdapat di dalam al-Qur’an. Sedangkan Menurut al-Zarkashi muhasabah adalah : 

 

 الَْمُناَسَبةَُ أمََرٌ مَعقْوُْلُ إِذاَعُرِضَ عَلىَ الْعقُوُْلِ تلَقََّتهُْ باِ الْقبَوُلِ 

Artinya: “Munasabah adalah suatu perkara yang dapat dipahami oleh akal. Tatkala 
dihadapkan kepada akal, pasti akal itu akan menerimanya.” 

 

Menurut Ibn Al-’Arabi munasabah adalah: 

 

ِ الْقرُْاٰنِ بعَْضِهَا ببِعَْضٍ حَتَّى تكَُوْنَ كَالْكَلِمَةِ الْوَاحِدةَِ مُتَّسِقةَِ  مَةِ الْمَعاَنِ  ارِْتبَاِطُ أيَ  ِِ َ يْ مُنْت

يمٌْ  ِِ  الْمَباَنيِ عِلْمٌ عَ

Artinya: “Munasabah adalah keterkaitan ayat-ayat Al-Quran sehingga seolah-olah 
merupakan satu ungkapan yang mempunyai kesatuan makna dan keteraturan redaksi. 
Munasabah merupakan ilmu yang sangat agung.”  

 

Menurut Al-Biqa’i (1969) “Munasabah adalah suatu ilmu yang mencoba mengetahui 

alasan-alasan dibalik susunan atau urutan bagian-bagian Al-Qur’an, baik ayat dengan ayat, atau 

surat dengan surat”. Jadi, dalam konteks ‘Ulum Al Quran, munasabah berarti menjelaskan 

korelasi makna antar ayat atau antar surat, baik korelasi itu bersifat umum atau khusus; rasional 

(‘aqli), persepsi (hassiy), atau imajinatif (khayali); atau korelasi berupa sebab-akibat, ‘illat dan 

ma’lul, perbandingan dan perlawanan. 

16



 
 

Abu Ja’far Ibn Zubayr adalah ulama yang pertama kali menulis munasabah secara 

tersendiri, beliau adalah guru dari Abu Hayyan, kemudian setelah itu disusul oleh Imam Fakhr al-

Din al-Razi. Akan tetapi, imam Fakhr al-Din adalah ulama yang paling banyak mengemukakan 

munasabah dalam penafsiran al-Qur’an menurut Imam al-Zarkaysi.  

Meskipun Abu Ja'far adalah ulama pertama yang menulis secara terpisah, namun yang 

mula-mula memperkenalkan ilmu ini di Baghdad yang sebelumnya tidak ada yang 

membicarakannya adalah Imam Abu Bakr al-Naisaburi (w.324 H.). Ulama yang membahas 

tentang munasabah al Qur’an secara lengkap adalah Ibrahim bin ‘Umar al-Biqa'i (w.885 H./1480 

M.) dalam kitabnya yang berjudul Nazhm Ad-Durar fi Tanasub Al-Ayat Wa As-Suwar. 

Dari beberapa pengertian di atas dapat dipahami bahwa muna sabah adalah ilmu yang 

membahas tentang segi-segi hubungan antar ayat atau beberapa surah al-Qur’an. Apakah 

hubungan itu berupa kaitan antara ‘am (umum) atau khas (khusus) atau antara abstrak dan 

konkrit, atau antara sebab akibat, atau antara illat dengan ma’lulnya, atau antara rasionil dan 

irasionilnya, atau antara dua hal yang kontradiktif.  

Menurut Manna’al-Qattan (1973) munasabah adalah: 

 

رْتبِاَطِ بيَْنَ الْجُمْلةَِ وَ الجُْمْلةَِ فِ  ت المعد دة ى الْْيَةَِ الْووَحِدةَِ أوَْ بيَْنَ الْْيَةَِ و الْْيَةَِ فىِ الْياتوَجْهُ الِْْ

 أو بين الس ورةِ وَ الس ورةِ 

 Dalam kitab beliau Mabahits fi Ulum al-Qur’an, munasabah menurut istilah ulum al-Qur’an 

berarti pengetahuan tentang berbagai hubungan di dalam Al Qur’an, yang meliputi : segi-segi 

hubungan antara satu kalimat dalam ayat, antara satu ayat dengan ayat lain dalam banyak ayat 

atau antara satu surat dengan surat lain.  

Dari pengertian dan perincian tersebut di atas dapatlah disimpulkan bahwa Munasabah 

adalah pengetahuan yang menggali hubungan ayat dengan ayat dan hubungan surat dengan surat 

dalam Al Qur’an . Hal ini berbeda dengan Ilmu Asbab al- Nuzul yang mengaitkan sejumlah ayat 

dengan konteks sejarahnya, maka fokus perhatian ilmu Munasabah bukan terletak pada 

kronologis-historis dari bagian-bagian teks, tetapi aspek pertautan antara ayat dan surat menurut 

urutan teks, yaitu yang disebut dengan urutan bacaan, sebagai bentuk lain dari urutan turunnya 

ayat (Nashr Hamid Abu Zaid, 1993). 

Adanya pengetahuan tentang Munasabah di dalam Al Qur’an ini di dasarkan pada suatu 

pendapat bahwa susunan ayat, urutan kalimat dan surat-surat dalam Al Qur’an disusun secara 

tauqifi bukan ijtihadi. Karenanya penempatan ayat, kalimat dan surat tersebut berdasarkan 

tauqifi, itulah yang hendak kita cari, sebab dibalik penempatan ayat dan surat seperti itu tentu ada 

hikmah yang terkandung di dalamnya. Sebaliknya pendapat yang mengatakan bahwa susunan 

ayat, urutan kalimat dan surat- surat dalam Al Qur’an di susun secara ijtihadi jelas akan 

meruntuhkan teori munasabah dalam Al Qur’an. 

Sejalan dengan pendapat di atas, Nashr Hamid Abu Zaid dalam bukunya Mafhum al-

Nash mengatakan bahwa dasar Munasabah antar ayat dan surat-surat adalah bahwa teks 

merupakan kesatuan struktural yang bagian-bagiannya saling berkaitan. Tugas mufasir adalah 

berusaha menemukan hubungan-hubungan tersebut atau munasabah yang mengaitkan antara 

ayat dengan ayat pada satu pihak,dan antara surat dengan surat di pihak lain. Oleh karena itu, 

untuk mengungkapkan hubungan-hubungan tersebut dibutuhkan kemampuan dan ketajaman 

pandangan mufasir dalam menangkap cakrawala teks. 

17



 
 

Sebagaimana al-Suyuthi, Nashr Hamid Abu Zaid mengungkapkan bahwa Munasabah ada 

yang bersifat umum dan ada yang bersifat khusus, ada yang rasional, perseptif, atau imajinatif. Ini 

menurut Abu Zaid menunjukkan bahwa hubungan- hubungan atau Munasabah-Munasabah 

merupakan kemungkinan-kemungkinan. Kemungkinan-kemungkinan ini harus diungkap dan 

ditentukan pada setiap bagian teks oleh mufasir. Mengungkapkan hubungan-hubungan antara 

ayat dengan ayat dan antara surat dengan surat bukan berarti menjelaskan hubungan-hubungan 

yang memang ada secara inhernt dalam teks, tetapi membuat hubungan-hubungan antara akal 

mufasir dengan teks. Melalui hubungan inilah, hubungan antara bagian teks dapat diungkapkan. 

Sekalipun demikian, pengetahuan mengenai korelasi (Munasabah) antara ayat- ayat dan 

surat-surat bukanlah berdasarkan tauqifi, melainkan berdasarkan ijtihad seorang mufasir dan 

tingkat pengetahuannya terhadap kemukjizatan Al Qur’an. Apabila korelasi itu halus maknanya 

dan sesuai dengan asas-asas kebahasaan dalam bahasa Arab, maka korelasi tersebut dapat 

diterima, sebaliknya bila korelasi itu bertentangan dengan kaidah-kaidah kebahasaan maka ia 

tertolak. 

Dari keterangan di atas dapatlah dipahami bahwa diterima tidaknya korelasi (hubungan) 

ayat dengan ayat maupun hubungan surat dengan surat harus sejalan dengan asas-asas 

kebahasaan. Karena dalam persoalan Munasabahkekuatan pemikiranlah yang berusaha mencari 

dan menemukan hubungan pertalian atau persamaan antara rangkaian suatu pembicaraan. 

Karena Munasabah merupakan persoalan yang menyangkut tafsir, maka bila sesuatu muncul dan 

disampaikan berdasarkan rasionalisasi akal, tentu ia akan di terima, tetapi jika sebaliknya tentu ia 

akan di tolak. Hal ini sejalan dengan kaidah yang dikemukakan para mufasir: 

 المناسبة أمر معقول إذا عرض على العقول تلقته بالقبول

Artinya : “Munasabah ialah soal akal, jika ia masuk akal ia akan di terima.” (Subhi al-
shalih, 1977). 
 

Jadi pengertian munasabah itu tidak hanya sesuai dalam arti yang sejajar atau paralel saja, 

melainkan yang kontradiksi pun termasuk munasabah, seperti sehabis menerangkan orang-orang 

mukmin, lalu orang-orang kafir dan sebagainya. Sebab ayat-ayat al-Qur’an itu kadang-kadang 

merupakan takhshish (pengkhususan) dari yang umum dan kadang-kadang sebagai penjelasan 

yang kongkrit terhadap hal-hal yang abstrak.  

Sering pula sebagai keterangan sebab dari sesuatu akibat seperti kebahagiaan setelah amal 

sholeh dan seterusnya. Jika ayat-ayat itu hanya dilihat sepintas, memang seperti tidak ada 

hubungan sama sekali antara ayat yang satu dengan ayat yang lain, baik dengan yang sebelumnya 

maupun dengan yang sesudahnya. Karena itu tampaknya ayat atau surah itu seolah-oleh terputus 

dan terpisah satu sama lain. Tetapi kalau diamati secara teliti, akan tampak adanya munasabah 

atau kaitan yang erat antara yang satu dengan yang lain. 

Karena itu, ilmu munasabah merupakan ilmu yang penting, karena ilmu ini bisa 

mengungkapkan hikmah korelasi urutan ayat al-Qur’an, rahasia kebalaghahan al-Qur’an dan 

menjangkau sinar petunjuknya. Lebih dari pada itu dengan ilmu ini, akan menghindarkan 

seseorang untuk terjerumus pada pemahaman-pemahaman yang keliru, parsial (sepotong-

sepotong) terhadap berbagai ayat Allah. Manfaat lain dengan ilmu ini, rahasia ilahi dapat 

terungkap dengan sangat jelas yang dengannya sanggahan dari-Nya bagi mereka yang selalu 

meragukan keberadaan al-Qur’an sebagai wahyu akan tersampaikan. 

18



 
 

Sekalipun ilmu munasabah ini merupakan hasil ijtihad, namun keberadaannya sangat 

diperlukan. Oleh sebab itu, mayoritas mufassirin meletakan munasabah ini pada pangkal 

pembahasannya agar kedudukan masing-masing ayat lebih jelas arahnya. Hal ini dilakukan karena 

kadangkala suatu ayat merupakan tafsir atau bayan bagi ayat yang sebelumnya.  

Oleh karena itu, neraca yang dipegang dalam menerangkan munasabah antara ayat 

dengan ayat dan antara surat dengan surat, kembali kepada derajat tamatsul atau tasyabuh antara 

maudhu-maudhunya. Jika munasabah itu terjadi pada urusan-urusan yang bersatu dan berkaitan 

awal dan akhirnya, maka munasabah itulah yang dapat diterima akal dan dipahami. Tetapi jika 

munasabah itu dilakukan terhadap ayat yang berbeda-beda sebabnya dan urusan urusan yang 

tidak ada keserasian antara satu dengan yang lain, maka hal itu tidak termasuk tanasub (ash- 

Shiddiqie, 1972: 41). 

 
Macam-Macam Al-Munasabah  

Menurut Qathan, almunasabah adalah "segi pertalian antara kalimat dengan kalimat 

dalam satu ayat,atau antara ayat dengan ayat dalam banyak ayat,atau antara surat dengan surat" 

(Iman, M.S., 2016). Sebagaimana yang terdapat dalam pengertian AL-Munasabah (persesuaian) 

menurut manaqathan,maka macam-macam Al-Munasabah adalah sebagai berikut; 

Al-Munasabah Antar Kalimat 

 Yaitu persesuaian antara suatu kalimat dengan kalimat lainnya dalam satu ayat, seperti 

Al-Istithrad (peralihan kepada penjelasan lain). Misalnya dalam QS.Al-A'raf (7): 26) yang artinya 

"Hai anak adam, sesungguhnya kami telah menurunkan kepadamu pakaian untuk menutupi 

auratmu dan pakaian indah untuk perhiasan. Dan pakaian takwa adalah yang paling baik. 

Demikian itu merupakan sebagian dari tanda-tanda Allah, mudah-mudahan kamu selalu ingat". 

Ayat ini, menurut Az-Zamakhsyari datang setelah pembicaraan tentang terbukanya aurat 

adam-hawa menutupnya dengan daun. Hubungan ini dimaksudkan untuk menunjukkan bahwa 

penciptaan pakaian berupa daun merupakan karunia Allah, telanjang dan terbuka aurat 

merupakan suatu perbuatan yang hina, dan menutupnya merupakan bagian yang besar dari 

takwa. 

 
Al-Munasabah Antar Surat 

 Munasabah antar surat tidak terlepas dari pandangan holistik Al-Qur'an yang 

menyatakan Al-Qur'an sebagai "satu kesatuan" yang "bagian-bagian strukturnya terkait secara 

integral". Hubungan dalam bentuk ini yaitu antara pembuka surat dengan pembuka surat 

berikutnya. Pembahasan tentang munasabah antar surat dimulai dengan memposisikan surat al-

fatihah sebagai ummual-kitab (indukAlQur'an) ,sehingga penempatan surat tersebut sebagai surat 

pembuka (al-fatihah) adalah sesuai dengan posisinya yang merangkum keseluruhan isi Al-Qur'an. 

Penerapan munasabah-munasabah antar surat bagi surat al-fatihah dengan surat sesudahnya atau 

bahkan keseluruhan surat dalam Al-Qur'an menjadi kajian paling awal dalam pembahasan dalam 

masalah ini. 

Surat al-fatihah menjadi ummual-kitab, sebab didalamnya terkandung masalah tauhid, 

peringatan dan hukum-hukum, yang dari masalahnpokok itu berkembang sistem ajaran islam 

yang sempurna melalui ayat-ayat dalam surat-surat setelah alfatihah. Ayat 1-3 suratal-fatihah 

mengandung isi tentang tauhid, pujian hanya untuk Allah karena Dia-lah penguasa alam semesta 

dan hari akhir, yang penjelasan rincinya dapat dijumpai secara tersebar diberbagai surat Al-

Qur'an. 

19



 
 

Salah satunya adalah surat Al-Ikhlas yang konon katanya sepadan dengan sepertiga Al-

Qur'an. Ayat 5 surat Al-fatihah (ihdinash-shirataal-mustaqim) mendapatkan penjelasan lebih rinci 

tentang apa itu "jalan yang lurus" dipermulaan suratAl-Baqarah (alim,lam,mim, dzalikaal-kitab 

ularaibafih, hudanli AlMuttaqin). Atas dasar itu dapat disimpulkan bahwa teks dalam surat Al-

fatihah dan dalam surat Al-Baqarah berkesesuaian (munasabah). Al-fatihah berisi tema global 

tentang aqidah,muamalah,kisah,janji,dan ancaman. Sedangkan dalam surat AlBaqarah berisi 

tentang penjelasan yang lebih rinci dari isi surat Al-fatihah. 

Contoh lain dari munasabah antar surat adalah tampak dari munasabah antara surat Al-

Baqarah dengan surat Ali-imran. Keduanya menggambarkan hubungan antara "dalil" dengan 

"keragu-raguan akan dalil". Maksudnya, surat Al-Baqarah "merupakan surat yang mengajukan 

dalil mengenai hukum", karena surat ini memuat kaidah-kaidah agama, sementara surat Ali-

imran" sebagai jawaban atas keragu-raguan para musuh islam". 

Lantas bagaimana hubungan surat Ali-imran dengan surat sesudahnya. Pertanyaan itu 

dapat dijawab dengan menampilkan fakta bahwa setelah keragu-raguan dijawab oleh Ali-imran, 

maka surat berikutnya (Al-Nisa) banyak memuat hukum-hukum yang mengatur hubungan sosial, 

kemudian hukum-hukum ini diperluas pembahasannya dalam suratal-maidah yang memuat 

hukum-hukum yang mengatur hubungan perdagangan dan ekonomi, hanya merupakan 

instrumen bagi tercapainya tujuan dan sasaran lain, yaitu perlindungan terhadap keamanan 

masyarakat, maka tujuan dan sasaran tersebut terkandung dalam surat Al-An'am dan Al-A'raf. 

Adapun dalam Al-Munasabah antar surat terbagi lagi menjadi 3 hubungan, yaitu: 

1) Hubungan antara satu surat dengan surat sebelumnya 

 Hasil penelitian yang didapatkan pada suratal-insyirah (12) dengan suratadhdhuha (11). 

Tim tafsir menyebutkan bahwa munasabah surat ini (al-insyirah) dengan surat sebelumnya (adh-

dhuha). Pada surat adh-dhuha orang-orang yang beriman dijanjikan kehidupan yang lebih baik 

yaitu kemenangan, maka jalan untuk mencapai kemenangan dijelaskan oleh suratal-insyirah, yaitu 

orang-orang yang beriman menerima resiko perjuangan dengan kesabaran, didatangkannya 

kemudahan setelah masa-masa sulit, serta diberikan tuntunan untuk meraih kemenangan. 

As-Suyuthi menyimpulkan bahwa munasabah antarsatu surat dengan surat sebelumnya 

berfungsi menerangkan atau menyempurnakan ungkapan pada surat sebelumnya. Sebagai 

contoh, dalam surat Al-Fatihah [1] ayat 1 ada ungkapan alhamdulillah. Ungkapan ini berkorelasi 

dengan surat Al-Baqarah [2] ayat 152 dan 186:Artinya: “Karena itu, ingatlah kamu kepada-Ku 

niscaya Aku ingat (lupa) kepadamu, dan bersyukurlah kepada-Ku, dan janganlah kamu 

mengingkari (nikmat)-Ku” (Q.S Al-Baqarah [2]; 152). 

Berkaitan dengan munasabah macam ini, ada uraian yang baik yang dikemukakan Nasr 

Abu Zaid. Ia menjelaskan bahwa hubungan khusus surat Al-Fatihah dengan surat Al-Baqarah 

merupakan hubungan stilistikakebahasaan. Sementara hubungan-hubungan umum lebih 

berkaitan dengan isi dan kandungan. Hubungan stilistikakebahasaan ini tercemin dalam 

kenyataan bahwa surat Al-Fatihah diakhiri dengan doa: Ihdina Ash-shirath Almustaqim, shirath 

Al-ladzina an’amta alaihim ghair Almaghdhubi ‘alaihim wa la adh-dhallin. Doa ini mendapatkan 

jawabannya dalam permulaan surat AlBaqarah Alif, Lam, Mim. Dzalika Al-Kitabu la raiba fihi 

hudan li Al-muttaqin. Atas dasar ini, kita menyimpulkan bahwa teks tersebut berkesinambungan: 

“Seolah-olah ketika mereka memohon hidayah (petunjuk) ke jalan yang lurus, dikatakanlah 

kepada mereka: petunjuk yang lurus yang Engkau minta itu adanya di Al-Kitab (Al-Quran)”. 

 

20



 
 

2) Hubungan antara penutup surat dengan awal surat berikutnya 

 Hasil penelitian yang didapatkan pada suratal-insyirah (12) dengan suratal-ashr (13). 

Menurut penafsiran tim tafsir, pada akhir suratal-insyirah ditutup dengan pedoman dan rambu-

rambu untuk memenangkan dakwah dan perjuangan islam. Selanjutnya pada suratal-ashr 

diterangkan bahwa komitmen untuk mencapai kemenangan dan kesuksesan hidup mesti disiplin 

waktu, mengisinya dengan iman amal shaleh,dan saling menasehati. 

3) Hubungan antara nama surat dengan isi atau tujuan surat 

 Hasil penelitian pada model ini pada suratat-takwir.Tim tafsir menjelaskan bahwa nama 

at-takwir diambil dari kata al-kuwirat yang terdapat pada ayat pertama surat ini, memiliki arti 

matahari yang digulung sehingga hilang cahayanya, menerangkan uraian kejadian dan kegentingan 

hari kiamat. 

 
Al-Munasabah antar ayat 

 Bentuk  munasabah antar ayat adalah tampak dalam hubungan antara ayat pertama 

dengan ayat terakhir dalam satu surat. Contoh dalam masalah ini misalnya dalam surah al-

mu'minun, ayat yang pertama berbunyi "innahulayuflihual-kafirun". Ayat pertama 

menginformasikan keberuntungan dalam orang-orang mu'min, sedang ayat kedua tentang 

ketidak-beruntungan orang-orang kafir.  

Pada Al-Munasabah antar ayat terbagi menjadi 3, yaitu : 

a. At-Tanzil (membandingkan dua hal yang sebanding menurut kebiasaan yang berakal).  

  Munasabah yang berpola kanat-tanzir terlihat pada adanya perbandingan antara ayat-ayat 

yang berdampingan. Contoh pada surat Al-Anfal ayat 4-5. Pada ayat kelima,Allah memerintahkan 

kepada Rasul-Nya agar terus melaksakan perintah-Nya meskipun para sabahatnya tidak 

menyukainya. Sementara, Pada ayat keempat, Allah memerintahkannya agar tetap keluar dari 

rumah untuk berperang. Munasabah antar kedua ayat tersebut diatas terletak pada perbandingan 

antara ketidaksukaan para sahabat terhadap pembagian ghanimah yang dibagikan rasul dan 

ketidaksukaan mereka untuk berperang.  

b. Al-Mudhaddah (berlawanan). 

  Munasabah yang berpolakan Al-mudhalat terlihat pada adanya perlawanan makna 

antarabsatu ayat makna yang lain yang berdampingan. Misalnyab dalam QS. AlBaqarah (2):6 yang 

artinya "sesungguhnya orang-orang kafir sama saja engkau beri ingat mereka atau tidak beri 

ingat,mereka tidak akan beriman". Ayat ini berbicara tentang watak orang-orang kafir dan sikap 

mereka terhadap peringatan, sedangkan ayat-ayat sebelumnya berbicara tentang watak-watak 

orang mukmin. 

c. Takhallush 

 Dalam hal ini adalah perpindahan dari suatu permulaan pembicaraan kepada yang 

dimaksud, menurut cara yang mudah, tersirat dan dengan kehalusan makna, sehingga tidak 

mudah disadari oleh pendengar mengenai perpindahan dari makna pertama itu, kecuali jika 

pengertian yang kedua sudah benar-benar terjadi, karena hubungan keduanya sangat erat. 

Contohnya firman Allah surat Nur ayat 35 yang artinya:  

“Allah (pemberi) cahaya (kepada) langit dan bumi....Cahaya diatas cahaya (berlapis-lapis), 
Allah memberi petunjuk kepada cahaya Nya bagi orang yang Dia kehendaki, dan Allah 
membuat perumpamaan perumpamaan bagi manusia. Dan Allah Maha Mengetahui 
segala sesuatu.” 

21



 
 

Al-Qur'an mengemukakan sifat cahaya dan tamsilnya, kemudian dilakukan takhallush 

dengan menyebutkan "al-zurjdjah" (kaca) dengan sifat-sifatnya, lalu menyebutkan cahaya dan 

minyak (al-zait) yang disambungkan dengannya. Selanjutnya, dilakukan pula takhallush dengan 

mengemukakan katacal-syajarah (pohon), lalu muncul pula takhallush dengan menyebutkan sifat-

sifat al-zait (minyak), dan seterusnya ada pula takhallush lain yang menyebutkan sifat-sifat minyak 

dan sifat -sifat cahaya yang dilipat gandakan dan akhirnya ada pula takhallush dari situ menuju 

sifat Allah dengan memberikan petunjuk kepada siapa yang dikehendakinya. 

Adapun salah satu contoh lain dari Al-munasabah didalam Al-Qur’an adalah tentang 

firman Allah SWT berikut ini: 

بِلِ كَيْفَ خُلِقتَْ) ( وَإِلىَ الْجِباَلِ كَيْفَ ٧١( وَإِلىَ السَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعتَْ)٧١أفَلَََ ينَِرُُونَ إلِىَ الِْْ

(٠٢الْْرَْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ)( وَإِلىَ ٧١نصُِبتَْ)  

Artinya : “Maka apakah mereka tidak memperhatikan unta bagaimana dia diciptakan. Dan 
langit, bagaimana ia ditinggikan? Dan gunung-gunung bagaimana ia ditegakkan? Dan 
bumi bagaimana ia dihamparkan?" (Q.S. Al-Ghâsiyah 88: 17-20).  

 
Pertanyaannya, apa hubungan antara unta, langit, gunung dan bumi pada empat ayat 

tersebut? Menurut Az-Zarkasyi, hubungannya sangat jelas jika dilihat dari kebiasaan para 

pengembala unta di padang pasir. Kehidupan mereka sangat tergantung kepada ternak-ternak 

yang mereka gembalakan. Satu hal yang sangat menjadi perhatian mereka adalah minuman untuk 

unta-unta mereka tersebut. Harapan pertama adalah turunnya hujan, oleh sebab itu mereka 

menengadah ke langit mengharapkan turunnya hujan. Setelah itu mereka mencari tempat 

bernaung yaitu daerah pegunungan. Mereka tidak bisa berlama-lama menetap di suatu tempat, 

maka mereka akan pindah dari satu tempat ke tempat lain di bumi ini. Itulah kaitan antara empat 

hal tersebut dalam pikiran orang badui yang hidup dari menggembalakan ternak di padang pasir. 

Dari pengertian dan perincian tersebut di atas dapatlah disimpulkan bahwa Munasabah 

adalah pengetahuan yang menggali hubungan ayat dengan ayat dan hubungan surat dengan surat 

dalam Al Qur’an . Hal ini berbeda dengan Ilmu Asbab al- Nuzul yang mengaitkan sejumlah ayat 

dengan konteks sejarahnya, maka fokus perhatian ilmu Munasabah bukan terletak pada 

kronologis-historis dari bagian-bagian teks, tetapi aspek pertautan antara ayat dan surat menurut 

urutan teks, yaitu yang disebut dengan urutan bacaan, sebagai bentuk lain dari urutan turunnya 

ayat (Nashr Hamid Abu Zaid, 1993). 

Jadi pengertian munasabah itu tidak hanya sesuai dalam arti yang sejajar atau paralel saja, 

melainkan yang kontradiksi pun termasuk munasabah, seperti sehabis menerangkan orang-orang 

mukmin, lalu orang-orang kafir dan sebagainya. Sebab ayat-ayat al-Qur’an itu kadang-kadang 

merupakan takhshish (pengkhususan) dari yang umum dan kadang-kadang sebagai penjelasan 

yang kongkrit terhadap hal-hal yang abstrak.  

Sering pula sebagai keterangan sebab dari sesuatu akibat seperti kebahagiaan setelah amal 

sholeh dan seterusnya. Jika ayat-ayat itu hanya dilihat sepintas, memang seperti tidak ada 

hubungan sama sekali antara ayat yang satu dengan ayat yang lain, baik dengan yang sebelumnya 

maupun dengan yang sesudahnya. Karena itu tampaknya ayat atau surah itu seolah-oleh terputus 

dan terpisah satu sama lain. Tetapi kalau diamati secara teliti, akan tampak adanya munasabah 

atau kaitan yang erat antara yang satu dengan yang lain. 

 

 

22



 
 

Kegunaan Mempelajari Al-Munasabah  

Adapun kegunaan mempelajari Ilmu Munasabah dapat dijelaskan sebagai berikut: 

1. Dapat menepis anggapan sebagian orang bahwa tema-tema Al-Qur’an kehilangan relevasi 

antara satu bagian dan bagian yang lainnya. Contohnya terhadap firman Allah dalam surat 

Al-Baqarah [2] ayat 189: 

 

ِ ۗ وَليَْسَ ٱلْبرُِّ بأِنَ تأَتْوُا۟ ٱ۞ يسَْـَٔلوُنكََ عَنِ ٱلْْهَِلَّةِ ۖ قلُْ  قِيتُ لِلنَّاسِ وَٱلْحَج  لْبيُوُتَ هِىَ مَوَٰ

بهَِا ۚ وَٱتَّقوُا۟ ٱللَّهَ لعَلََّكُمْ تُ  كِنَّ ٱلْبرَِّ مَنِ ٱتَّقىَٰ ۗ وَأتْوُا۟ ٱلبْيُوُتَ مِنْ أبَْوَٰ فْْلِحُونَ مِن ظُهُورِهَا وَلَٰ  

Artinya: “Mereka bertanya kepadamu tentang bulan sabit. Katakanlah: “Bulan sabit itu 
adalah tanda-tanda waktu bagi manusia dan (bagi ibadat) haji; Dan bukanlah kebajikan 
memasuki rumah-rumah dari belakangnya, tetepi kebajikan itu ialah kebajikan orang yang 
bertakwa. Dan masukanlah ke rumah-rumah itu dari pintunya; dan bertakwalah kepada 
Allah agar kamu beruntung.”(Q.S. Al-Baqarah: 189). 

 
Adapun orang yang membaca ayat tersebut tersebut tentu akan bertanya-tanya: 

Apakah korelasi antara pembicaraan bulan sabit dengan pembicaran mendatangi rumah. 

Dalam penjelasan munasabah antara kedua pembicaraan itu, Az-Zarkasy 

menjelaskan:“Sudah diketahui bahwa ciptaan Allah mempunyai hikmah yang jelas dan 

mempunyai kemaslahatan bagi hamba-hamba-Nya, maka tingalkan pertanyaan tentang hal 

itu, dan perhatikanlah sesuatu yang engkau anggap sebagai kebaikan, padahal sama sekali 

bukan merupakan sebuah kebaikan.” 

2. Mengetahui persambungan atau hubungan (korelasi) antara bagian Al-Quran, baik 

antarakalimat atau antarayat maupun antarsurat, sehingga lebih memperdalam pengetahuan 

dan pengenalan tentang kitab Al-Quran dan memperkuat keyakinan terhadap kewahyuan 

dan kemukjizatannya. 

3. Dapat diketahui mutu dan tingkat kebalaghahan bahasa Al-Quran dalam konteks kalimat-

kalimatnya yang satu dengan yang lainnya (berkorelasi), serta persesuaian ayat atau surat 

yang satu dengan yang lainnya. 

4. Dapat membantu dalam menafsirkan ayat-ayat Al-Quran secara lebih tepat dan akurat 

setelah diketahui hubungan suatu kalimat atau ayat dengan kalimat atau ayat yang lain. 

5. Menjadikan bagian-bagian kalam sebagiannya dengan sebagian yang lain menjadi satu 

kesatuan yang utuh sehingga semakin kuat pertalian antara ayat dan surat. 

6. Menghilangkan keraguan dalam hati karena mampu menemukan kehalusan susunan kata 

dan hikmah-hikmah urutan dan tertib ayat dan surat. 

7. Dapat menentukan dan mengetahui pemahaman tentang makna-makna ayat serta 

mengetahui pengertian dan definisi ayat yang dimaksud. 

8. Mengetahui dengan jelas rahasia pengulangan ayat-ayat tentang kisah-kisah dalam al-Qur’an. 

9. Mengetahui rahasia dan hikmah di sebalik pensyariatan hukum. 

 
Pentingnya Al-Munasabah  

Setelah menjelaskan manfaat dan kegunaan ilmu munasabah dapatlah disimpulkan bahwa 

begitu penting dan urgennya keberadaan ilmu munasabah dalam menafsirkan al-Qur‟an. 

Sehingga dapat dikatakan bahwa ilmu munasabah al-Qur‟an merupakan ilmu yang paling mulia 

dengan pertimbangan bahwa setiap ilmu adalah mulia karena kemuliaan tema dan topiknya, 

23



 
 

begitu juga dengan mulianya tema mencari korelasi dan pertalian antara ayat dan surat, 

mengantarkan kepada mulianya ilmu munasabah al-Qur’an. 

Dalam kaitannya dengan penafsiran al-Qur‟an, munasabah juga membantu dalam 

interpretasi dan takwil ayat dengan baik dan cermat. Di antara para mufassir menafsirkan ayat 

atau surat dengan menampilkan asbab al-nuzul ayat atau surat. Tetapi sebagian dari mereka 

bertanya-tanya, manakah yang harus didahulukan? Aspek asbab al-nuzulnya atau kah 

munasabahnya? Hal ini menunjukkan adanya kaitan yang erat antara ayat yang satu dengan 

lainnya dalam rangkaian yang serasi. Dan peran serta fungsi munasabah sangat urgen dan 

penting dalam proses penafsiran ayat-ayat al-Qur‟an.  

Terlepas dari perbedaan pendapat para ulama tafsir tentang pentingnya ilmu munasabah 

daalam menafsirkan ayat-ayat al-Qur‟an, yang pasti keberadaan ilmu munasabah sebagai disiplin 

ilmu , telah diakui dalam dunia ilmu-ilmu al-Qur‟an, Pemuatan ilmu munasabah dalam hampir 

setiap kitab ulum al-Qur‟an, mengisyaratkan hal itu. Bahkan ada beberapa kitab yang oleh 

pengarangnya dikhususkan membahas ilmu munasaabah seperti “Al-Burhan fi Munasabat 

Tartibi Suwar al-Qur’an” karya Abi Hayyan (Abu Jakfar bin Zubair) dan “Nazhm al-Durar fi 

Tanasub al-Ayi wa al-Suwar” karya Burhanuddin al-Biqa‟i. 

Di antara mufassir yang paling banyak menyinggung tentang munasabah dalam kitab 

tafsirnya adalah Imam Fakhr al-Din al-Razi, pengarang kitab “Mafatih al-Ghaib fi Tafsir al-

Qur’an”. Beliau mengatakan bahwa kebanyakan perbendaharaan al-Qur‟an justru terletak pada 

tata letak dan tertib urutan dan pertalian antara ayat-ayatnya. Pernyataan al-Zarkasyi di atas 

mengisyaratkan pentingnya peran ilmu munasabah dalam menafsirkan al-Qur‟an. 

Pernyataan senada tentang besarnya peran ilmu munasabah dalam tafsir, dikemukakan 

oleh ulama tafsir lain seperti „Izzuddin bin abd al-Salam, beliau mengatakan bahwa ilmu 

munasabah sebagai “ilmu hasan” (ilmu yang baik), sedangkan Abu Bakar bin al-Arabi dan al-

Zarkasyi menjuluki ilmu munasabah sebagai “ilmu azhim” (ilmu yang agung) dan “ilmu syarif” 

(ilmu yang mulia). Al-Zarkasyi pernah mengatakan bahwa dengan ilmu munasabah kecerdasan 

akal seseorang dapat diukur, begitu juga dengan bobot pemikirannya. 

 
Kesimpulan  

 Secara bahasa Al-Munasabah berasal dari kata “nasaba-yunasibu-munasabatan” yang 

artinya dekat (qarib). Adapun Al-Munasabatu artinya sama dengan Al-Qarabatu yang berarti 

mendekatkan dan juga Al-Musyakalah yang artinya menyesuaikan. Sementara kata Al-Nasibu 

menurut Al-Zarkasyi (wafat pada tahun 794 H) adalah sama artinya dengan Al-Qaribu Al-

Muttasil yang artinya dekat dan bersambungan.  

Secara terminologi yang dimaksud dengan munasabah adalah mencari kedekatan, 

hubungan, kaitan, antara satu ayat atau kelompok ayat dengan ayat atau kelompok ayat yang 

berdekatan, baik dengan yang sebelumnya maupun yang sesudahnya. Selain itu pengertian yang 

beragam juga muncul dari kalangan para ulama terkait dengan ilmu munasabah ini.  

Jika ditinjau dari sifat munasabah atau keadaan persesuaian dan persabungannya, maka 

munasabah itu ada dua macam:Persesuaian yang nyata atau persesuaian yang tampak jelas,yaitu 

persesuaian antara bagian Al-Qur'an yang satu dengan bagian AlQur'an yang lain tampak jelas 

dan kuat,karena kaitan antara surat yang satu dengan surat yang lain erat sekali. Begitu penting 

dan urgennya keberadaan ilmu munasabah dalam menafsirkan al-Qur‟an. Sehingga dapat 

dikatakan bahwa ilmu munasabah al-Qur‟an merupakan ilmu yang paling mulia dengan 

24



 
 

pertimbangan bahwa setiap ilmu adalah mulia karena kemuliaan tema dan topiknya, begitu juga 

dengan mulianya tema mencari korelasi dan pertalian antara ayat dan surat, mengantarkan kepada 

mulianya ilmu munasabah al-Qur’an. 

Sekalipun ilmu munasabah ini merupakan hasil ijtihad, namun keberadaannya sangat 

diperlukan. Oleh sebab itu, mayoritas mufassirin meletakan munasabah ini pada pangkal 

pembahasannya agar kedudukan masing-masing ayat lebih jelas arahnya. Hal ini dilakukan karena 

kadangkala suatu ayat merupakan tafsir atau bayan bagi ayat yang sebelumnya. 

 

Daftar Pustaka 

Abdul Jalal, Ulumul Qur’an, Surabaya: Dunia Ilmu, 2000. 
Ahmad Syadali, Ulumul Qur’an I, Bandung, Pustaka Setia, 1997. 
Ajahari. 2018. Ulumul Qur’an (Ilmu-Ilmu Al-Qur’an). Yogyakarta: Aswaja Pressindo. 
Al-Suyuthi, Al-Itqan fi Ulum al-Qur’an, Beirut : al-Maktabah al-Saqafiyyah, jilid ll, tt. 
Burhanuddin Al-Biqa’i, Nazhm Ad-Durar fi Tanasub Al-Ayat was As-Suwar, Jilid I, Majlis Da’irah 

AlMa’arif An-Nu’maniyah bi Haiderab, India, 1969. 
Chollisni, A., Syahrani, S., Dewi, S., Utama, A. S., & Anas, M. (2022). The concept of creative 

economy development-strengthening post covid-19 pandemic in Indonesia: Strategy and 
public policy management study. Linguistics and Culture Review, 6, 413-426. 

Devani, S., W. Hernawan, & I. F. S. R. Khairani. (2017). Munasabah Dalam Safwah At-Tafasir 
Karya Muhammad ‘Ali Al-Sabuni. Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir, 2(1), 199-215. 

Hendri,A.(2019). Problematika Teori Munasabah Al-Quran. 
Ilyas, Y. 2013. Kuliah Ulumul Qur’an. Yogyakarta: ITQAN Publishing. 
Iman, F. (1997). Munasabah Al-Qur’an. Jurnal Al-Qalam, 12(63), 45-55. 
Manna al-Qaththan, Mabahits fi Ulum al-Quran, (Beirut: Mansyurat al-Asr al-Hadits, 1973). 
Muhammad Chirzin, al-Qur’an dan ‘Ulum al-Qur’an (Yogyakarta: Dana Bhakti Prima Yasa, 1998). 
Musaddad, E. (2005). Munasabah dalam Al-Qur’an. Jurnal Al-Qalam, 22(3), 409-435. 
Muslimin,M.(2005). Munasabah dalam al-Qur’an. Jurnal Tribakti. 
Nashr Hamid Abu Zaid, Mafhum al-Nash Dirasah fi 'Ulum al-Qur'an, Terj. Khoiron Nahdliyin 

(Yogyakarta: LKiS, 1993). 
Nata, A. 2005. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Gaya Media Pratama. 
Rahmatullah, A. S., Mulyasa, E., Syahrani, S., Pongpalilu, F., & Putri, R. E. (2022). Digital era 4.0: 

The contribution to education and student psychology. Linguistics and Culture Review, 6, 89-
107. 

Sahid. 2016. Ulum Al-Qur’an (Memahami Otentifikasi Al-Qur’an). Surabaya: Penerbit Pustaka Idea. 
Said, H. A. (2016). Menggagas Munasabah Al-Qur’an: Peran dan Model Penafsiran Al-Qur’an. 

Jurnal Studia Islamika, 13(1), 1-34. 
Sholihin, R. (2018). Munasabah Al-Qur’an: Studi Menemukan Tema Yang Saling Berkorelasi 

Dalam Konteks Pendidikan Islam. Journal of Islamic and Law Studies, 2(1), 1-20. 
Subhi al-shalih, Mabahits Fi Ulum Al-Qur’an (Beirut: Dar Al-Malayin, 1977),152. 
Supriyanto, J. (2013). Munasabah Al-Qur’an: Studi Korelatif Antar Surat Bacaan Shalat-Shalat 

Nabi. Jurnal Intizar, 19(1), 47-68. 
Syahrani, S. (2018). Manajemen.,Kelas yang.,Humanis. Al-risalah, .,14(1),  57-74. 
Syahrani, S. (2019). Manajemen.Pendidikan dengan.Literatur Qur’an. Darul.Ulum: Jurnal., Ilmiah 

Keagamaan, Pendidikan dan Kemasyarakatan, 191-203. 
Syahrani, S. (2021). Anwaha's Education Digitalization Mission. Indonesian Journal of Education 

(INJOE), 1(1), 26-35. 
Syahrani, S. (2022). Kesiapan Santri Dalam Mengikuti Analisis Nasional PKPPS Anwarul 

Hasaniyyah (Anwaha) Kabupaten Tabalong. Adiba: Journal of Education, 2(1), 23-31. 

25



 
 

Syahrani, S. (2022). Peran.,Wali .,Kelas .,Dalam  Pembinaan Disiplin Belajar di Pondok Pesantren 
Anwarul.,Hasaniyyah (Anwaha) Kabupaten Tabalong.  AlQalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan 
dan Kemasyarakatan, 16(1), 50-59. 

 

26


