e-ISSN: 2809-3712

PENDIDIKAN SOSIAL KEMASYARAKATAN
DALAM PERSPEKTIF AL-QUR'AN DAN HADITS

Ali Akbar

Mahasiswa Program Doktor Pendidikan Agama Islam Universitas Islam Negeri
Antasari Banjarmasin, Indonesia

Corresponding author email: aliakbar@uin-antasari.ac.id

Abstract

The value of social education taught in the Qur'an and al-Hadith is very much, including the
values of brotherhood, helping, caring, forgiving, tolerant, giving each other, not being
individualistic, giving each other and giving spaciousness to others. Actually, there are many
more values of social education that are described in the Qur'an and al-Hadith, due to
limitations, several examples of the value of social education are taken which are informed in
the Qur'an and al-Hadith. Social education in Islam educates its people to get used to
carrying ont good social etiquette and noble psychic basics and sonrced from the eternal Islamic
Jaith and deep feelings of faith, so that in society they can appear with good association and
manners, balance of mind that is good. mature and wise action. Islamic education is an effort
to develop, encourage and invite students to live more dynamically based on high values and a
noble life. With this process, it is hoped that a more perfect student personality will be formed,
bot)y related to the potential of reason, feelings, and actions.

Keywords: Education, Social, Society, Al-Qur'an Hadith.

Abstrak

Nilai pendidikan sosial kemasyarakatan yang diajarkan dalam al-Qur’an dan al-
Hadits sangat banyak, diantaranya nilai-nilai persaudaraan, tolong menolong,
kepedulian, pemaaf, toleransi, saling member, tidak individualistis, saling
memberi dan memberikan kelapangan kepada orang lain. Sebetulnya masih
banyak lagi nilai-nilai pendidikan sosial kemasyarakatan yang dipaparkan dalam
al-Quran dan al-Hadits, karena keterbatasan diambil beberapa contoh nilai
pendidikan sosial kemasyarakatan yang diinformasikan dalam al-Qur’an dan al-
hadits. Pendidikan sosial kemasyarakatan dalam Islam mendidik umatnya agar
terbiasa menjalankan adab sosial yang baik dan dasar-dasar psikis yang mulia
dan bersumber pada akidah Islamiyah yang abadi dan perasaan keimanan yang
mendalam, agar di dalam masyarakat bisa tampil dengan pergaulan dan adab
yang baik, keseimbangan akal yang matang dan tindakan bijaksana. Pendidikan
Islam sebagai upaya mengembangkan, mendorong serta mengajak peserta didik
hidup lebih dinamis dengan berdasarkan nilai-nilai yang tinggi dan kehidupan
yang mulia. Dengan proses tersebut, diharapkan akan terbentuk pribadi peserta

27



didik yang lebih sempurna, baik yang berkaitan dengan potensi akal, perasaan,
maupun perbuatannya.

Kata Kunci: Pendidikan, Sosial, Kemasyarakatan, Al-Qur’an Hadits

Pendahuluan

Islam adalah agama samawi terakhir yang dirisalahkan  melalui
Rasulullah SAW. Karena Islam sebagai agama terakhir dan juga sebagai
penyempurna ajaran-ajaran terdahulu, maka sangat bisa dipahami, jika
Islam merupakan ajaran yang paling komprohensif, Islam sangat rinci
mengatur kehidupan umatnya, melalui kitab suci al- Qur’an dan al-Hadits.
Allah SWT memberikan petunjuk kepada umat manusia bagaimana menjadi
insan kamil atau pemeluk agama Islam yang kaffah atau sempurna.

Secara garis besar ajaran Islam bisa dikelompokkan dalam dua
kategori yaitu Hablum Minallah (hubungan vertikal antara manusia dengan
Tuhan) dan Hablum Minannas (hubungan manusia dengan manusia). Allah
menghendaki kedua hubungan tersebut seimbang walaupun hablum minannas
lebih banyak di tekankan. Namun itu semua bukan berarti lebih mementingkan
urusan Sosial kemasyarakatan, namun hal itu tidak lain karena hablum minannas
lebih komplek dan lebih komprehensif.

Tujuan utama al-Qur’an adalah menegakan sebuah tata masyarakat
yang adil, berdasarkan etika, sehingga dapat bertahan di muka bumi ini.
Individu dan masyarakat tidak dapat dipisahkan, karena tidak ada individu
yang hidup tanpa masyarakat. Konsep-konsep amal perbuatan manusia,
terutama taqwa, hanya akan memiliki arti di dalam sebuah konteks sosial
(masyarakat), yang sarat dengan nilai-nilai pendidikan. Berkenaan dengan
ini, tepat sekali apa yang diungkapkan Al-Syaibany (1975) bahwa di samping
masyarakat merupakan arena tempat berlangsungnya proses pendidikan,
masyarakat itu sendiri juga merupakan satu faktor pokok yang mempengaruhi
pendidikan.

Dalam konteks pendidikan Islam, pengkajian terhadap sosial masyarakat
perlu dilakukan mengingat adanya keterkaitan antara pendidikan dengan nilai-
nilai Sosial masyarakat itu sendiri. Pendidikan yang  berkualitas  akan
menghasilkan tatanan kehidupan sosial masyarakat yang memiliki peradaban
tinggi. Oleh karena pendidikan Sosial kemasyaratan berlandaskan kepada al-
Qur’an dan al-Hadits, akan selalu menarik untuk dilakukan kajian yang
mendalam sebagai perwujudan pendidikan yang bermutu.



28

Berbagai persoalan sosial yang muncul hari ini, dimana masyarakat
hidup tanpa mau peduli dengan lingkungan sosial sekitarnya, tidak adanya
rasa peduli, empati terhadap sesama, yang pada akhirnya melahirkan
individu-individu yang tidak peka dengan persoalan masyarakat. Apabila
masyarakat tidak diberi penyadaran akan hal tersebut, maka tentu persoalan ini
akan semakin parah. Untuk itu, diperlukan kajian-kajian yang terintegral
antar sesama masyarakat dengan komponen masyarakat yang lain. Solusi
terbaik adalah dengan kembali berpedoman kepada dua pusaka yang
ditinggalkan oleh Rasulullah, yaitu al-Quran dan al-Hadis. Dengan mengkaji
dan menganalisa secara luas ayat-ayat tentang pendidikan sosial kemasyarakatan
akan dapat ditarik pelajaran berharga bagi masyarakat untuk menciptakan
lingkungan sosial masyarakat yang baik.

Dengan demikian, artikel ini membahas secara khusus tentang makna
pendidikan Sosial kemasyarakatan dan nilai-nilai pendidikan sosial masyarakat
dalam pandangan al-Qur’an dan al-Hadits.

Kajian dari peneltian ini menggunakan kajian literatur yang mana
literatur yang diambil sesuai dengan pokok pembahasan dan di analisis secara
mendalam sehingga dapat diambil kesimpulan dan temuan dalam penelitian.
Literatur yang diambil baik dari buku, artikel jurnal baik nasional maupun
internasional dan literatur lainnya. (Phillippi & Lauderdale, 2018; Marshall dkk.,
2013; Bengtsson, 2016).

HASIL DAN PEMBAHASAN

Makna Pendidikan Sosial Kemasyarakatan
Pendidikan dalam penyelenggaraannya selalu berlandaskan pada nilai-

nilai Sosial kemasyarakatan. Sosial kemasyarakatan, yakni suatu kondisi dimana
manusia itu sejak kecilnya telah termasuk ke dalam berbagai golongan dalam
masyarakat. Dalam golongan tersebut ia mempunyai hak dan kewajiban yang
menyangkut berbagai fenomena hidup dan kehidupan orang banyak. Golongan
ini dimulai dari keluarga, sekolah sampai kemudian negara (M. Ngalim
Purwanto, 2000).

Landasan sosial kemasyarakatan pendidikan menekankan selalu dalam
prosesnya selalu memperhatikan kondisi dan proses sosial yang terjadi di suatu
masyarakat ataupun sebuah bangsa. Menurut Abdul Hamid al-Hasyimi
Pendidikan sosial kemasyarakatan adalah bimbingan orang dewasa terhadap anak
dengan memberikan pelatihan untuk pertumbuban kebidupan sosial kemasyarakatan dan
memberikan macam-macam pendidikan mengenai perilaku sosial dari sejak dini, agar hal



itu menjadi elemen penting dalam pembentukan sosial yang sehat (Abdul Hamid al-
Hasyimi, 2001).

Islam dalam aspek pendidikannya sangat memperhatikan penataan
individual dan Sosial kemasyarakatan yang membawa penganutnya pada
pengaplikasian Islam dan ajaran-ajarannya kedalam tingkah laku sehari-hari.
Menurut St. Vembriarto pendidikan sosial kemasyarakatan adalah berarti swatu
usaba melalui proses untuk mempengarubi dan mengembangkan sikap sosial pada anak
dalam arti mengarabkan kegiatan (aktifitas) pada sosialisasi anak dalam lingkungan Sosial
kemasyarakatannya (St. Vembriarto, 1984).

Menurut Nashih Ulwan pendidikan sosial kemasyarakatan adalah
mendidik manusia sejak kecil agar anak terbiasa menjalankan perilakn sosial yang baik,
dan memiliki nilai dasar-dasar kejiwaan mulia bersumber pada aqidah dan keimanan yang
mendalam, agar ditengah-tengab masyarakat nanti anak mampn berganl dan berperilaku
yang baik, mempunyai Reseimbangan akal yang matang dan tindakan yang bijaksana
(Abdullah Nashih Ulwan, 2013).

Berdasarkan pendapat para ahli tersebut di atas, dapat penulis simpulkan
bahwa yang dimaksud dengan pendidikan sosial kemasyarakatan adalah usaha
mempengaruhi yang dilakukan dengan sadar, sengaja dan sistematis agar
individu dapat membiasakan diri dalam mengembangkan dan mengamalkan
sikap-sikap dan perilaku sosial dengan baik dan mulia dalam lingkungan
masyarakat sesuai dengan hak dan kewajibannya sebagai anggota masyarakat
dan sebagai warga negara.

Dalam konteks pendidikan Islam, pengkajian terhadap Sosial
kemasyarakatan perlu dilakukan mengingat adanya keterkaitan antara
pendidikan dengan masyarakat Sosial itu sendiri. Pendidikan yang berkualitas
akan menghasilkan tatanan kehidupan Sosial masyarakat yang memiliki
peradaban tinggi. Oleh karena itu pendidikan Sosial masyarakat  dalam
pandangan al-Qur’an dan Hadits perlu dilakukan kajian yang mendalam
sebagai perwujudan pendidikan Islam yang bermutu.

Berbagai persoalan sosial yang muncul hari ini, dimana masyarakat
hidup tanpa mau peduli dengan lingkungan sekitarnya, tidak adanya rasa peduli,
empati terhadap sesama, yang pada akhirnya melahirkan individu-individu
yang tidak peka dengan persoalan masyarakat. Apabila masyarakat tidak diberi
penyadaran akan hal tersebut, maka tentu persoalan ini akan semakin parah.
Untuk itu, diperlukan kajian-kajian  yang terintegral antar sesama
masyarakat dengan komponen masyarakat yang lain. Solusi terbaik adalah
dengan kembali berpedoman kepada dua pusaka yang ditinggalkan oleh



29

Rasulullah, yaitu al-Quran dan Hadis. Dengan mengkaji dan menganalisa ayat-
ayat tentang pendidikan sosial kemasyarakatan akan menjadi pelajaran berharga
bagi masyarakat untuk menciptakan lingkungan sosial yang baik.

Dari paparan uraian tersebut di atas, pendidikan sosial kemasyarakatan
menjadi sangat penting dan diperlukan dalam membangun masyarakat yang
sadar akan lingkungan sekitarnya. Melalui pendidikan sosial diharapkan, dapat
mendidik dan membentuk manusia yang mengetahui dan menginsyafi tugas dan
kewajibannya terhadap berbagai golongan masyarakat dan membiasakannya
berperilaku sosial yang baik sebagai anggota masyarakat, dan sebagai warga
negara mengetahui dan menginsyafi tugas dan kewajibannya untuk dilaksanakan
terhadap anggota masyarakat yang lain merupakan ciri utama dari suatu
pendidikan sosial. Dengan melihat betapa pentingnya pendidikan sosial, maka
kita harus mendidik anak secara baik dan mempersiapkannya untuk dapat hidup
di masyarakat dan mengarahkan kepribadiannya untuk berkehidupan sosial yang
baik, serta meningkatkan kepedulian kita terhadap sesama agar mereka tidak
merasa hina karena adanya perbedaan ekonomi.

Nilai-Nilai Pendidikan Sosial Masyarakat Dalam Pandangan al-Qur’an
dan al-Hadits
Nilai berasal dari bahasan Latin valere yang artinya berguna, mampu

akan, berdaya, berlaku, sehingga nilai diartikan sebagai sesuatu yang dipandang
baik, bermanfaat dan paling benar menurut keyakinan seseorang atau
kelompok orang. Nilai adalah kualitas sesuatu hal yang menjadikan hal itu
disukai diinginkan, dihargai, berguna dan dapat membuat orang yang
menghayatinya menjadi bermartabat (Sutarjo Adisusilo JR, 2021).

Nilai bersifat ideal, abtrak dan tidak dapat disentuh oleh panca indera.
Yang dapat ditangkap hanya barang atau tingkah laku yang mengandung nilai
tersebut. Nilai juga bukan fakta yang berbentuk kenyataan atau konkrit
(Muhaimin dan Abdul Mujid, 1993; Hasan Langgulung, 1995).

Menurut Kalven terkait nilai menjelaskan bahwa “1alues are both more
general and more central to my personality than are my attitudes. A valne is an enduring
preference for a mode of conduct (e.g. honesty) or a state of existence (e.g. inner peace) (B.
Hall, 1982). Sementara itu, nilai menurut Esteban menjelaskan “Moral values are
universal truths which man hold to be good and important; they are the ethical principles
which he struggles to attain and implement in his daily life” (Esteban, 1990).

Terkait dengan pendidikan atau tarbiyah, Al-Abrasy menjelaskan bahwa
tarbiyah adalah mempersiapkan manusia supaya hidup dengan sempurna dan
bahagia, mencintai tanah air, tegap jasmaninya, sempurna budi pekertinya



(akhlaknya), teratur pikirannya, manis tutur katanya baik lisan maupun tulisan
(Muhammad Athih Al-Abrasy, tth).
a. Nilai-Nilai Pendidikan Sosial Masyarakat dalam Pandangan al-Qur’an
Apabila diperhatikan banyak ayat al-Qur’an yang membicarakan
tentang nilai-nilai pendidikan Sosial kemasyarakatan. Berikut akan diuraikan
beberapa ayat al-Quran yang berbicara tentang nilai-nilai yang terkandung
dalam pendidikan Sosial kemasyarakatan yang dapat dioptimalkan dalam
mewujuadkan tujuan pendidikan Islam.
1) Persaudaraan
Kehidupan sosial kemasyarakatan tidak terlepas dari rasa
persaudaraan. Dengan rasa persaudaraan akan terjalin kehidupan sosial
kemasyarakatan yang baik. Adapun diantara ayat al-Qut’an yang

membicarakan tentang persaudaraan yaitu:

e o L, o X o= _ ,
G B l5el (A8 3 Sl Al Gz 1383050 15358 N e ) oz 32l
2 ;/,)gi -2 IR _ TPy 7‘4,’ - . P -
G IS gia STEG B G2 55as s e S5 Bl Ty 225006 S8

AL - VoA )
G3ieg Sl QA

Artinya: Dan berpeganglah kamn semnanya Repada tali (agama) Allab, dan janganiab kamu
bercerai berai, dan ingatlah akan nikmat Allabh kepadamu ketika kamu dabuln (masa Jabiliyah)
bermusub-musuban, maka Allah mempersatukan hatimu, lalu menjadila kamu karena nikmat
Allab, orang-orang yang bersandara; dan kamn telabh berada di tepi jurang neraka, lalu Allab
menyelamatkan kamu dari padanya. Demikianialh Allah menerangkan ayat-ayat-Nya kepadanin,

agar kamn mendapat petupjuke. (Q.S. Ali Imran/3: 103).

Tali merupakan segala sebab yang dijadikan sarana untuk sampai
kepada Allah. Apabila mendapatkan keteguhan maka mendapatkan
ketidakterpisahan (Ismail Haqqi Al-Buruswi, 1996; al-Qurthuby, tth).

Rasa persaudaraan yang terbangun akan memudahkan dalam meraih
tujuan bersama. Islam mengajarkan rasa persaudaraan begitu urgen. Hal
ini dapat dibuktikan bahwa setiap muslim adalah bersaudara walaupun
tidak sekeluarga ataupun sesuku. Ini membuktikan bahwa rasa
persaudaraan dalam Islam menjdi hal yang sangat penting.

Rasa persaudaraan adalah salah satu nilai pendidikan Sosial
kemasyarakatan yang selalu dibangun. Dengan rasa persaudaraan yang
kuat akan memudahkan dalam meraih tujuan bersama dengan kerjasama
berbagai kelompok. Sehigga denga rasa persaudaraan akan terjalin



30

hubungan yag harmonis, aman dan damai serta pada akhirnya akan
mendukung keberhasilan tujuan pendidikan Islam.

2) Tolong Menolong
Dalam kehidupan sosial kemasyarakatan tidak bisa dipisahkan dari
prinsip tolon menolong. Tolong menolong adalah sendi yang
memperkokoh dan mempererat kehidupan Sosial kemasyarakatan. Al-
Quran banyak membicarakan tentang konsep tolong menolong.
Adapun diantara ayat tersebut adalah:

e S 38N i Y 2T 20N s L Ve b g
rg'vu—‘ Y5 bﬂw‘d Hl’ 305 Lr@) —~D Sesd Gyt AT g0
‘/*‘vﬂj&&\ﬂ fad ol A w\u;rfjud\,fuw
Bl s Al 3l El 85 oally 2 e 1550

Artinya: Hai orang-orang yang berwmn, Janganlal kamn melanggar syi'ar-syi'ar Allah, dan jangan
melanggar kehormatan bulan-bulan haram, jangan (mengganggn) binatang-binatang had-ya, dan
binatang-binatang qalaa-id, dan jangan (pula) mengganggu orang-orang yang mengunjungi Baitullah
sedang mereka mencari kurnia dan Reridhaan dari Tubannya dan apabila kamu telah menyelesaifan
ibadab haji, maka boleblah berburu. Dan janganlah sekali-kali kebencian(mmn) kepada sesnatu kaum
karena mereka menghalang-halangi kamu dari Masjidilharam, mendorongmu berbuat aniaya (kepada
mereka). Dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) kebajikan dan takwa, dan jangan
tolong-menolong dalam berbuat dosa dan pelanggaran. Dan bertakwalalh kamn kepada Allab,

sesungguhnya Allah amat berat siksa-Nya (Q.S. Al Maidah / 5:2).

Maksud tolong menolong pada ayat di atas adalah hendaklah
menolong yang lain dalam kebaikan dan takwa yaitu memberi maaf,
mengikuti perintah dan menjauhi hawa nafsu (Ismail Haqqi Al-Buruswi,
1996; Imam Abu fida ismail Ibnu Katsir, 1993). Intisari dari tolong
menolong berdasarkan tafsir ayat di atas sangat kaya dengan nilai-nilai
sosial. Tolong menolong adalah perbuatan terpuji ditambah lagi
dipertegas bahwa tolong menolong dalam kebaikan seperti member maaf
dan mejauhi hawa nafsu yang medatangkan kerugian.

Tolong menolong adalah salah satu nilai pendidikan Sosial
kemasyarakatan yang urgen. Seberat apapun permasalahan yang
dihadapi apabila dikerjakan secara bersama-sama maka akan terasa
ringan. Oleh sebab itu tolong menolong ini harus dibudayakan dalam
pendidikan, selain itu tolong menolong adalah perintah Allah swt. dengan



budaya tolong menolong yang telah terkeristalisasi dari nilai pendidikan
sosial maka tujuan pendidikan Islam akan maksimal diperoleh.

3) Kepedulian
Kepedulian adalah bagian penting dalam kehidupan Sosial
kemasyarakatan. Dengan kepedulian akan terjalin kehidupan Sosial
kemasyarakatan yang harmonis. Adapun diantara ayat al-Qut’an yang

membicarakan kepedulian yaitu:
A A e o 3 oy el s Kot L of o e
Sy 240 5 A 8 &o—&JU‘ d\;j Gl il i 1 5
\jj\;; 13 2oen 3)5);1‘\’ ?}SJ\ 55k B0 35 Gl J_,.__j\ i

s A

T A T 2 "/"//‘./ LR
J ‘r.hd/\ij) )JMJ.-O\V\.JJ U\dx’) \‘/r\A) u‘éd“{ﬁ.aj\j

Artinya: Bukanlah menghadapkan wajabmu ke arab timur dan barat itn snatu kebajikan, akan
tetapi sesungguhnya kebajikan itn ialah beriman kepada Allah, bari kemudian, malaikat-malaikat,
kitab-kitab, nabi-nabi dan memberikan harta yang dicintainya kepada kerabatnya, anak-anak yatin,
orang-orang miskin, musafir (yang memerlukan pertolongan) dan orang-orang yang meminta-minta;
dan (memerdekakan) hamba sabaya, mendirikan shalat, dan menunaikan akat; dan orang-orang
_yang menepati janjinya apabila ia berjanji, dan orang-orang yang sabar dalam kesempitan, penderitaan
dan dalam peperangan. Mereka itulabh orang-orang yang benar (imannya); dan mereka itulah orang-

orang yang bertakwa (QS Al—Baqarah / 2: 177).

Pada ayat di atas disebutkan bahwa diantara kebajikan (bakti) itu
adalah memberi harta yang dicintainya kepada kaum kerabat, anak yatim,
orang-orang miskin, orang musafir, orang yang meminta-minta,
memerdekakan budak (Imam Jalaluddin Al Mahalli dan Imam Jalaluddin
As Suyuthi, 2013. Ayat ini menyampaikan nilai pendidikan sosial berupa
kepedulian kepada kepada kaum kerabat, anak yatim, orang-orang miskin,
orang musafir, orang yang meminta- minta, memerdekakan budak.

Kepedulian adalah salah satu nilai pendidikan Sosial kemasyarakatan
yang harus dilestarikan. Dengan perkembangan teknologi ada masyarakat
yang mulai cuek dengan masyarakat di sekitarnya dan sibuk dengan
perkembangan teknologi yang dinikmatinya. Oleh sebab itu, nilai
pendidikan sosial berupa kepedulian ini harus dibudayakan secara terus
menerus seperti yang diisyaratkan pada ayat al-Qur’an di atas sehingga
dapat membantu dalam meraih tujuan pendidikan Islam yang rabmatan lil

‘alamin.



31

4) Pemaaf
Dalam kehidupan bersosial tentunya tidak terlepas dari unsur salah
dan kehilafan. Dalam kesalahan dan kekhilapan seharusnya meminta maaf
atas kesalahan dan kehilapan tersebut. Dibutuhkan jiwa besar untuk
memaatkan kesalahan orang lain sehingga terjaga hubungan yang
harmonis yang dibina. Pemaaf adalah perilaku yang mulia. Di dalam Al-
Qur’an banyak ayat yang berbicara kemuliaan memafkan orang lain,

diantaranya yaitu:

~ 1 < t . 1 ;/ PR (IR

Gkt 2 22 o Al Al 5l as
Artinya: Jadilah engkan pemaaf dan surnblal orang mengerjakan yang ma'ruf, serta berpalinglah dari
pada orang-orang yang bodoh (Q.S. Al-A’raf, /7 199).

Maksud jadilah engkau pemaaf pada ayat di atas adalah
mudah memaafkan di dalam menghadapi perlakuan orang lain dan
jangan membalas (Imam Jalaluddin Al Mahalli dan Imam Jalaluddin As
Suyuthi, 2011).

Pada ayat ini diajarkan untuk mudah dalam memaatkan dan tidak
balas dendam. Dalam kehidupan bermasyarakat tentuya tidak bisa
dielakkan  dari kesalahan dan kesalah pahaman. Oleh sebab itu
diperintahkan untuk memaafkan.

Memaatkan merupakan perilaku terpuji yang selalu dibangun dalam
pendidikan sosial. Diharapkan dengan sikap memaatkan yang selalu
dibangun dalam kehidupan bermasyarakat akan menjadi nilai pendidikan
sosial yang membudaya serta dapat membantu dalam mewujudkan tujuan
pendidikan Islam yang  mulia. Apabila sikap memaafkan  tidak
dibudayakan maka akan banyak terjadi permusuhan-permusuhan karena
dendam atas kesalahan-kesalahan orang lain. Hal ini tentunya akan
menghambat proses pendidikan yang dilakukan sehingga tujuan
pendidikan Islam akan sulit diraih. Oleh sebab itu melalui sikap pemaaf
yang tertanam dalam nilai pendidikan sosial akan membantu dalam
mensukseskan tujuan pendidikan Islam.



5) Toleransi
Toleransi mengarah kepada sikap terbuka dan mau mengakui adanya

berbagai macam perbedaan. Toleransi ini dapat ditemukan pada firman
Allah SWT yaitu:

xeriof\u 550 B 4, S Ju“\}; R CHER PRI
Js;;mwsf *Sf

Artinya: Hai manusia, sesunggubnya Kami menciptakan kamn dari seorang laki-laki dan seorang
perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku supaya kamu saling kenal-
mengenal. Sesunggubnya orang yang paling mulia diantara kamn disisi Allah ialab orang yang paling

takwa diantara kamn. Sesunggubnya Allah Maba Mengetahui lagi Maha Mengenal. (QQ.S. Al-
Hujurat/49:13).

Pada ayat di atas jelas Allah swt. menyampaikan bahwa Allah swt.
menjadikan manusia beraneka ragam dari berbagai suku yang
memiliki perbedaan. Namun perbedaan itu harus dijadaikan sebagai
unsur yang positif untuk saling mengenal dan menghargai, bukan untuk
dijadikan sebagai dasar permusuhan. Dengan menghargai suku-suku
lain atau perbedaan lainnya akan terbangun sikap toleransi.

Toleransi antar umat beragama yang berbeda termasuk ke dalam
salah satu risalah penting yang ada dalam pendidikan Islam. Pada ayat
di atas diingatkan akan keragaman manusia, baik dilihat dari sisi agama,
suku, warna kulit, adat- istiadat dan perbedaan-perbedaan lainnya.
Toleransi beragama harus dipahami sebagai bentuk pengakuan kita akan
adanya agama-agama lain selain agama kita dengan segala bentuk sistem,
dan tata cara peribadatannya dan memberikan kebebasan untuk
menjalankan keyakinan agama masing-masing. Keyakinan umat Islam
kepada Allah swt. tentunya tidak sama dengan keyakinan para penganut
agama lain terhadap tuhan-tuhan mereka. Walaupun berbeda namun tetap
menghargai perbedaan tersebut dan beribadah sesuai dengan yang
diyakini.

Toleransi adalah sikap yang mulia. Nilai pendidikan sosial
berupa toleransi akan mebudayakan hidup damai dan rukun. Dengan
hidup damai dan rukun maka akan mudah membangun perdaban
termasuk akan memudahkan dalam meraih tujuan pendidikan Islam.
Tujuan pendidikan Islam sebagaimana disampaikan diawal salah satunya
adalah meraih kebahagian dunia dan akhirat.



32

Islam adalah agama fitrah dan rabmatan il ‘alamin. Berdasarkan
paparan beberapa ayat Al-Qur’an di atas jelas bahwa banyak ayat Al-
Qur’an yang membahas tentang pendidikan sosial. Pembahasan di atas
dapat dilihata bahwa Al-Qur’an dengan tegas menginformasikan tentang
nilai-nilai pendidikan sosial. Pada pembahasan tersebut dengan jelas
dan terang dikemukakan Al-Qur’an mengenai nilai pendidikan sosial
berupa persaudaraan, tolong menolong, kepedulian, pemaaf, toleransi.
Sebetulnya masih banyak lagi nilai-nilai pendidikan sosial yang dipaparkan
dalam Al-Qut’an, karena keterbatasan diambil lima contoh nilai
pendidikan sosial di atas.

Pendidikan sosial berusaha menetapkan aturan-aturan yang
mengarahkan sikap ~ sosial ~ manusia  yang  berperan  dalam
menentramkan kehidupan kemasyarakatan dan keberlangsungannya secar
baik, seperti faktor-faktot yang dapat mewujudkan rasa aman dan
ketentraman tersebut. Pendidkan sosial bagi peserta didik dalam
pendidikan Islam bermaksud menentukan sistem kemasyarakatan secara
umum dan mengharuskan peserta didik komitmen dengannya, sebagai
wujud Zaqarrub kepada Allah SWT, dan untuk mendapatkan maslahat dan
kebahagiaan dunia dan akhirat.

b. Nilai-Nilai Pendidikan Sosial Masyarakat Dalam Pandangan al-Hadits
1) Memberi Lebih Baik Daripada Meminta
Teks dan Terjemah Hadits

Al (e 385 JB oy e A 12 Al J325 8L Bgie Al o 522 gl Eas
2 s 36 i g s A AT Aleedy Sl ma) S5
5= MmN - 18 383 OLS 240 3 ) o 3 ﬂg\_ﬁ\ b el e Al

(-3¢ b

Artinya: Dari Ibnu Umar ra. Berkata, “Ketika Nabi saw. Berkhotbah di atas mimbar dan
menyebut sedekah dan minta-minta, beliau bersabda, “Tangan yang di atas lebib baik daripada

tangan yang di bawah, tangan yang di atas memberi dan tangan yang di bawab menerima.” (Abu

Abdillah Muhammad bin Ismail, 1313 H).



Penjelasan Hadits

Islam sangat mencela orang yang mampu untuk berusaha dan
memiliki badan sehat, tetapi tidak mau berusaha, melainkan hanya
menggantungkan hidupnya pada orang lain. Misalnya, dengan cara
meminta-minta. Keadaan seperti itu sangat tidak sesuai dengan sifat umat
Islam yang mulia dan memiliki kekuatan, sebagaimana dinyatakan dalam

firman-Nya:

Gty 2ol 450 g TN G 38 32 s 000 J) By of G o
5 ¥ il 55

Artinya : Mereka berkata: "'Sesunggnbnya jika kita telah kembali ke Madinah, benar-benar orang
yang kuat akan mengusir orang-orang yang lemalh dari padanya’'. Padabal keknatan itu hanyalah

bagi Allah, bagi Rasul-Nya dan bagi orang-orang mnkmin, tetapi orang-orang munafik itn tiada
mengetabui.

Dengan demikian, seorang peminta-peminta, yang sebenarnya
mampu mencari kasab dengan tangannya, selain telah merendahkan
dirinya, ia pun secara tidak langsung telah merendahkan ajaran agamanya
yang melarang perbuatan tersebut. Bahkan ia dikategorikan sebaga &ufur
nikmat karena tidak menggunakan tangan dan anggota badannya untuk
berusaha mencari rezeki sebagaimana diperintahkan syara’. Padahal Allah
pasti memberikan rezeki kepada setiap makhluk-Nya yang berusaha.
Allah SWT berfirman:

WJ&fu;W) SRy \.@w«b\d&&\fﬂ\ s e g0

Artinya: Dan tidak ada suatn binatang melata pun di bumi melainkan Allab-lah yang memberi
rezekinya, dan Dia mengetabui tempat berdiam binatang itu dan tempat penyimpanannya. Semnanya
tertulis dalam Kitab yang nyata (Lanh mabfugh).

Dalam hadits dinyatakan dengan tegas bahwa tangan orang yang
di atas (pemberi sedekah) lebih baik daripada tangan yang di bawah (yang
diberi). Dengan kata lain, derajat orang yang pemberi lebih tinggi
daripada derajat peminta-minta. Maka seyogyanya bagi setiap umat Islam
yang memiliki kekuatan untuk mencari rezeki, berusaha untuk bekerja
apa saja yang penting halal.

Bagi orang yang selalu membantu orang lain, di samping akan
mendapatkan pahala kelak di akherat, Allah jug akan mencukupkan



% 4

2)

33

rezekinya di dunia. Dengan demikian, pada hakekatnya dia telah
memberikan rezekinya untuk kebahagiaan dirinya dan keluarganya.
Karena Allah swt. Akan memberikan balasan yang berlipat dari bantuan
yang ia berikan kepada orang lain.

Orang yang tidak meminta-minta dan menggantungkan hidup
kepada orang lain, meskipun hidupnya serba kekurangan, lebih terhormat
dalam pandangan Allah swt. dan Allah akan memuliakannya akan
mencukupinya. Orang Islam harus berusaha memanfaatkan karunia yang
diberikan oleh Allah swt, yang berupa kekuatan dan kemampuan dirinya
untuk mencukupi hidupnya disertai doa kepada Allah swt.

Adanya kewajiban berusaha bagi manusia, tidak berarti bahwa
Allah swt. tidak berkuasa untuk mendatangkan rezeki begitu saja kepada
manusia, tetapi dimaksudkan agar manusia menghargai dirinya sendiri
dan usahanya, sekaligus agar tidak berlaku semena-mena atau melampaui
batas, sebagaimana dinyatakan oleh Syaqiq Ibrahim dalam menafsirkan

ayat:
55T 12 <% Vet P X I AP S SR SIPRE 11 PR
22l %) 2l B 505 5% S e M 3 sl St AL e

~

o

Artinya : Dan jikalan Allah melapangkan rezeki kepada hamba-hamba-Nya tentulah mereka akan
melampani batas di muka bumi, tetapi Allab mennrunkan apa yang dikebendaki-Nya dengan
uknran. Sesunggnbnya Dia Maha Mengetabui (Readaan) hamba-hamba-Nya lagi Maha Melibat.

Menurutnya, seandainya Allah swt, memberi rezeki kepada
manusia yang tidak mau berusaha, pasti manusia semakin rusak dan
memiliki banyak peluang untuk berbuat kejahatan. Akan tetapi, Dia
Mahabijaksana dan memerintahkan manusia untuk berusaha agar
manusia tidak banyak berbuat kerusakan.

Larangan Hidup Individualistis
Teks dan Terjemah Hadits

4 z - - _ 3 -~ 1 < PR 1: -
;_éé;rff\;\&j)ﬁ 1 J8 g e dll Lo (b e e Al s A 5

s I A %
(éLJb .L?'b VL..J) éjw\ °b)> 5‘*““"'5 C;./é\; £~>~Y
Artinya: Dari Anas ra. berkata, babwa Nabi saw. bersabda, “Tidaklah termasuk beriman seseorang

di antara kami sehingga mencintai sandaranya sebagaimana ia mencintai dirinya sendiri”. (H.R.

Bukhari, Muslim, Ahmad, dan Nasa’)



Penjelasan Hadits

Sikap individualistis adalah sikap mementingkan diri sendiri, tidak
memiliki kepekaan terhadap apa yang dirasakan oleh orang lain. Menurut
agama, sebagaimana di sampaikan dalam hadits di atas adalah termasuk
golongan orang-orang yang tidak (smpurna) keimanannyanya.

Seorang mukmin yang ingin mendapat ridla Allah swt. Harus
berusaha untuk melakukan perbuatan-perbuatan yang diridai-Nya. Salah
satunya adalah mencintai sesama saudaranya seiman seperti ia mencintai
dirinya, sebagaimana dinyatakan dalam hadits di atas.

Namun demikian, hadits di atas tidak dapat diartikan bahwa
scorang mukmin yang tidak mencintai saudaranya seperti mencintai
dirinya sendiri berarti tidak beriman. Maksud pernyataan —(e32¥
RE pada hadits di atas, ‘Yidak sempurna keimanan seseorang” jika tidak
mencintai saudaranya seperti mencintai dirinya sendiri. Jadi, haraf
nafi ¥ pada hadits tersebut berhubungan dengan ketidaksempurnaan.

Hadits di atas juga menggambarkan bahwa Islam sangat
menghargai persaudaraan dalam arti sebenarnya. Persaudaraan yang
datang dari hati nurani, yang dasarnya keimanan dan bukan hal-hal lain,
sehingga betul-betul merupakan persaudaraan murni dan suci.
Persaudaraan yang akan abadi seabadi imannya kepada Allah swt.
Dengan kata lain, persaudaraan yang didasarkan [/zh, sebagaimana
diterangkan dalam banyak hadits tentang keutamaan orang yang saling
mencintai karena Allah swt., di antaranya:

s Js Al 3] g e ) Lo Al 525 38 B2 A e 55 ol 58

d 2 T _ . s 7 e _ - < :
(e ol ) AN PN 235 1 323l B Plg Sl gl sl 2

Artinya: Abu Hurairah berkata, Rasulullah saw. bersabda, “pada bari kiamat allah swt. akan
berfirman, ‘di manakab orang yang saling terkasib sayang karena kebesaran-Ku, kini akn naungi di
bawalh naungan-Ku, pada saat tiada naungan, kecuali nanngan-Ku.

Sifat persaudaraan kaum mukmin yatiu mereka yang saling
menyayangi, mengasihi dan saling membantu. Demikian akrab, rukun
dan serempak sehingga merupakan satu kesatuan yang tak terpisahkan
satu sama lain. Dalam hal satu kesatuan ini, Nabi saw. mengibaratkan
dalam berbagai hal, di antaranya dengan tubuh, bangunan dan lainnya.
Jika salah satu ada yang menghadapi kesulitan, maka yang lainpun harus
belasungkawa dan turut menghadapinya. Begitupun sebaliknya.



34

Orang yang mencintai saudaranya karena Allah akan memandang
bahwa dirinya merupakan aslah satu anggota masyarakat, yang harus
membangun suatu tatanan untuk kebahagiaan bersama. Apapun yang
dirasakan oleh saudaranya, baik kebahagiaan maupun kesengsaraan, ia
anggap sebagai kebahagiaan dan kesengsaraannya juga. Dengan
demikian, terjadi keharmonisan hubungan antarindividu yang akan
memperkokoh persatuan dan kesatuan. Dalam hadits lain Rasulullah
SAW menyatakan:

il S s e Al Lo 3325 J6  JB 4 A e S5 ol 5

() o 2) ez 358 du;d@

Abrtinya: Diriwayatkan dari Abi Musa ra. di berkata, "Rasulullah saw. pernab bersabda, 'Orang
mnkmin yang satu dengan yang lain bagai satu bangunan yang bagian-bagiannya saling mengokohkan.
(HR. Bukhari)

Masyarakat seperti itu, telah dicontohkan pada zaman Rasulullah
saw. Kaum Anshar dengan  tulus ikhlas menolong dan merasakan
penderitaan yang dialami oleh kaum Mubajirin sebagai penderitaannya.
Perasaan seperti itu bukan didasarkan keterkaitan daerah atau keluarga,
tetapi didasarkan pada keimanan yang teguh. Tak heran kalau mereka
rela memberikan apa saja yang dimilikinya untuk menolong saudaranya
dari kaum Muwhajirin, bahkan ada yang menawarkan salah satu istrinya
untuk dinikahkan kepada saudaranya dari Muhajirin.

Persaudaraan seperti itu sungguh mencerminkan betapa kokoh
dan kuatnya keimanan seseorang. Ia selalu siap menolong saudaranya
seiman  tanpa diminta, bahkan tidak jarang mengorbankan
kepentingannya sendiri demi menolong saudaranya. Perbuatan baik
seperti itulah yang akan mendapat pahala besar di sisi Allah swt., yakni
memberikan sesuatu yang sangat dicintainya kepada saudaranya, tanpa
membedakan antara saudaranya seiman dengan dirinya sendiri. Allah swt.
berfirman:

e WG B e s g 507 e e B2 ST JEE

Artinya: Kamn sekali-kali tidak sampai kepada kebajikan (yang sempurna), sebelum kamu
menafkabkan sehabagian harta yang kamn cintai. Dan apa saja yang kamn nafkabkan maka
sesunggnbnya Allah mengetabuinya.



Sebaliknya, orang-orang mukmin yang egois, yang hanya
mementingkan kebahagiaandirinya sendiri, pada hakikatnya tidak
memiliki keimanan yang sesungguhnya. Hal ini karena perbuatan seperti
itu merupakan perbuatan orang kufur dan tidak disukai Allah swt.
Tidaklah cukup dipandang mukmin yang taat sekalipun khusyuk dalam
shalat atau melaksanakan semua rukun Islam, bila ia tidak peduli
terhadap nasib saudaranya seiman.

Namun demikian, dalam mencintai seorang mukmin, sebagaimana
dikatakan di atas, harus didasari Z/lah. Oleh karena itu, harus tetap
memperhatikan rambu-rambu syara’. Tidak benar, dengan alasan
mencintai saudaranya seiman sehingga ia mau menolong saudaranya
tersebut dalam berlaku maksiat dan dosa kepada Allah swt.

Sebaiknya, dalam mencintai sesama muslim, harus mengutamakan
saudara-saudara seiman yang betul-betul taat kepada Allah swt.
Rasulullah saw. memberikan contoh siapa saja yang harus terlebih dahulu
dicintai, yakni mereka yang berilmu, orang-orang terkemuka, orang-
orang yang suka berbuat kebaikan, dan lain-lain sebagaimana diceritakan
dalam hadits.

&Jg‘)ww\y‘muﬁwujuw&\ijd\wuu;
P g DU R P 2,
e olyy 352N oladag 55@3 6 g3l 5 iy A g&“

Artinya: Dari Abdullah bin Mas’ud ra., ia berkata: Rasulullab saw. bersabda: hendaknya mendekat

kepadakn orang-orang dewasa dan yang pandai , abli-abli pikir. Kemudian berikutnya lagi. Awaslah!
Janganlah berdesak-desakan seperti orang-orang pasar. (HR. Muslim)

Hal itu tidak Dberarti diskriminatif karena Islam pun
memerintahkan umatnya untuk mendekati orang-orang yang suka
berbuat maksiat dan memberikan nasihat kepada mereka atau
melaksanakan amar ma’ruf dan nahi munkar.

3) Membuang Duri di Jalan
Teks dan Terjemah Hadits

3 Oamis é‘idt“y\ : )G ’r.\..ij Ll ) J“;g‘jﬂ gé e 525 855n ;3;\ R
- _ . A s //,:,‘,/")/}/sz’,//w/)’
oy 1,0 8 ARG BBl AN AN 5 Gl s o s a



35

Pl ol G o2 1S ol il #) (e i ol 52
(7877 o ) 35 b 52" DL 3 k)

Artinya: Dari Abi Hurairab ra., dari Nabi saw. Beliau bersabda, “Iman itn tujub pulnh cabang
lebil atau enam pulub cabang lebib; yang paling utama adalab ncapan “la ildha illallihn” dan yang
paling rendah adalah menyingkirkan rintangan (Rotoran) dari tengab jalan, sedangkan rasa malu itu
(juga) salah satu cabang dari iman.”

Penjelasan Hadits

Dalam hadits di atas, dijelaskan bahwa cabang yang paling utama
adalah tauhid, yang wajib bagi setiap orang, yang mana tidak satu pun
cabang iman itu menjadi sah kecuali sesudah sahnya tauhid tersebut.
Adapun cabang iman yang paling rendah adalah menghilangkan sesuatu
yang mengganggu kaum muslimin, di antaranya dengan menyingkirkan
duri atau batu dari jalan mereka.

Hadits di atas menunjukkan bahwa dalam Islam, sekecil apapun
perbuatan baik akan mendapat balasan dan memiliki kedudukan sebagai
salah satu pendukung akan kesempurnaan keimanan seseorang.

Duri dalam konotasi secara sekilas menunjukkan pada sebuah
benda yang hina. Akan tetapi, jika dipahami lebih luas, yang dimaksud
dengan duri di sini adalah segala sesuatu yang dapat membahayakan
pejalan kaki, baik besar maupun kecil. Hal ini semacam ini mendapat
perhatian serius dari Nabi saw. sehingga dikategorikan sebagai salah satu
cabang daripada iman, karena sikap semacam ini mengandung nilai
kepedulian sosial, sedang dalam Islam ibadah itu tidak hanya terbatas
kepada ibadah ritual saja, bahkan setiap ibadah ritual, pasti di dalamnya
mengandung nilai-nilai sosial.

Di samping hal tersebut di atas, menghilangkan duri dari jalan
mengandung pengertian bahwa setiap muslim hendangkan jangan
mencari kemudlaratan, membuat atau membiarkan kemudlaratan. Hal ini
sesuai dengan sabda Rasul saw. yang dijadikan sebuah kaidah dalam
Ushul Figh:

S N5 55N
Artinya: Janganlah mencari kemudlaratan dan jangan pula membuat kemudlaratan.
Membiarkan duri di jalan atau sejenisnya berarti membiarkan

kemudlaratan atau membuat kemudlaratan baru, jika adanya duri tersebut
awalnya sengaja disimpan oleh orang lain.



4) Melapangkan Orang Lain
Teks dan Terjemah Hadits

i 2 1B s e AN (ol B35 61 B4 A s aia ol 2
«ﬂwf«»&ﬁw«»w»fuﬁwﬁwﬂwaﬂ‘ o5 258
sall 03 3 A 55 AN 5 A R e s ey 5V L2 s

() 2l 032 3 320 36

Artinya: Dari Abu Hurairah berkata, Rasulullah saw. bersabda, “Barangsiapa
melepasakan dari seorang muslim satu kesusahan dari sebagian kesusahan dunia, niscaya
Allah akan melepasakan kesusahannya dari sebagian kesusahan hari kiamat; dan
barangsiapa memberi kelonggaran dari orang yang susah, niscaya Allah akan memberi
kelonggaran baginya di dunia dan akhirat; dan barangsiapa menutupi aib seorang
muslim, niscaya Allah akan menutupi aib dia dunia dan akhirat; Allah akan senantiasa
menolong seorang hamba selam hamba tersebut menolong saudaranya.” (Dikeluarkan
oleh Imam Muslim).

Penjelasan Hadits

Hadits di atas mengajarkan kepada kita untuk selalu
memperhatikan sesama muslim dan memberikan pertolongan jika
seseorang mendapatkan kesulitan.

a. Melepaskan kesusahan bagi orang seorang muslim

Melepaskan kesusahan orang lain mengandung makna yang sangat
luas, bergantung kepada kesusahan yang sedang diderita oleh orang
tersebut. Jika saudara-saudaranya termasuk orang miskin sedangkan ia
berkecukupan (kaya), ia harus menolongnya dengan cara memberikan
bantuan atau memberikan pekerjaan sesuai dengan kemampuannya; jika
saudaranya sakit ia berusaha menolongnya dengan cara membantu
membawa ke dokter atau meringankan biayanya; jika suadaranya dililit
utang, maka ia membantu memberikan jalan keluar, baik dengan cara
memberi bantuan untuk melunasinya atau memberi arahan yang akan
membantu dalam mengatasi utang saudaranya.

Orang muslim membantu meringankan kesusahan saudaranya
yang seiman, beriman telah menolong hamba Allah yang disukai oleh-
Nya, dan Allah swt.
menyelamatkannya dari berbagai kesusahan, baik dunia maupun akhirat
sebagaimana firman Allah SWT.

SCatsal by S A 5 o) [ Gl

pun akan memberi pertolongan-Nya serta

b



36

Artinya: Hai orang-orang mukmin, jika kamn menolong (agama) Allah, niscaya Dia akan
menolongmu dan menegnbkan kedudunkannu.

b. Menutupi Aib Orang Mukmin serta Menjaga Orang ILain dari
Berbuat Dosa

Orang mukmin pun harus menutupi aib saudaranya, apalagi ia
tahu bahwa orang yang bersangkutan tidak akan senang apabila
rahasianya diketahui oleh orang lain. Namun, demikian juga aib tersebut
berhubungan dengan kejahatan yang telah dilakukannya, ia tidak boleh
menutupinya. Jika itu dilakukan berarti telah menolong orang lain dalam
hal kejahatan, sehingga orang tersebut terhindar dari hukuman.
Menolong orang lain dalam kejahatan berarti sama saja, ia telah
melakukan kejahatan. Perbuatan itu sangat dicelka dan tidak dibenarkan
dalam Islam. Sebagaimana firman-Nya:

g o = c _ o ke -
<0 A LB R P PN TR R A P T R B
%LL}“ -\{f‘-‘“‘m\di&‘ \}.ﬂu\j L/))-\.aj‘)f}“&ba}@ﬁ)&%bﬂ‘}b{)bj .

Artinya: ... Dan tolong-menolonglah kanm dalam (mengerjakan) kebajikan dan takwa, dan jangan
tolong-menolong dalam berbuat dosa dan pelanggaran. Dan bertakwalalh kamn kepada Allah,
sesunggubnya Allah amat berat siksa-Nya.

Dengan demikian, jika melihat seseorang akan melakukan
kejahatan atau dosa, maka setiap mukmin harus berusaha untuk
mencegahnya dan menasihatinya. Jika orang tersebut terlanjur
melakukannya, maka suruhlah untuk bertaubat, karena Allah swt. Maha
Pengampun lagi Maha Penerima Taubat. Tindakan tersebut merupakan
pertolongan juga, karena berusaha menyelamatkan seseorang dari adzab
Allah swt.

Yang paling penting dalam melakukan perbuatan yang dianjurkan
syara’, seperti menolong atau melonggarkan kesusahan orang lain, adalah
tidak mengharapkan pamrih dari orang yang ditolong, melainkan ikhlas
semata-mata didasari iman dan ingin mendapat ridla-Nya.

Beberapa syari’at Islam seperti sahalat, puasa, zakat, dan yang
lainnya, di antaranya dimaksudkan untuk memupuk jiwa kepedulia sosial
terhadap sesama mukmin yang berada dalam kesusahan dan kemiskinan.

Orang yang memiliki kedudukan harta yang melebih orang lain
hendaknya tidak menjadikannya sombong atau tinggi hati, sehingga tidak
memperhatikan orang lain yang sedang membutuhkan pertolongan. Pada
hakikatnya Allah swt. menjadikan adanya perbedaan seseorang dengan



yang lainnya adalah untuk saling melengkapi. Sebagaimana ditegaskan
dalam ﬁrman Nya'

Q)a&bng)wjuﬁjjbﬁmr@m%‘ Jbua.su
Artinya : Apakah mereka yang membagi-bagi rabmat Tubanmu? Kami telah menentukan antara
mereka penghidupan mereka dalam kebidupan dunia, dan kami telah meninggikan sebabagian
mereka atas sebagian yang lain beberapa derajat, agar sebagian mereka dapat mempergunakan
sebagian yang lain. Dan rabmat Tubanmu lebilh baik dari apa yang mereka kumpulkan.

Di dunia ini dengan adanya orang yang senang dengan kekayaan
atau kedukannya, dan ada pula orang-orang yang susah karena
kemiskinannya, hal ini merupakan kehendak Allah swt. untuk
keseimbangan kehidupan di dunia. Dapat dibayangkan jika semua orang
kaya, siapa yang akan menjadi petani atau mengerjakan pekerjaan kasar
yang biasa dikerjakan oleh orang-orang kecil. Begitu pun sebaliknya, jika
semuanya miskin, kehidupan di dunia akan kacau.

Dengan demikian, pada hakikatnya hidup di dunia adalah saling
membantu dan mengisis, ketentraman pun hanya akan dapat diciptakan
jika masing-masing golongan saling memperhatikan dan menolong satu
sama lain, sehingga kesejahteraan tidak hanya berada pada satu golongan
saja.

Perintah agar kaum muslimin peka dan peduli terhadap orang lain
juga dicerminkan melalui syariat penyembelihan hewan qurban. Hal itu
tergambar dari doa yang dibaca setelah hewan qurban disembelih, yang
berbeda dengan penyembelihan hewan biasa, sebagaimana diriwayatkan
oleh Muslim dari Siti Aisyah, disunahkan membaca doa, yang artinya:
“Dengan  menyebut nama Allab, ya Allah terimalah (Qurban ini) dari
Mubammad, keluarga Mubammad dan Ummat Nabi Mubammad SAW .

Memperbaiki kesejahteraan merupakan salah satu di antara tiga
cara dalam memprebaiki keadaan masyarakat, sebagaimana diungkapkan
oleh Abu Hasan dalam kitab “Adab ad-Dunya wa ad-Din”, yakni
menjadikan manusia taat; menyatukan rasa dalam hal kesenangan dan
penderitaanl dan menjaga dari hal-hal yang akan mengganggu stabilitas
kehidupan.

Sebagaimana telah dibahas di atas, peduli terhadap sesama tidak
hanya dalam masalah materi saja, tetapi dalam berbagai hal yang



37

menyebabkan orang lain susah. Jika mampu, setiap muslim harus
berusaha menolong sesamanya.
Sesungguhnya Allah SWT akan selalu menolong hamba-Nya,

selama hamba-Nya menolong dan membantu sesama saudaranya.

Kesimpulan
Islam adalah agama fitrah dan rabmatan lil ‘alamin. Al-Qur'an dan Al-

Hadits sebagai sumber hukum Islam dan landasan pendidikan Islam banyak
menginformasikan tentang pendidikan Sosial kemasyarakatan. ‘Tujuan
pendidikan sosial kemasyarakatan adalah membentuk manusia yang mengetahui
dan menyadari tugas kewajibannya terhadap bermacam-macam golongan dalam
masyarakat; dan  membiasakan  anak-anak  berbuat mematuhi tugas
kewajiban sebagai anggota masyarakat dan sebagai warga Negara.
Pendidikan sosial kemasyarakatan bagi peserta didik dalam pendidikan Islam
bermaksud menentukan  sistem  kemasyarakatan secara umum  dan
mengharuskan  peserta didik komitmen dengannya, sebagai wujud zagarrub
kepada Allah swt., dan untuk mendapatkan maslahat dan kebahagiaan dunia dan
akhirat.

Nilai pendidikan sosial kemasyarakatan yang diajarkan dalam al-Qur’an
dan al-Hadits sangat banyak, diantaranya nilai-nilai persaudaraan, tolong
menolong, kepedulian, pemaaf, toleransi, saling member, tidak individualistis,
saling member dan memberikan kelapangan kepada orang lain. Sebetulnya
masih banyak lagi nilai-nilai pendidikan sosial kemasyarakatan yang dipaparkan
dalam al-Qur’an dan al-Hadits, karena keterbatasan diambil beberapa contoh
nilai pendidikan sosial kemasyarakatan yang diinformasika dalam al-Qur’an dan
al-hadits.

Pendidikan sosial kemasyarakatan dalam Islam mendidik umatnya agar
terbiasa menjalankan adab sosial yang baik dan dasar-dasar psikis yang mulia
dan bersumber pada akidah Is/amiyah yang abadi dan perasaan keimanan
yang mendalam, agar di dalam masyarakat bisa tampil dengan pergaulan dan
adab yang baik, keseimbangan akal yang matang dan tindakan bijaksana.
Pendidikan Islam sebagai upaya mengembangkan, mendorong serta mengajak
peserta didik hidup lebih dinamis dengan berdasarkan nilai-nilai yang tinggi dan
kehidupan yang mulia. Dengan proses tersebut, diharapkan akan terbentuk
pribadi peserta didik yang lebih sempurna, baik yang berkaitan dengan potensi
akal, perasaan, maupun perbuatannya.



Daftar Pustaka

Abdul Hamid al-Hasyimi, 2001. Mendidik Ala Rasulullah, Jakarta: Pustaka Azam.

Abdullah Nashih Ulwan, 1991. Pendidikan Anak Menurut Islam, Pendidikan
Sosial Anak), (Bandung: Remaja Rosdakarya.

Abu Abdillah Muhammad bin Ismail, 1313, Shabih Bukhari, Juz 3, Kairo: Dar al-
Turuq al-Najah.

B. Hall, 1982, Reading in 1 alen Depelopment, New Yersey: Paulist Press.

Esteban, 1990, Education in values: what, why, and for Whom, Manila: Sinag Tala
Publisher, Inc.

Hasan Langgulung, 1995, Manusia dan Pendidikan, Jakarta: Al-Husna Zahra.

Imam Abu fida Ismail Ibnu Katsir, 1993, Tafsir Ibn Katsir Jilid 3, Kairo: Dar al
Fikr.

Imam Jalaluddin Al Mahalli dan Imam Jalaluddin As Suyuthi, 2011. Tafsir
Jalalain Jilid 2. Bandung: Sinar Baru Algensindo.

Imam Jalaluddin Al Mahalli dan Imam Jalaluddin As Suyuthii, 2013. Tafsir
Jalalain Jilid 1, Bandung: Sinar Baru Algensindo.

Ismail Haqqi Al-Buruswi, 1996. Terjemabh Tafsir Rubul Bayan Juz I17. Bandung:
Diponegoro.

M. Ngalim Purwanto, 2000. I/jwu Pendidikan, Teoritis dan Praktis, Bandung:
Remaja Rosdakarya.

Muhaimin dan Abdul Mujid, 1993, Pemikiran pendidikan Islam, Bandung:
Trigenda Karya.

Muhammad Athih Al-Abrasy, tt., a/-Tarbiyah al-Islamiyah, Cet. 3, Beirut: Dar al-
Fikri al-Arabi.

Al-Qurthuby, tt., al-Jami li Abkam al-Qur'an, Jilid VI, Beirut: Dar al-Fikri.

St. Vembriarto, 1984. Pendidikan Sosial, Y ogyakarta: Paramitta.

Sutarjo, Adisusilo JR, 2021, Pembelajaran Nilai Karakter Konstruktivisme dan 17CT
sebagai Inovasi Pendekatan Pembelajaran Afektif, Jakarta: Rajagrafindo
Persada.

Al-Tomy Muhammad Omar Al-Syaibany, 1975. Falsafah Pendidikan Islam,
terjemahan: Hasan Langgulung, Judul asli: Falsafah Al Tarbiyah Al
Islamiyah, Jakarta: Bulan Bintang.

Ulwan, Abdullah Nashih, 1991, Pendidikan Anak Menurut Islam, Bandung:
Remaja Rosdakarya.

Ulwan, Abdullah Nashih, 2013, Tarbiyatul Aulad fil Islam, Mesir: Darussalam.



