
  
   

e-ISSN: 2809-3712  

 

 

 
 

PENDIDIKAN SOSIAL KEMASYARAKATAN 
DALAM PERSPEKTIF AL-QUR'AN DAN HADITS  

 
 

Ali Akbar 
Mahasiswa Program Doktor Pendidikan Agama Islam Universitas Islam Negeri 
Antasari Banjarmasin, Indonesia  
Corresponding author email: aliakbar@uin-antasari.ac.id 
 
Abstract 

The value of social education taught in the Qur'an and al-Hadith is very much, including the 
values of brotherhood, helping, caring, forgiving, tolerant, giving each other, not being 
individualistic, giving each other and giving spaciousness to others. Actually, there are many 
more values of social education that are described in the Qur'an and al-Hadith, due to 
limitations, several examples of the value of social education are taken which are informed in 
the Qur'an and al-Hadith. Social education in Islam educates its people to get used to 
carrying out good social etiquette and noble psychic basics and sourced from the eternal Islamic 
faith and deep feelings of faith, so that in society they can appear with good association and 
manners, balance of mind that is good. mature and wise action. Islamic education is an effort 
to develop, encourage and invite students to live more dynamically based on high values and a 
noble life. With this process, it is hoped that a more perfect student personality will be formed, 
both related to the potential of reason, feelings, and actions. 
 
Keywords: Education, Social, Society, Al-Qur'an Hadith. 
 
Abstrak  

Nilai pendidikan sosial kemasyarakatan yang diajarkan dalam al-Qur’an dan al-
Hadits sangat banyak, diantaranya nilai-nilai persaudaraan, tolong menolong, 
kepedulian, pemaaf, toleransi, saling member, tidak individualistis, saling 
memberi dan memberikan kelapangan kepada orang lain. Sebetulnya masih 
banyak lagi nilai-nilai pendidikan sosial kemasyarakatan yang dipaparkan dalam 
al-Qur’an dan al-Hadits, karena keterbatasan diambil beberapa contoh nilai 
pendidikan sosial kemasyarakatan yang diinformasikan dalam al-Qur’an dan al-
hadits. Pendidikan sosial kemasyarakatan dalam Islam mendidik umatnya agar 
terbiasa menjalankan adab sosial yang baik dan dasar-dasar psikis yang mulia 
dan bersumber pada akidah Islamiyah  yang abadi dan perasaan keimanan  yang 
mendalam, agar di dalam masyarakat bisa tampil dengan pergaulan dan adab 
yang baik, keseimbangan akal yang matang dan tindakan bijaksana. Pendidikan 
Islam sebagai upaya mengembangkan, mendorong serta mengajak peserta didik 
hidup lebih dinamis dengan berdasarkan nilai-nilai yang tinggi dan kehidupan 
yang mulia. Dengan proses tersebut, diharapkan akan terbentuk pribadi peserta 

27



 
 

 
 

didik yang lebih sempurna, baik yang berkaitan dengan potensi akal, perasaan, 
maupun perbuatannya. 

Kata Kunci: Pendidikan, Sosial, Kemasyarakatan, Al-Qur’an Hadits 

Pendahuluan 

Islam adalah agama samawi terakhir  yang  dirisalahkan  melalui  

Rasulullah  SAW. Karena  Islam  sebagai  agama  terakhir  dan  juga  sebagai  

penyempurna  ajaran-ajaran terdahulu,  maka  sangat  bisa  dipahami,  jika  

Islam  merupakan  ajaran  yang  paling komprohensif,  Islam  sangat  rinci  

mengatur  kehidupan  umatnya,  melalui  kitab  suci  al- Qur’an dan al-Hadits. 

Allah SWT memberikan petunjuk kepada umat manusia bagaimana menjadi 

insan kamil atau pemeluk agama Islam yang kaffah atau sempurna. 

Secara  garis  besar  ajaran  Islam  bisa  dikelompokkan  dalam  dua  

kategori  yaitu Hablum  Minallah  (hubungan  vertikal  antara  manusia  dengan  

Tuhan)  dan  Hablum Minannas  (hubungan  manusia  dengan  manusia).  Allah  

menghendaki  kedua  hubungan tersebut seimbang walaupun hablum minannas 

lebih banyak di tekankan. Namun itu semua bukan berarti lebih mementingkan 

urusan Sosial kemasyarakatan, namun hal itu tidak lain karena hablum minannas  

lebih  komplek  dan  lebih  komprehensif.   

Tujuan  utama  al-Qur’an  adalah  menegakan  sebuah  tata  masyarakat  

yang  adil, berdasarkan  etika,  sehingga  dapat  bertahan  di  muka  bumi  ini.  

Individu  dan  masyarakat tidak  dapat  dipisahkan,  karena  tidak  ada  individu  

yang  hidup  tanpa  masyarakat.  Konsep-konsep  amal  perbuatan  manusia,  

terutama  taqwa,  hanya  akan  memiliki  arti  di  dalam sebuah  konteks  sosial  

(masyarakat),  yang  sarat  dengan  nilai-nilai  pendidikan.  Berkenaan dengan 

ini, tepat sekali apa yang diungkapkan Al-Syaibany (1975) bahwa di samping 

masyarakat  merupakan  arena  tempat  berlangsungnya  proses  pendidikan,  

masyarakat  itu sendiri juga merupakan satu faktor pokok yang mempengaruhi 

pendidikan. 

Dalam konteks pendidikan Islam, pengkajian terhadap sosial masyarakat 

perlu dilakukan mengingat adanya keterkaitan antara pendidikan dengan nilai-

nilai Sosial masyarakat itu sendiri. Pendidikan yang  berkualitas  akan  

menghasilkan  tatanan  kehidupan  sosial masyarakat  yang  memiliki peradaban  

tinggi.  Oleh karena pendidikan Sosial kemasyaratan berlandaskan kepada al-

Qur’an dan  al-Hadits,  akan selalu menarik untuk dilakukan  kajian  yang  

mendalam  sebagai perwujudan pendidikan yang bermutu. 



 
 

Berbagai  persoalan  sosial  yang  muncul  hari  ini,  dimana  masyarakat  

hidup  tanpa mau  peduli  dengan  lingkungan sosial sekitarnya,  tidak  adanya  

rasa  peduli,  empati  terhadap sesama,  yang  pada  akhirnya  melahirkan  

individu-individu  yang  tidak  peka  dengan persoalan masyarakat. Apabila 

masyarakat tidak diberi penyadaran akan hal tersebut, maka tentu  persoalan  ini  

akan  semakin  parah.  Untuk  itu,  diperlukan  kajian-kajian  yang terintegral  

antar  sesama  masyarakat  dengan  komponen  masyarakat  yang  lain.  Solusi 

terbaik  adalah  dengan  kembali  berpedoman  kepada  dua  pusaka  yang  

ditinggalkan  oleh Rasulullah, yaitu al-Quran dan al-Hadis. Dengan mengkaji 

dan menganalisa secara luas ayat-ayat tentang pendidikan sosial  kemasyarakatan  

akan  dapat  ditarik  pelajaran  berharga  bagi  masyarakat  untuk menciptakan 

lingkungan sosial masyarakat yang baik.  

Dengan demikian, artikel ini membahas secara khusus tentang makna 

pendidikan Sosial kemasyarakatan dan nilai-nilai pendidikan sosial masyarakat  

dalam pandangan al-Qur’an dan al-Hadits. 

Kajian dari peneltian ini menggunakan kajian literatur yang mana 

literatur yang diambil sesuai dengan pokok pembahasan dan di analisis secara 

mendalam sehingga dapat diambil kesimpulan dan temuan dalam penelitian. 

Literatur yang diambil baik dari buku, artikel jurnal baik nasional maupun 

internasional dan literatur lainnya. (Phillippi & Lauderdale, 2018; Marshall dkk., 

2013; Bengtsson, 2016). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Makna Pendidikan Sosial Kemasyarakatan 
Pendidikan dalam penyelenggaraannya selalu berlandaskan pada nilai-

nilai Sosial kemasyarakatan. Sosial kemasyarakatan, yakni suatu kondisi dimana 

manusia itu sejak kecilnya telah termasuk ke dalam berbagai golongan dalam 

masyarakat. Dalam golongan tersebut ia mempunyai hak dan kewajiban yang 

menyangkut berbagai fenomena hidup dan kehidupan orang banyak. Golongan 

ini dimulai dari keluarga, sekolah sampai kemudian negara (M. Ngalim 

Purwanto, 2000). 

Landasan sosial kemasyarakatan pendidikan menekankan selalu dalam 

prosesnya selalu memperhatikan kondisi dan proses sosial yang terjadi di suatu 

masyarakat ataupun sebuah bangsa. Menurut Abdul Hamid al-Hasyimi 

Pendidikan sosial kemasyarakatan adalah bimbingan orang dewasa terhadap anak 

dengan memberikan pelatihan untuk pertumbuhan kehidupan sosial kemasyarakatan dan 

memberikan macam-macam pendidikan mengenai perilaku sosial dari sejak dini, agar hal 

28



 
 

 
 

itu menjadi elemen penting dalam pembentukan sosial yang sehat (Abdul Hamid al-

Hasyimi, 2001). 

Islam dalam aspek pendidikannya sangat memperhatikan penataan 

individual dan Sosial kemasyarakatan yang membawa penganutnya pada 

pengaplikasian Islam dan ajaran-ajarannya kedalam tingkah laku sehari-hari.  

Menurut St. Vembriarto pendidikan sosial kemasyarakatan adalah berarti suatu 

usaha melalui proses untuk mempengaruhi dan mengembangkan sikap sosial pada anak 

dalam arti mengarahkan kegiatan (aktifitas) pada sosialisasi anak dalam lingkungan Sosial 

kemasyarakatannya (St. Vembriarto, 1984). 

Menurut Nashih Ulwan pendidikan sosial kemasyarakatan adalah 

mendidik manusia sejak kecil agar anak terbiasa menjalankan perilaku sosial yang baik, 

dan memiliki nilai dasar-dasar kejiwaan mulia bersumber pada aqidah dan keimanan yang 

mendalam, agar ditengah-tengah masyarakat nanti anak mampu bergaul dan berperilaku 

yang baik, mempunyai keseimbangan akal yang matang dan tindakan yang bijaksana 

(Abdullah Nashih Ulwan, 2013). 

Berdasarkan pendapat para ahli tersebut di atas, dapat penulis simpulkan 

bahwa yang dimaksud dengan pendidikan sosial kemasyarakatan adalah usaha 

mempengaruhi yang dilakukan dengan sadar, sengaja dan sistematis agar 

individu dapat membiasakan diri dalam mengembangkan dan mengamalkan 

sikap-sikap dan perilaku sosial dengan baik dan mulia dalam lingkungan 

masyarakat sesuai dengan hak dan kewajibannya sebagai anggota masyarakat 

dan sebagai warga negara. 

Dalam konteks pendidikan Islam, pengkajian terhadap Sosial 

kemasyarakatan perlu dilakukan mengingat adanya keterkaitan antara 

pendidikan dengan masyarakat Sosial itu sendiri. Pendidikan yang berkualitas 

akan menghasilkan tatanan kehidupan Sosial masyarakat yang memiliki 

peradaban tinggi. Oleh karena itu pendidikan Sosial masyarakat  dalam 

pandangan al-Qur’an dan Hadits perlu  dilakukan  kajian  yang  mendalam  

sebagai  perwujudan pendidikan Islam yang bermutu. 

Berbagai persoalan sosial yang muncul hari ini, dimana masyarakat 

hidup tanpa mau peduli dengan lingkungan sekitarnya, tidak adanya rasa peduli, 

empati terhadap sesama,  yang  pada  akhirnya  melahirkan  individu-individu  

yang  tidak  peka  dengan persoalan masyarakat. Apabila masyarakat tidak diberi 

penyadaran akan hal tersebut, maka tentu  persoalan  ini  akan  semakin  parah.  

Untuk  itu,  diperlukan  kajian-kajian  yang terintegral  antar  sesama  

masyarakat  dengan  komponen  masyarakat  yang  lain.  Solusi terbaik adalah 

dengan kembali berpedoman kepada dua pusaka yang ditinggalkan oleh 



 
 

Rasulullah, yaitu al-Quran dan Hadis. Dengan mengkaji dan menganalisa ayat-

ayat tentang pendidikan sosial kemasyarakatan akan menjadi pelajaran berharga 

bagi masyarakat untuk menciptakan lingkungan sosial yang baik. 

Dari paparan uraian tersebut di atas, pendidikan sosial kemasyarakatan 

menjadi sangat penting dan diperlukan dalam membangun masyarakat yang 

sadar akan lingkungan sekitarnya. Melalui pendidikan sosial diharapkan, dapat 

mendidik dan membentuk manusia yang mengetahui dan menginsyafi tugas dan 

kewajibannya terhadap berbagai golongan masyarakat dan membiasakannya 

berperilaku sosial yang baik sebagai anggota masyarakat, dan sebagai warga 

negara mengetahui dan menginsyafi tugas dan kewajibannya untuk dilaksanakan 

terhadap anggota masyarakat yang lain merupakan ciri utama dari suatu 

pendidikan sosial. Dengan melihat betapa pentingnya pendidikan sosial, maka 

kita harus mendidik anak secara baik dan mempersiapkannya untuk dapat hidup 

di masyarakat dan mengarahkan kepribadiannya untuk berkehidupan sosial yang 

baik, serta meningkatkan kepedulian kita terhadap sesama agar mereka tidak 

merasa hina karena adanya perbedaan ekonomi. 

 
Nilai-Nilai Pendidikan Sosial Masyarakat Dalam Pandangan al-Qur’an 
dan al-Hadits 

Nilai berasal dari bahasan Latin valere yang artinya berguna, mampu 

akan, berdaya, berlaku, sehingga nilai diartikan sebagai sesuatu yang dipandang 

baik,  bermanfaat dan paling benar menurut keyakinan seseorang atau 

kelompok orang. Nilai adalah kualitas sesuatu hal yang menjadikan hal itu 

disukai diinginkan, dihargai, berguna dan dapat membuat orang yang 

menghayatinya menjadi bermartabat (Sutarjo Adisusilo JR, 2021). 

Nilai bersifat ideal, abtrak dan tidak dapat disentuh oleh panca indera. 

Yang dapat ditangkap hanya barang atau tingkah laku yang mengandung nilai 

tersebut. Nilai juga bukan fakta yang berbentuk kenyataan atau konkrit 

(Muhaimin dan Abdul Mujid, 1993; Hasan Langgulung, 1995). 

Menurut Kalven terkait nilai menjelaskan bahwa “Values are both more 

general and more central to my personality than are my attitudes. A value is an enduring 

preference for a mode of conduct (e.g. honesty) or a state of existence (e.g. inner peace) (B. 

Hall, 1982). Sementara itu, nilai menurut Esteban menjelaskan “Moral values are 

universal truths which man hold to be good and important; they are the ethical principles 

which he struggles to attain and implement in his daily life” (Esteban, 1990). 

Terkait dengan pendidikan atau tarbiyah, Al-Abrasy menjelaskan bahwa 

tarbiyah adalah  mempersiapkan manusia supaya hidup dengan sempurna dan 

bahagia, mencintai tanah air, tegap jasmaninya, sempurna budi pekertinya 

29



 
 

 
 

(akhlaknya), teratur pikirannya, manis tutur katanya baik lisan maupun tulisan 

(Muhammad Athih Al-Abrasy, tth). 

a. Nilai-Nilai Pendidikan Sosial Masyarakat dalam Pandangan al-Qur’an  

Apabila diperhatikan banyak ayat al-Qur’an yang membicarakan 

tentang nilai-nilai pendidikan Sosial kemasyarakatan.  Berikut akan  diuraikan  

beberapa  ayat  al-Quran  yang berbicara tentang nilai-nilai yang terkandung 

dalam pendidikan Sosial kemasyarakatan yang dapat dioptimalkan dalam 

mewujuadkan tujuan pendidikan Islam. 

1) Persaudaraan 

Kehidupan sosial kemasyarakatan tidak terlepas dari rasa 

persaudaraan. Dengan rasa persaudaraan  akan  terjalin  kehidupan  sosial  

kemasyarakatan yang  baik.  Adapun  diantara  ayat al-Qur’an yang 

membicarakan tentang persaudaraan yaitu: 

 

بْلِ  وَاعْتَصِمُوْا   بِحَ
  
ا جَمِيْعًا هِ الل

َ
ل قُوْا و َ رُوْاۖ   تَفَر َ

ُ
  نِعْمَتَ  وَاذكْ

  
مْ  هِ الل

ُ
يْك

َ
نْتُمْ  اِذْ  عَل

ُ
عْدَاۤ ك

َ
فَ  ءً ا

َ 
ل
َ
 بَيْنَ  فَا

مْ 
ُ
وْبِك

ُ
صْبَحْتُمْ  قُل

َ
نْتُمْ  اِخْوَانًا   بِنِعْمَتِه    فَا

ُ
  وَك

 
نَ  حُفْرَة   شَفَا ىعَل ارِ  م ِ مْ  الن َ

ُ
نْقَذَك

َ
نْهَا فَا ذ  ۖ   م ِ

َ
نُ  لِكَ ك  يُبَي ِ

 
  
مْ  هُ الل

ُ
ك
َ
  ل

 
مْ  تِه  ي  ا

ُ
ك
َ 
عَل
َ
 تَهْتَدُوْنَ  ل

Artinya: Dan berpeganglah kamu semuanya kepada tali (agama) Allah, dan janganlah kamu 
bercerai berai, dan ingatlah akan nikmat Allah kepadamu ketika kamu dahulu (masa Jahiliyah) 
bermusuh-musuhan, maka Allah mempersatukan hatimu, lalu menjadilah kamu karena nikmat 
Allah, orang-orang yang bersaudara; dan kamu telah berada di tepi jurang neraka, lalu Allah 
menyelamatkan kamu dari padanya. Demikianlah Allah menerangkan ayat-ayat-Nya kepadamu, 

agar kamu mendapat petunjuk. (Q.S. Ali Imran/3: 103). 
 

Tali merupakan segala sebab yang dijadikan sarana untuk sampai 

kepada Allah. Apabila mendapatkan  keteguhan  maka  mendapatkan  

ketidakterpisahan (Ismail Haqqi Al-Buruswi, 1996; al-Qurthuby, tth). 

Rasa persaudaraan yang terbangun akan memudahkan dalam meraih 

tujuan bersama. Islam mengajarkan rasa persaudaraan begitu urgen. Hal 

ini dapat dibuktikan bahwa setiap muslim adalah bersaudara walaupun 

tidak sekeluarga ataupun sesuku. Ini membuktikan bahwa rasa 

persaudaraan dalam Islam menjdi hal yang sangat penting. 

Rasa persaudaraan adalah salah satu nilai pendidikan Sosial 

kemasyarakatan yang selalu dibangun. Dengan rasa persaudaraan yang 

kuat akan memudahkan dalam meraih tujuan bersama dengan kerjasama 

berbagai kelompok. Sehigga denga rasa persaudaraan akan terjalin 



 
 

hubungan yag harmonis, aman dan damai serta pada akhirnya akan 

mendukung keberhasilan tujuan pendidikan Islam. 

 
2) Tolong Menolong 

Dalam kehidupan sosial kemasyarakatan tidak bisa dipisahkan dari 

prinsip tolon menolong. Tolong menolong adalah sendi yang 

memperkokoh dan mempererat kehidupan Sosial kemasyarakatan. Al-

Qur’an banyak membicarakan tentang konsep tolong menolong. 

Adapun diantara ayat tersebut adalah: 

هَا ي ُ
َ
ذِينَ ٱ ياأ

َ 
  ل

ْ
ا ءَامَنُوا
َ
  ل

ْ
وا
ُ 
ل حِ
ُ

هِ ٱ ئِرَ شَعَ   ت
َ 
ا لل

َ
هۡٱ وَل ا حرََامَ لۡٱ رَ لش َ

َ
ا يَ هَدۡلۡٱ وَل

َ
 لۡٱ وَل

 َ
ا  ئِدَ قَل

َ
ينَ ءَا  وَل  م ِ

 فَضۡ تَغُونَ يَبۡ حرََامَ لۡٱ تَ بَيۡلۡٱ
 
ن ال هِمۡ م ِ ِ

ب  لۡ وَإِذَا ا  ن  وَ  وَرِضۡ ر َ
َ
  صۡٱفَ  تُمۡحَل

ْ
ا طَادُوا

َ
مۡ يَجۡ وَل

ُ
ك  رِمَن َ

ن م  قَوۡ انُ ۖ َۖشَنَ 
َ
مۡ أ

ُ
وك ن حرََامِ لۡٱ جِدِ مَسۡلۡٱ عَنِ  صَد ُ

َ
  تَعۡ أ

ْ
  تَدُوا

ْ
  وَتَعَاوَنُوا

َ
قۡٱوَ  بِر ِ لۡٱ ىعَل ا وَى   لت َ

َ
 وَل

 
ْ
ى تَعَاوَنُوا

َ
 ٱوَ  نِ  وَ  عُدۡلۡٱوَ  مِ إِثۡلۡٱ عَل

ْ
قُوا هَ  ٱ ت َ

َ 
  لل

هَ ٱ إِن َ
َ 
  عِقَابِ لۡٱ شَدِيدُ  لل

Artinya: Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu melanggar syi'ar-syi'ar Allah, dan jangan 
melanggar kehormatan bulan-bulan haram, jangan (mengganggu) binatang-binatang had-ya, dan 
binatang-binatang qalaa-id, dan jangan (pula) mengganggu orang-orang yang mengunjungi Baitullah 
sedang mereka mencari kurnia dan keridhaan dari Tuhannya dan apabila kamu telah menyelesaikan 
ibadah haji, maka bolehlah berburu. Dan janganlah sekali-kali kebencian(mu) kepada sesuatu kaum 
karena mereka menghalang-halangi kamu dari Masjidilharam, mendorongmu berbuat aniaya (kepada 
mereka). Dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) kebajikan dan takwa, dan jangan 
tolong-menolong dalam berbuat dosa dan pelanggaran. Dan bertakwalah kamu kepada Allah, 

sesungguhnya Allah amat berat siksa-Nya (Q.S. Al Maidah/5:2). 
 

Maksud tolong menolong pada ayat di atas adalah hendaklah 

menolong yang lain dalam kebaikan dan takwa yaitu memberi maaf, 

mengikuti perintah dan menjauhi hawa nafsu (Ismail Haqqi Al-Buruswi, 

1996; Imam Abu fida ismail Ibnu Katsir, 1993). Intisari dari tolong 

menolong berdasarkan tafsir ayat di atas sangat kaya dengan nilai-nilai 

sosial. Tolong menolong adalah perbuatan terpuji ditambah lagi 

dipertegas bahwa tolong menolong dalam kebaikan seperti member maaf 

dan mejauhi hawa nafsu yang medatangkan kerugian.  

Tolong menolong adalah salah satu nilai pendidikan Sosial 

kemasyarakatan yang urgen. Seberat apapun permasalahan yang 

dihadapi apabila dikerjakan secara bersama-sama maka akan terasa 

ringan. Oleh sebab itu tolong menolong ini harus dibudayakan dalam 

pendidikan, selain itu tolong menolong adalah perintah Allah swt. dengan 

30



 
 

 
 

budaya tolong menolong yang telah terkeristalisasi dari nilai pendidikan 

sosial maka tujuan pendidikan Islam akan maksimal diperoleh. 

 
3) Kepedulian 

Kepedulian  adalah  bagian  penting  dalam  kehidupan  Sosial 

kemasyarakatan. Dengan kepedulian akan terjalin kehidupan Sosial 

kemasyarakatan yang harmonis. Adapun diantara ayat al-Qur’an yang 

membicarakan kepedulian yaitu: 

يۡ۞
َ 
ن بِر َ لۡٱ سَ ل

َ
  أ

ْ
وا
ُ 
مۡ تُوَل

ُ
  وُجُوهَك

َ
  رِبِ مَغۡلۡٱوَ  رِقِ مَشۡلۡٱ قِبَل

 َ
هِ ٱبِ  ءَامَنَ  مَنۡ بِر َ لۡٱ كِن َ وَل

َ 
 مِ يَوۡلۡٱوَ  لل

 لۡٱوَ  خِرِ أ  لۡٱ
 َ
ةِ مَل

َ
بِي ِ ٱوَ  بِ كِتَ  لۡٱوَ  ئِك

 لۡٱ وَءَاتىَ نَ ۖ لن َ
َ
ى   مَال

َ
هِ  عَل ِ  كِينَ مَسَ  لۡٱوَ  مَى  يَتَ  لۡٱوَ  بَى  قُرۡلۡٱ ذَوِيۦ حُب 

بِيلِ ٱ نَ بۡٱوَ  ا ٱوَ  لس َ قَابِ ٱ وَفِي ئِلِينَ لس َ قَامَ  لر ِ
َ
و  ٱ وَأ

َ
ل و  ٱ وَءَاتىَ ةَ لص َ

َ
  عَ   إِذَا دِهِمۡبِعَهۡ مُوفُونَ لۡٱوَ  ةَ لز كَ

ْ
 هَدُوا

ا ٱوَ  ءِ سَا بَأۡلۡٱ فِي بِرِينَ لص َ  ٱوَ  ر َ   سِ  بَأۡلۡٱ وَحِينَ  ءِ لض َ
 َ
وْل
ُ
ذِينَ ٱ ئِكَ أ

َ 
  صَدَقُ  ل

ْ
  وا

 َ
وْل
ُ
قُونَ لۡٱ هُمُ  ئِكَ وَأ   مُت َ

 
Artinya: Bukanlah menghadapkan wajahmu ke arah timur dan barat itu suatu kebajikan, akan 
tetapi sesungguhnya kebajikan itu ialah beriman kepada Allah, hari kemudian, malaikat-malaikat, 
kitab-kitab, nabi-nabi dan memberikan harta yang dicintainya kepada kerabatnya, anak-anak yatim, 
orang-orang miskin, musafir (yang memerlukan pertolongan) dan orang-orang yang meminta-minta; 
dan (memerdekakan) hamba sahaya, mendirikan shalat, dan menunaikan zakat; dan orang-orang 
yang menepati janjinya apabila ia berjanji, dan orang-orang yang sabar dalam kesempitan, penderitaan 
dan dalam peperangan. Mereka itulah orang-orang yang benar (imannya); dan mereka itulah orang-

orang yang bertakwa. (Q.S. Al-Baqarah/2: 177). 
 

Pada ayat di atas disebutkan bahwa diantara kebajikan (bakti) itu 

adalah memberi harta yang dicintainya kepada kaum kerabat, anak yatim, 

orang-orang miskin, orang musafir, orang yang meminta-minta, 

memerdekakan budak (Imam Jalaluddin Al Mahalli dan Imam Jalaluddin 

As Suyuthi, 2013.  Ayat ini menyampaikan nilai pendidikan sosial berupa 

kepedulian kepada kepada kaum kerabat, anak yatim, orang-orang miskin, 

orang musafir, orang yang meminta- minta, memerdekakan budak. 

Kepedulian adalah salah satu nilai pendidikan Sosial kemasyarakatan 

yang harus dilestarikan. Dengan perkembangan teknologi ada masyarakat 

yang mulai cuek dengan masyarakat di sekitarnya dan sibuk dengan 

perkembangan teknologi yang dinikmatinya. Oleh sebab itu, nilai 

pendidikan sosial berupa kepedulian ini harus dibudayakan secara terus 

menerus seperti yang diisyaratkan pada ayat al-Qur’an di atas sehingga 

dapat membantu dalam meraih tujuan pendidikan Islam yang rahmatan lil 

‘alamin. 



 
 

 
 
 
 

4) Pemaaf 

Dalam kehidupan bersosial tentunya tidak terlepas dari unsur salah 

dan kehilafan. Dalam kesalahan dan kekhilapan seharusnya meminta maaf 

atas kesalahan dan kehilapan tersebut. Dibutuhkan jiwa besar untuk 

memaafkan kesalahan orang lain sehingga terjaga hubungan yang 

harmonis yang dibina. Pemaaf adalah perilaku yang mulia. Di dalam Al-

Qur’an banyak ayat yang berbicara kemuliaan memafkan orang lain, 

diantaranya yaitu: 

عۡ فِ عُرۡلۡٱبِ  مُرۡوَأۡ وَ عَفۡلۡٱ خُذِ 
َ
  هِلِينَ جَ  لۡٱ عَنِ  رِضۡوَأ

Artinya: Jadilah engkau pemaaf dan suruhlah orang mengerjakan yang ma'ruf, serta berpalinglah dari 

pada orang-orang yang bodoh (Q.S. Al-A’raf/7: 199). 
 

Maksud   jadilah   engkau   pemaaf   pada   ayat   di   atas   adalah   

mudah memaafkan di dalam menghadapi perlakuan orang lain dan 

jangan membalas (Imam Jalaluddin Al Mahalli dan Imam Jalaluddin As 

Suyuthi, 2011). 

Pada ayat ini diajarkan untuk mudah dalam memaafkan dan tidak 

balas dendam. Dalam kehidupan bermasyarakat tentuya tidak bisa 

dielakkan  dari kesalahan dan kesalah pahaman. Oleh sebab itu 

diperintahkan untuk memaafkan. 

Memaafkan merupakan perilaku terpuji yang selalu dibangun dalam 

pendidikan sosial. Diharapkan dengan sikap memaafkan yang selalu 

dibangun dalam kehidupan bermasyarakat akan menjadi nilai pendidikan 

sosial yang membudaya serta dapat membantu dalam mewujudkan tujuan 

pendidikan Islam yang  mulia. Apabila sikap memaafkan  tidak  

dibudayakan  maka  akan  banyak terjadi permusuhan-permusuhan karena 

dendam atas kesalahan-kesalahan orang lain. Hal ini tentunya akan 

menghambat proses pendidikan yang dilakukan sehingga tujuan 

pendidikan Islam akan sulit diraih. Oleh sebab itu melalui sikap pemaaf 

yang tertanam dalam nilai pendidikan sosial akan membantu dalam 

mensukseskan tujuan pendidikan Islam. 

 

 

31



 
 

 
 

 
5) Toleransi 

Toleransi mengarah kepada sikap terbuka dan mau mengakui adanya 

berbagai macam perbedaan. Toleransi ini dapat ditemukan pada firman 

Allah SWT yaitu: 

هَايَ   ي ُ
َ
اسُ ٱ أ قۡ إِن َا لن َ

َ
منَ  خَل

ُ
ن ك ر   م ِ

َ
نثَى   ذكَ

ُ
مۡنَ  وَجَعَلۡ وَأ

ُ
 وَقَبَا  اشُعُوب   ك

َ
  لِتَعَارَفُو  ئِل

ْ
  ا

كۡ إِن َ
َ
مۡأ

ُ
 عِندَ  رَمَك

هِ ٱ
َ 
تۡ لل

َ
مۡ  قَى  أ

ُ
  ك

هَ ٱ إِن َ
َ 
  خَبِيرٞ عَلِيم   لل

Artinya: Hai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan seorang 
perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku supaya kamu saling kenal-
mengenal. Sesungguhnya orang yang paling mulia diantara kamu disisi Allah ialah orang yang paling 

takwa diantara kamu. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Maha Mengenal. (Q.S. Al-
Hujurat/49:13). 
 

Pada ayat di atas jelas Allah swt. menyampaikan bahwa Allah swt. 

menjadikan   manusia   beraneka   ragam   dari   berbagai   suku   yang   

memiliki perbedaan. Namun perbedaan itu harus dijadaikan sebagai 

unsur   yang positif untuk saling mengenal dan menghargai, bukan untuk 

dijadikan sebagai dasar permusuhan. Dengan menghargai suku-suku 

lain atau perbedaan lainnya  akan terbangun sikap toleransi. 

Toleransi antar umat beragama yang berbeda termasuk ke dalam 

salah satu risalah penting yang ada dalam pendidikan Islam. Pada ayat 

di atas diingatkan akan keragaman manusia, baik dilihat dari sisi agama, 

suku, warna kulit, adat- istiadat dan perbedaan-perbedaan lainnya.  

Toleransi beragama harus dipahami sebagai bentuk pengakuan kita akan 

adanya agama-agama lain selain agama kita dengan segala bentuk sistem, 

dan tata cara peribadatannya dan memberikan kebebasan untuk 

menjalankan keyakinan agama masing-masing. Keyakinan umat Islam 

kepada Allah swt. tentunya tidak sama dengan keyakinan para penganut 

agama lain terhadap tuhan-tuhan mereka. Walaupun berbeda namun tetap 

menghargai perbedaan tersebut dan beribadah sesuai dengan yang 

diyakini. 

Toleransi  adalah  sikap  yang  mulia.  Nilai  pendidikan  sosial  

berupa toleransi akan mebudayakan hidup damai dan rukun. Dengan 

hidup damai dan rukun  maka  akan  mudah  membangun  perdaban  

termasuk  akan  memudahkan dalam meraih tujuan pendidikan Islam. 

Tujuan pendidikan  Islam sebagaimana disampaikan diawal salah satunya 

adalah meraih kebahagian dunia dan akhirat. 



 
 

Islam adalah agama fitrah dan rahmatan lil ‘alamin. Berdasarkan 

paparan beberapa ayat Al-Qur’an di atas jelas bahwa banyak ayat Al-

Qur’an yang membahas tentang pendidikan sosial. Pembahasan di atas 

dapat dilihata bahwa Al-Qur’an dengan tegas menginformasikan tentang 

nilai-nilai pendidikan sosial. Pada pembahasan tersebut dengan jelas 

dan terang dikemukakan Al-Qur’an mengenai nilai  pendidikan  sosial  

berupa  persaudaraan,  tolong  menolong,  kepedulian, pemaaf, toleransi. 

Sebetulnya masih banyak lagi nilai-nilai pendidikan sosial yang dipaparkan 

dalam Al-Qur’an, karena keterbatasan diambil lima contoh nilai 

pendidikan sosial di atas. 

Pendidikan sosial berusaha menetapkan aturan-aturan yang 

mengarahkan sikap    sosial    manusia    yang    berperan    dalam    

menentramkan  kehidupan kemasyarakatan dan keberlangsungannya secar 

baik, seperti faktor-faktot yang dapat mewujudkan rasa aman dan 

ketentraman tersebut. Pendidkan sosial bagi peserta didik dalam 

pendidikan Islam bermaksud menentukan sistem kemasyarakatan secara 

umum dan mengharuskan peserta didik komitmen dengannya, sebagai 

wujud taqarrub kepada Allah SWT, dan untuk mendapatkan maslahat dan 

kebahagiaan dunia dan akhirat. 

 

b. Nilai-Nilai Pendidikan Sosial Masyarakat Dalam Pandangan al-Hadits 

1) Memberi Lebih Baik Daripada Meminta 

Teks dan Terjemah Hadits 

  عَنْهُمَا، اللهُ  رَضِيَ  عُمَرَ  ابْنِ  دِيْثُ حَ 
ن َ
َ
  أ

َ
ى اللهِ  رَسُوْل

َ 
يْهِ  اللهُ  صَل

َ
مَ  عَل

َ 
، وَسَل

َ
ى وَهُوَ  قَال

َ
مِنْبَرِ  عَل

ْ
 ال

رَ 
َ
دَقَةَ  وَذكَ فَ  الص َ

عَف ُ ةَ  وَالت َ
َ
مَسْئَل

ْ
يَدُ : وَال

ْ
ل
َ
يَى ا

ْ
عُل
ْ
نَ  خَيْر   ال يَدِ  مِ 

ْ
ى، ال

َ
فْل يَدُ  الس ُ

ْ
يَ  فَال

ْ
عُل
ْ
 هِيَ  ىال

مُنْفِقَةُ 
ْ
ى ال

َ
فْل ةُ  هِيَ  وَالس ُ

َ
ائِل   لاصدقة – 81: الزكاة كتاب 42:  فى البخارى أخرجه) الس َ

 
 عن إلا

 ( - غنى ظهر

Artinya: Dari Ibnu Umar ra. Berkata, “Ketika Nabi saw. Berkhotbah di atas mimbar dan 
menyebut sedekah dan minta-minta, beliau bersabda, ”Tangan yang di atas lebih baik daripada 

tangan yang di bawah, tangan yang di atas memberi dan tangan yang di bawah menerima.” (Abu 
Abdillah Muhammad bin Ismail, 1313 H). 
 
 
 

 

 

32



 
 

 
 

Penjelasan Hadits 

Islam sangat mencela orang yang mampu untuk berusaha dan 

memiliki badan sehat, tetapi tidak mau berusaha, melainkan hanya 

menggantungkan hidupnya pada orang lain. Misalnya,  dengan cara 

meminta-minta. Keadaan seperti itu sangat tidak sesuai dengan sifat umat 

Islam yang mulia dan memiliki kekuatan, sebagaimana dinyatakan dalam 

firman-Nya: 

ونَ يَ 
ُ
ئِن قُول

َ
جَعۡ ل ى نَا ر َ

َ
يُخۡ مَدِينَةِ لۡٱ إِل

َ
عَز ُ لۡٱ رِجَن َ ل

َ
  لۡٱ هَامِنۡ أ

َ 
ذَل

َ
هِ  أ

َ 
ةُ لۡٱ وَلِل  مِنِينَ مُؤۡوَلِلۡۦ وَلِرَسُولِهِ  عِز َ

 
 َ
ا فِقِينَ مُنَ  لۡٱ كِن َ وَل

َ
مُونَ يَعۡ ل

َ
  ل

Artinya : Mereka berkata: "Sesungguhnya jika kita telah kembali ke Madinah, benar-benar orang 
yang kuat akan mengusir orang-orang yang lemah dari padanya". Padahal kekuatan itu hanyalah 
bagi Allah, bagi Rasul-Nya dan bagi orang-orang mukmin, tetapi orang-orang munafik itu tiada 
mengetahui. 

 

Dengan demikian, seorang peminta-peminta, yang sebenarnya 

mampu mencari kasab dengan tangannya, selain telah merendahkan 

dirinya, ia pun secara tidak langsung telah merendahkan ajaran agamanya 

yang melarang perbuatan tersebut. Bahkan ia dikategorikan sebaga kufur 

nikmat karena tidak menggunakan tangan dan anggota badannya untuk 

berusaha mencari rezeki sebagaimana diperintahkan syara’. Padahal Allah 

pasti memberikan rezeki kepada setiap makhluk-Nya yang berusaha. 

Allah SWT berfirman: 

 

ة  دَا  مِن وَمَا۞ رۡلۡٱ فِي ب َ
َ
ا ضِ أ

َ 
ى إِل

َ
 ٱ عَل

َ 
مُ وَيَعۡ قُهَارِزۡ هِ لل

َ
هَامُسۡ ل ٞ دَعَهَا  تَوۡ وَمُسۡ تَقَر َ

 
ل
ُ
بِين   ب  كِتَ   فِي ك

  م ُ
 
Artinya: Dan tidak ada suatu binatang melata pun di bumi melainkan Allah-lah yang memberi 
rezekinya, dan Dia mengetahui tempat berdiam binatang itu dan tempat penyimpanannya. Semuanya 
tertulis dalam Kitab yang nyata (Lauh mahfuzh). 

 

Dalam hadits dinyatakan dengan tegas bahwa tangan orang yang 

di atas (pemberi sedekah) lebih baik daripada tangan yang di bawah (yang 

diberi). Dengan kata lain, derajat orang yang pemberi lebih tinggi 

daripada derajat peminta-minta. Maka seyogyanya bagi setiap umat Islam 

yang memiliki kekuatan untuk mencari rezeki, berusaha untuk bekerja 

apa saja yang penting halal. 

Bagi orang yang selalu membantu orang lain, di samping akan 

mendapatkan pahala kelak di akherat, Allah jug akan mencukupkan 



 
 

rezekinya di dunia. Dengan demikian, pada hakekatnya dia telah 

memberikan rezekinya untuk kebahagiaan dirinya dan keluarganya. 

Karena Allah swt. Akan memberikan balasan yang berlipat dari bantuan 

yang ia berikan kepada orang lain. 

Orang yang tidak meminta-minta dan menggantungkan hidup 

kepada orang lain, meskipun hidupnya serba kekurangan, lebih terhormat 

dalam pandangan Allah swt. dan Allah akan memuliakannya akan 

mencukupinya. Orang Islam harus berusaha memanfaatkan karunia yang 

diberikan oleh Allah swt, yang berupa kekuatan dan kemampuan dirinya 

untuk mencukupi hidupnya disertai doa kepada Allah swt. 

Adanya kewajiban berusaha bagi manusia, tidak berarti bahwa 

Allah swt. tidak berkuasa untuk mendatangkan rezeki begitu saja kepada 

manusia, tetapi dimaksudkan agar manusia menghargai dirinya sendiri 

dan usahanya, sekaligus agar tidak berlaku semena-mena atau melampaui 

batas, sebagaimana dinyatakan oleh Syaqiq Ibrahim dalam menafsirkan 

ayat: 

وۡ۞
َ
هُ ٱ بَسَطَ  وَل

َ 
زۡٱ لل بَغَوۡۦ لِعِبَادِهِ  قَ لر ِ

َ
 ل

ْ
رۡلۡٱ فِي ا

َ
  ضِ أ

 َ
  كِنوَل

ُ
ل ِ
ا بِقَدَر   يُنَز   خَبِيرُ  ۦ بِعِبَادِهِ ۥ إِن َهُ  ءُ  يشََا  م َ

  بَصِيرٞ
Artinya : Dan jikalau Allah melapangkan rezeki kepada hamba-hamba-Nya tentulah mereka akan 
melampaui batas di muka bumi, tetapi Allah menurunkan apa yang dikehendaki-Nya dengan 
ukuran. Sesungguhnya Dia Maha Mengetahui (keadaan) hamba-hamba-Nya lagi Maha Melihat. 

 

Menurutnya, seandainya Allah swt., memberi rezeki kepada 

manusia yang tidak mau berusaha, pasti manusia semakin rusak dan 

memiliki banyak peluang untuk berbuat kejahatan. Akan tetapi, Dia 

Mahabijaksana dan memerintahkan manusia untuk berusaha agar 

manusia tidak banyak berbuat kerusakan. 

 

2) Larangan Hidup Individualistis 

Teks dan Terjemah Hadits 

س   نْ عَ 
َ
ن
َ
بِيِ   عَنِ  عَنْهُ  اللهُ  رَضِيَ  أ ى الن َ

َ 
يْهِ  اللهُ  صَل

َ
مَ  عَل

َ 
  وَسَل

َ
يُؤْمِنُ : قَال

َ
مْ  لا

ُ
حَدُك

َ
ى أ ب َ  حَت َ  يُحِ

خِيْهِ 
َ
ب ُ  ِۖلأ  (والنسائى وأحمد ومسلم البخارى رواه) .لِنَفْسِهِ  مَايُحِ

Artinya: Dari Anas ra. berkata, bahwa Nabi saw. bersabda, “Tidaklah termasuk beriman seseorang 

di antara kami sehingga mencintai saudaranya sebagaimana ia mencintai dirinya sendiri”. (H.R. 
Bukhari, Muslim, Ahmad, dan Nasa’i) 

 

33



 
 

 
 

Penjelasan Hadits 

Sikap individualistis adalah sikap mementingkan diri sendiri, tidak 

memiliki kepekaan terhadap apa yang dirasakan oleh orang lain. Menurut 

agama, sebagaimana di sampaikan dalam hadits di atas adalah termasuk 

golongan orang-orang yang tidak (smpurna) keimanannyanya. 

Seorang mukmin yang ingin mendapat ridla Allah swt. Harus 

berusaha untuk melakukan perbuatan-perbuatan yang diridai-Nya. Salah 

satunya adalah mencintai sesama saudaranya seiman seperti ia mencintai 

dirinya, sebagaimana dinyatakan dalam hadits di atas. 

Namun demikian, hadits di atas tidak dapat diartikan bahwa 

seorang mukmin yang tidak mencintai saudaranya seperti mencintai 

dirinya sendiri berarti tidak beriman. Maksud pernyataan ُُلاَيؤُْمِن 

 pada hadits di atas, “tidak sempurna keimanan seseorang” jika tidak أحََدُكُمُْ

mencintai saudaranya seperti mencintai dirinya sendiri. Jadi, haraf 

nafi  لا pada hadits tersebut berhubungan dengan ketidaksempurnaan. 

Hadits di atas juga menggambarkan bahwa Islam sangat 

menghargai persaudaraan dalam arti sebenarnya. Persaudaraan yang 

datang dari hati nurani, yang dasarnya keimanan dan bukan hal-hal lain, 

sehingga betul-betul merupakan persaudaraan murni dan suci. 

Persaudaraan yang akan abadi seabadi imannya kepada Allah swt. 

Dengan kata lain, persaudaraan yang didasarkan Illah, sebagaimana 

diterangkan dalam banyak hadits tentang keutamaan orang yang saling 

mencintai karena Allah swt., di antaranya: 

بِيْ  نْ عَ 
َ
  عَنْهُ  اللهُ  رَضِيَ  هُرَيْرَةَ  أ

َ
 : قَال

َ
  قَال

ُ
ى اللهِ  رَسُوْل

َ 
يْهِ  اللهُ  صَل

َ
مَ  عَل

َ 
 : وَسَل

ى اللهَ  إِن َ
َ
  تَعَال

ُ
 يَقُوْل

قِيَامَةِ  يَوْمَ 
ْ
يْنَ : ال

َ
وْنَ  أ مُتَحَاب ُ

ْ
يْ  ال لِ

َ
لا يَوْمَ  بِجَ

ْ
ل
َ
هُمْ  ا

ُ 
ظِل

ُ
يْ  فِى أ

 
  يَوْمَ  ظِلِ

َ 
ظِل

َ
  لا

َ 
هُ  إِلا

ُ 
 (مسلم رواه) ظِل

 
Artinya: Abu Hurairah berkata, Rasulullah saw. bersabda, “pada hari kiamat allah swt. akan 
berfirman, ‘di manakah orang yang saling terkasih sayang karena kebesaran-Ku, kini aku naungi di 
bawah naungan-Ku, pada saat tiada naungan, kecuali naungan-Ku. 

 

Sifat persaudaraan kaum mukmin yatiu mereka yang saling 

menyayangi, mengasihi dan saling membantu. Demikian akrab, rukun 

dan serempak sehingga merupakan satu kesatuan yang tak terpisahkan 

satu sama lain. Dalam hal satu kesatuan ini, Nabi saw. mengibaratkan 

dalam berbagai hal, di antaranya dengan tubuh, bangunan dan lainnya. 

Jika salah satu ada yang menghadapi kesulitan, maka yang lainpun harus 

belasungkawa dan turut menghadapinya. Begitupun sebaliknya. 



 
 

Orang yang mencintai saudaranya karena Allah akan memandang 

bahwa dirinya merupakan aslah satu anggota masyarakat, yang harus 

membangun suatu tatanan untuk kebahagiaan bersama. Apapun yang 

dirasakan oleh saudaranya, baik kebahagiaan maupun kesengsaraan, ia 

anggap sebagai kebahagiaan dan kesengsaraannya juga. Dengan 

demikian, terjadi keharmonisan hubungan antarindividu yang akan 

memperkokoh persatuan dan kesatuan. Dalam hadits lain Rasulullah 

SAW menyatakan: 

بِيْ  نْ عَ 
َ
  عَنْهُ  اللهُ  رَضِيَ  مُوْسَى أ

َ
 : قَال

َ
  قَال

ُ
ى اللهِ  رَسُوْل

َ 
يْهِ  اللهُ  صَل

َ
مَ  عَل

َ 
مُؤْمِنُ  وَسَل

ْ
ل
َ
مُؤْمِنِ  ا

ْ
 لِل

بُنْيَانِ 
ْ
ال
َ
 (البخارى أخرجه. )بَعْضًا بَعْضُهُ  يشَُد ُ  ك

Artinya: Diriwayatkan dari Abi Musa ra. di berkata, "Rasulullah saw. pernah bersabda, 'Orang 
mukmin yang satu dengan yang lain bagai satu bangunan yang bagian-bagiannya saling mengokohkan. 
(HR. Bukhari) 

 

Masyarakat seperti itu, telah dicontohkan pada zaman Rasulullah 

saw. Kaum Anshar dengan tulus ikhlas menolong dan merasakan 

penderitaan yang dialami oleh kaum Muhajirin sebagai penderitaannya. 

Perasaan seperti itu bukan didasarkan keterkaitan daerah atau keluarga, 

tetapi didasarkan pada keimanan yang teguh. Tak heran kalau mereka 

rela memberikan apa saja yang dimilikinya untuk menolong saudaranya 

dari kaum Muhajirin, bahkan ada yang menawarkan salah satu istrinya 

untuk dinikahkan kepada saudaranya dari Muhajirin. 

Persaudaraan seperti itu sungguh mencerminkan betapa kokoh 

dan kuatnya keimanan seseorang. Ia selalu siap menolong saudaranya 

seiman tanpa diminta, bahkan tidak jarang mengorbankan 

kepentingannya sendiri demi menolong saudaranya. Perbuatan baik 

seperti itulah yang akan mendapat pahala besar di sisi Allah swt., yakni 

memberikan sesuatu yang sangat dicintainya kepada saudaranya, tanpa 

membedakan antara saudaranya seiman dengan dirinya sendiri. Allah swt. 

berfirman: 

 
َ
  نل

ْ
وا
ُ
ى   بِر َ لۡٱ تَنَال   حَت َ

ْ
ا تُنفِقُوا ونَ   مِم َ ب ُ حِ

ُ
  وَمَا ت

ْ
  ء  شَيۡ مِن تُنفِقُوا

هَ ٱ فَإِن َ
َ 
  عَلِيمٞۦ بِهِ  لل

 
Artinya: Kamu sekali-kali tidak sampai kepada kebajikan (yang sempurna), sebelum kamu 
menafkahkan sehahagian harta yang kamu cintai. Dan apa saja yang kamu nafkahkan maka 
sesungguhnya Allah mengetahuinya. 
 

34



 
 

 
 

Sebaliknya, orang-orang mukmin yang egois, yang hanya 

mementingkan kebahagiaandirinya sendiri, pada hakikatnya tidak 

memiliki keimanan yang sesungguhnya. Hal ini karena perbuatan seperti 

itu merupakan perbuatan orang kufur dan tidak disukai Allah swt. 

Tidaklah cukup dipandang mukmin yang taat sekalipun khusyuk dalam 

shalat atau melaksanakan semua rukun Islam, bila ia tidak peduli 

terhadap nasib saudaranya seiman. 

Namun demikian, dalam mencintai seorang mukmin, sebagaimana 

dikatakan di atas, harus didasari lillah. Oleh karena itu, harus tetap 

memperhatikan rambu-rambu syara’. Tidak benar, dengan alasan 

mencintai saudaranya seiman sehingga ia mau menolong saudaranya 

tersebut dalam berlaku maksiat dan dosa kepada Allah swt. 

Sebaiknya, dalam mencintai sesama muslim, harus mengutamakan 

saudara-saudara seiman yang betul-betul taat kepada Allah swt. 

Rasulullah saw. memberikan contoh siapa saja yang harus terlebih dahulu 

dicintai, yakni mereka yang berilmu, orang-orang terkemuka, orang-

orang yang suka berbuat kebaikan, dan lain-lain sebagaimana diceritakan 

dalam hadits. 

  عَنْهُ  اللهُ  يَ رَضِ  مَسْعُوْد   ابنْ  اللهِ  عَبْدِ  نْ عَ 
َ
 : قَال

َ
  قَال

ُ
ى اللهِ  رَسُوْل

َ 
يْهِ  اللهُ  صَل

َ
مَ  عَل

َ 
يَنِيْ : وَسَل

 
 لِيَلِ

مْ 
ُ
وا مِنْك

ُ
وْل
ُ
مِ  أ

َ
حْلا

َ
لأ
ْ
هَى  ا وْنَهُمْ  ثُم َ  وَالن ُ

ُ
ثًا يَل

َ
مْ  ثَلا

ُ
اك سْوَاقِ  وَهِيْشَاتِ  وَإِي َ

َ
لأ
ْ
 مسلم رواه. ا

Artinya: Dari Abdullah bin Mas’ud ra., ia berkata: Rasulullah saw. bersabda: hendaknya mendekat 
kepadaku orang-orang dewasa dan yang pandai , ahli-ahli pikir. Kemudian berikutnya lagi. Awaslah! 
Janganlah berdesak-desakan seperti orang-orang pasar. (HR. Muslim) 

 

Hal itu tidak berarti diskriminatif karena Islam pun 

memerintahkan umatnya untuk mendekati orang-orang yang suka 

berbuat maksiat dan memberikan nasihat kepada mereka atau 

melaksanakan amar ma’ruf dan nahi munkar. 

 
3) Membuang Duri di Jalan 

Teks dan Terjemah Hadits 

بِيْ  نْ عَ 
َ
بِيِ   عَنِ  عَنْهُ، اللهُ  رَضِيَ  هُرَيْرَةَ  أ ى الن َ

َ 
يْهِ  اللهُ  صَل

َ
مَ  عَل

َ 
  وَسَل

َ
سَبْعُوْنَ  بِضْع   الإِيْمَانُ : قَال وْ  و َ

َ
 أ

وْنَ  بِضْعُۖ  سِت ُ هَا شَعْبَةً  و َ
ُ
فْضَل

َ
  فَأ

ُ
  لآإِلـهَ  قَوْل

َ 
دْنَاهَا اللهُ  إِلا

َ
ذَى إِمَاطَةُ  وَأ

َ
لأ
ْ
رِيْ  عَنِ  ا حَيَاءُ  قِ،الط َ

ْ
 وَال



 
 

نَ  شُعْبَة   لإِيْمَانِ  مِ 
ْ
 رياض"  النواوي شرف بن يحيى زكري ا أبي الدين محي( )عليه متفق) .ا

 (71-77 ص، الخير، طروق كثرة" باب فى" الصالحين

Artinya: Dari Abi Hurairah ra., dari Nabi saw. Beliau bersabda, ”Iman itu tujuh puluh cabang 
lebih atau enam puluh cabang lebih; yang paling utama adalah ucapan “lâ ilâha illallâhu” dan yang 
paling rendah adalah menyingkirkan rintangan (kotoran) dari tengah jalan, sedangkan rasa malu itu 
(juga) salah satu cabang dari iman.” 

 
Penjelasan Hadits 

Dalam hadits di atas, dijelaskan bahwa cabang yang paling utama 

adalah tauhid, yang wajib bagi setiap orang, yang mana tidak satu pun 

cabang iman itu menjadi sah kecuali sesudah sahnya tauhid tersebut. 

Adapun cabang iman yang paling rendah adalah menghilangkan sesuatu 

yang mengganggu kaum muslimin, di antaranya dengan menyingkirkan 

duri atau batu dari jalan mereka. 

Hadits di atas menunjukkan bahwa dalam Islam, sekecil apapun 

perbuatan baik akan mendapat balasan dan memiliki kedudukan sebagai 

salah satu pendukung akan kesempurnaan keimanan seseorang. 

Duri dalam konotasi secara sekilas menunjukkan pada sebuah 

benda yang hina. Akan tetapi, jika dipahami lebih luas, yang dimaksud 

dengan duri di sini adalah segala sesuatu yang dapat membahayakan 

pejalan kaki, baik besar maupun kecil. Hal ini semacam ini mendapat 

perhatian serius dari Nabi saw. sehingga dikategorikan sebagai salah satu 

cabang daripada iman, karena sikap semacam ini mengandung nilai 

kepedulian sosial, sedang dalam Islam ibadah itu tidak hanya terbatas 

kepada ibadah ritual saja, bahkan setiap ibadah ritual, pasti di dalamnya 

mengandung nilai-nilai sosial. 

Di samping hal tersebut di atas, menghilangkan duri dari jalan 

mengandung pengertian bahwa setiap muslim hendangkan jangan 

mencari kemudlaratan, membuat atau membiarkan kemudlaratan. Hal ini 

sesuai dengan sabda Rasul saw. yang dijadikan sebuah kaidah dalam 

Ushul Fiqh: 

ضَرَارَ ل
َ
  ا

َ
 ضِرَارَ  وَلا

Artinya: Janganlah mencari kemudlaratan dan jangan pula membuat kemudlaratan. 

 

Membiarkan duri di jalan atau sejenisnya berarti membiarkan 

kemudlaratan atau membuat kemudlaratan baru, jika adanya duri tersebut 

awalnya sengaja disimpan oleh orang lain.  

35



 
 

 
 

4) Melapangkan Orang Lain 

Teks dan Terjemah Hadits 

بِيْ  نْ عَ 
َ
  عَنْهُ  اللهُ  رَضِيَ  هُرَيْرَةَ  أ

َ
 : قَال

َ
  قَال

ُ
ى اللهِ  رَسُوْل

َ 
يْهِ  اللهُ  صَل

َ
مَ  عَل

َ 
 مُسْلِم   عَنْ  نَفَسَ  مَنْ  وَسَل

رْبَةً 
ُ
رَبِ  مِنْ  ك

ُ
نيَْ  ك سَ  الد ُ

رْبَةً  عَنْ  اللهُ  نَف َ
ُ
رَبِ  مِنْ  ك

ُ
قِيَامَةِ  يَوْمِ  ك

ْ
رَ  وَمَنْ  ال ى يسَ َ

َ
رَ  مُعْسِر   عَل  اللهُ  يسَ َ

يْهِ 
َ
نْيَا فِى عَل لآخِرَةِ  الد ُ

ْ
نْيَا فِى اللهُ  سَتَرَهُ  مُسْلِمًا سَتَرَ  وَمَنْ  وَا لآخِرَةِ  الد ُ

ْ
عَبْدِ  عَوْنِ  فِى وَاللهُ  وَا

ْ
 ال

انَ 
َ
عَبْدُ  مَاك

ْ
خِيْهِ  عَوْنِ  فِى ال

َ
 (مسلم أخرجه) .أ

Artinya: Dari Abu Hurairah berkata, Rasulullah saw. bersabda, “Barangsiapa 
melepasakan dari seorang muslim satu kesusahan dari sebagian kesusahan dunia, niscaya 
Allah akan melepasakan kesusahannya dari sebagian kesusahan hari kiamat; dan 
barangsiapa memberi kelonggaran dari orang yang susah, niscaya Allah akan memberi 
kelonggaran baginya di dunia dan akhirat; dan barangsiapa menutupi aib seorang 
muslim, niscaya Allah akan menutupi aib dia dunia dan akhirat; Allah akan senantiasa 
menolong seorang hamba selam hamba tersebut menolong saudaranya.” (Dikeluarkan 
oleh Imam Muslim). 

 
Penjelasan Hadits 

Hadits di atas mengajarkan kepada kita untuk selalu 

memperhatikan sesama muslim dan memberikan pertolongan jika 

seseorang mendapatkan kesulitan. 

a. Melepaskan kesusahan bagi orang seorang muslim 

Melepaskan kesusahan orang lain mengandung makna yang sangat 

luas, bergantung kepada kesusahan yang sedang diderita oleh orang 

tersebut. Jika saudara-saudaranya termasuk orang miskin sedangkan ia 

berkecukupan (kaya), ia harus menolongnya dengan cara memberikan 

bantuan atau memberikan pekerjaan sesuai dengan kemampuannya; jika 

saudaranya sakit ia berusaha menolongnya dengan cara membantu 

membawa ke dokter atau meringankan biayanya; jika suadaranya dililit 

utang, maka ia membantu memberikan jalan keluar, baik dengan cara 

memberi bantuan untuk melunasinya atau memberi arahan yang akan 

membantu dalam mengatasi utang saudaranya. 

Orang muslim membantu meringankan kesusahan saudaranya 

yang seiman, beriman telah menolong hamba Allah yang disukai oleh-

Nya, dan Allah swt., pun akan memberi pertolongan-Nya serta 

menyelamatkannya dari berbagai kesusahan, baik dunia maupun akhirat 

sebagaimana firman Allah SWT. 

هَايَ   ي ُ
َ
ذِينَ ٱ أ

َ 
 ءَامَنُو  ل

ْ
 وتَنصُرُ  إِن ا

ْ
هَ ٱ ا

َ 
مۡيَنصُرۡ  لل

ُ
تۡ ك ِ ب 

َ
قۡ وَيُث

َ
مۡأ

ُ
  دَامَك



 
 

Artinya: Hai orang-orang mukmin, jika kamu menolong (agama) Allah, niscaya Dia akan 
menolongmu dan meneguhkan kedudukanmu. 

 
b. Menutupi Aib Orang Mukmin serta Menjaga Orang Lain dari 

Berbuat Dosa 

Orang mukmin pun harus menutupi aib saudaranya, apalagi ia 

tahu bahwa orang yang bersangkutan tidak akan senang apabila 

rahasianya diketahui oleh orang lain. Namun, demikian juga aib tersebut 

berhubungan dengan kejahatan yang telah dilakukannya, ia tidak boleh 

menutupinya. Jika itu dilakukan berarti telah menolong orang lain dalam 

hal kejahatan, sehingga orang tersebut terhindar dari hukuman. 

Menolong orang lain dalam kejahatan berarti sama saja, ia telah 

melakukan kejahatan. Perbuatan itu sangat dicelka dan tidak dibenarkan 

dalam Islam. Sebagaimana firman-Nya: 

 ... 
ْ
ى وَتَعَاوَنُوا

َ
قۡٱوَ  بِر ِ لۡٱ عَل ا وَى   لت َ

َ
  وَل

ْ
ى تَعَاوَنُوا

َ
 ٱوَ  نِ  وَ  عُدۡلۡٱوَ  مِ إِثۡلۡٱ عَل

ْ
قُوا هَ  ٱ ت َ

َ 
  لل

هَ ٱ إِن َ
َ 
  عِقَابِ لۡٱ شَدِيدُ  لل

 
Artinya: … Dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) kebajikan dan takwa, dan jangan 
tolong-menolong dalam berbuat dosa dan pelanggaran. Dan bertakwalah kamu kepada Allah, 
sesungguhnya Allah amat berat siksa-Nya. 

 

Dengan demikian, jika melihat seseorang akan melakukan 

kejahatan atau dosa, maka setiap mukmin harus berusaha untuk 

mencegahnya dan menasihatinya. Jika orang tersebut terlanjur 

melakukannya, maka suruhlah untuk bertaubat, karena Allah swt. Maha 

Pengampun lagi Maha Penerima Taubat. Tindakan tersebut merupakan 

pertolongan juga, karena berusaha menyelamatkan seseorang dari adzab 

Allah swt. 

Yang paling penting dalam melakukan perbuatan yang dianjurkan 

syara’, seperti menolong atau melonggarkan kesusahan orang lain, adalah 

tidak mengharapkan pamrih dari orang yang ditolong, melainkan ikhlas 

semata-mata didasari iman dan ingin mendapat ridla-Nya. 

Beberapa syari’at Islam seperti sahalat, puasa, zakat, dan yang 

lainnya, di antaranya dimaksudkan untuk memupuk jiwa kepedulia sosial 

terhadap sesama mukmin yang berada dalam kesusahan dan kemiskinan. 

Orang yang memiliki kedudukan harta yang melebih orang lain 

hendaknya tidak menjadikannya sombong atau tinggi hati, sehingga tidak 

memperhatikan orang lain yang sedang membutuhkan pertolongan. Pada 

hakikatnya Allah swt. menjadikan adanya perbedaan seseorang dengan 

36



 
 

 
 

yang lainnya adalah untuk saling melengkapi. Sebagaimana ditegaskan 

dalam firman-Nya: 

 
َ
كَ   مَتَ رَحۡ سِمُونَ يَقۡ هُمۡأ ِ

حۡ رَب 
َ

عِيشَتَهُمۡ نَهُمبَيۡ نَاقَسَمۡ نُ ن نۡٱ ةِ حَيَو  لۡٱ فِي م َ  قَ فَوۡ ضَهُمۡبَعۡ نَاوَرَفَعۡ ا  يَ لد ُ

خِذَ  ت  دَرَجَ  ُض  بَعۡ يَت َ ِ
 
كَ  مَتُ وَرَحۡ ا  رِي   سُخۡ اض  بَعۡ ضُهُمبَعۡ ل ِ

ا رٞخَيۡ رَب  م َ   مَعُونَ يَجۡ م ِ
Artinya : Apakah mereka yang membagi-bagi rahmat Tuhanmu? Kami telah menentukan antara 
mereka penghidupan mereka dalam kehidupan dunia, dan kami telah meninggikan sebahagian 
mereka atas sebagian yang lain beberapa derajat, agar sebagian mereka dapat mempergunakan 
sebagian yang lain. Dan rahmat Tuhanmu lebih baik dari apa yang mereka kumpulkan. 

 

Di dunia ini dengan adanya orang yang senang dengan kekayaan 

atau kedukannya, dan ada pula orang-orang yang susah karena 

kemiskinannya, hal ini merupakan kehendak Allah swt. untuk 

keseimbangan kehidupan di dunia. Dapat dibayangkan jika semua orang 

kaya, siapa yang akan menjadi petani atau mengerjakan pekerjaan kasar 

yang biasa dikerjakan oleh orang-orang kecil. Begitu pun sebaliknya, jika 

semuanya miskin, kehidupan di dunia akan kacau. 

Dengan demikian, pada hakikatnya hidup di dunia adalah saling 

membantu dan mengisis, ketentraman pun hanya akan dapat diciptakan 

jika masing-masing golongan saling memperhatikan dan menolong satu 

sama lain, sehingga kesejahteraan tidak  hanya berada pada satu golongan 

saja. 

Perintah agar kaum muslimin peka dan peduli terhadap orang lain 

juga dicerminkan melalui syariat penyembelihan hewan qurban. Hal itu 

tergambar dari doa yang dibaca setelah hewan qurban disembelih, yang 

berbeda dengan penyembelihan hewan biasa, sebagaimana diriwayatkan 

oleh Muslim dari Siti Aisyah, disunahkan membaca doa, yang artinya: 

“Dengan menyebut nama Allah, ya Allah terimalah (Qurban ini) dari 

Muhammad, keluarga Muhammad dan Ummat Nabi Muhammad SAW.” 

Memperbaiki kesejahteraan merupakan salah satu di antara tiga 

cara dalam memprebaiki keadaan masyarakat, sebagaimana diungkapkan 

oleh Abu Hasan dalam kitab “Adab ad-Dunya wa ad-Din”, yakni 

menjadikan manusia taat; menyatukan rasa dalam hal kesenangan dan 

penderitaanl dan menjaga dari hal-hal yang akan mengganggu stabilitas 

kehidupan. 

Sebagaimana telah dibahas di atas, peduli terhadap sesama tidak 

hanya dalam masalah materi saja, tetapi dalam berbagai hal yang 



 
 

menyebabkan orang lain susah. Jika mampu, setiap muslim harus 

berusaha menolong sesamanya. 

Sesungguhnya Allah SWT akan selalu menolong hamba-Nya, 

selama hamba-Nya menolong dan membantu sesama saudaranya. 

 

Kesimpulan 
Islam adalah agama fitrah dan rahmatan lil ‘alamin. Al-Qur’an dan Al-

Hadits sebagai sumber hukum  Islam dan  landasan pendidikan  Islam banyak 

menginformasikan tentang pendidikan Sosial kemasyarakatan. Tujuan 

pendidikan sosial kemasyarakatan adalah membentuk manusia yang mengetahui 

dan menyadari tugas kewajibannya terhadap bermacam-macam golongan  dalam  

masyarakat;  dan  membiasakan  anak-anak  berbuat  mematuhi tugas   

kewajiban   sebagai   anggota   masyarakat   dan   sebagai   warga   Negara. 

Pendidikan sosial kemasyarakatan bagi peserta didik dalam pendidikan Islam 

bermaksud menentukan  sistem  kemasyarakatan  secara  umum  dan  

mengharuskan  peserta didik komitmen dengannya, sebagai wujud taqarrub 

kepada Allah swt., dan untuk mendapatkan maslahat dan kebahagiaan dunia dan 

akhirat. 

Nilai pendidikan sosial kemasyarakatan yang diajarkan dalam al-Qur’an 

dan al-Hadits sangat banyak, diantaranya nilai-nilai persaudaraan, tolong 

menolong, kepedulian, pemaaf, toleransi, saling member, tidak individualistis, 

saling member dan memberikan kelapangan kepada orang lain. Sebetulnya 

masih banyak lagi nilai-nilai pendidikan sosial kemasyarakatan yang dipaparkan 

dalam al-Qur’an dan al-Hadits, karena keterbatasan diambil beberapa contoh 

nilai pendidikan sosial kemasyarakatan yang diinformasika dalam al-Qur’an dan 

al-hadits. 

Pendidikan sosial kemasyarakatan dalam Islam mendidik umatnya agar 

terbiasa menjalankan adab sosial yang baik dan dasar-dasar psikis yang mulia 

dan bersumber pada akidah Islamiyah  yang abadi dan perasaan keimanan  

yang mendalam, agar di dalam masyarakat bisa tampil dengan pergaulan dan 

adab yang baik, keseimbangan akal yang matang dan tindakan bijaksana. 

Pendidikan Islam sebagai upaya mengembangkan, mendorong serta mengajak 

peserta didik hidup lebih dinamis dengan berdasarkan nilai-nilai yang tinggi dan 

kehidupan yang mulia. Dengan proses tersebut, diharapkan akan terbentuk 

pribadi peserta didik yang lebih sempurna, baik yang berkaitan dengan potensi 

akal, perasaan, maupun perbuatannya. 

 
 

37



 
 

 
 

Daftar Pustaka  
Abdul Hamid al-Hasyimi, 2001. Mendidik Ala Rasulullah, Jakarta: Pustaka Azam. 
Abdullah Nashih Ulwan, 1991. Pendidikan Anak Menurut Islam, Pendidikan 

Sosial Anak), (Bandung: Remaja Rosdakarya. 
Abu Abdillah Muhammad bin Ismail, 1313, Shahih Bukhari, Juz 3, Kairo: Dar al-

Turuq al-Najah.  
B. Hall, 1982, Reading in Valeu Depelopment, New Yersey: Paulist Press. 
Esteban, 1990, Education in values: what, why, and for Whom, Manila: Sinag_Tala 

Publisher, Inc. 
Hasan Langgulung, 1995, Manusia dan Pendidikan, Jakarta: Al-Husna Zahra. 
Imam Abu fida Ismail Ibnu Katsir, 1993, Tafsir Ibn Katsir Jilid 3, Kairo: Dar al 

Fikr. 
Imam Jalaluddin Al Mahalli dan Imam Jalaluddin As Suyuthi, 2011. Tafsir 

Jalalain Jilid 2. Bandung: Sinar Baru Algensindo.  

Imam Jalaluddin Al Mahalli dan Imam Jalaluddin As Suyuthii, 2013. Tafsir 
Jalalain Jilid 1, Bandung: Sinar Baru Algensindo. 

Ismail Haqqi Al-Buruswi, 1996. Terjemah Tafsir Ruhul Bayan Juz IV. Bandung: 
Diponegoro. 

M. Ngalim Purwanto, 2000.  Ilmu Pendidikan, Teoritis dan Praktis, Bandung: 
Remaja Rosdakarya. 

Muhaimin dan Abdul Mujid, 1993, Pemikiran pendidikan Islam, Bandung: 
Trigenda Karya. 

Muhammad Athih Al-Abrasy, tt., al-Tarbiyah al-Islamiyah, Cet. 3, Beirut: Dar al-
Fikri al-Arabi.  

Al-Qurthuby, tt., al-Jami li Ahkam al-Qur’an, Jilid VI, Beirut: Dar al-Fikri. 
St. Vembriarto, 1984. Pendidikan Sosial, Yogyakarta: Paramitta. 
Sutarjo, Adisusilo JR, 2021, Pembelajaran Nilai Karakter Konstruktivisme dan VCT 

sebagai Inovasi Pendekatan Pembelajaran Afektif, Jakarta: Rajagrafindo 
Persada. 

Al-Tomy  Muhammad  Omar Al-Syaibany,   1975.  Falsafah Pendidikan  Islam, 
terjemahan: Hasan Langgulung, Judul asli: Falsafah Al Tarbiyah Al 
Islamiyah, Jakarta: Bulan Bintang. 

Ulwan, Abdullah Nashih,  1991, Pendidikan Anak Menurut Islam, Bandung: 
Remaja Rosdakarya. 

Ulwan, Abdullah Nashih, 2013,  Tarbiyatul Aulad fil Islam, Mesir: Darussalam. 
 


