
  
   

e-ISSN: 2809-3712  

 

 

 

VARIASI QIRA’AT DAN LATAR BELAKANG PERBEDAAN QIRA’AT 
 

Aida 

Mahasiswa STAI Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai Kalimantan Selatan, Indonesia 
Corresponding author email: aidafitri7799@gmail.com 

Aisya Nur Faradila 

Mahasiswa STAI Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai Kalimantan Selatan, Indonesia 

aisyadilla3@gmail.com 

Annisa Kartika Dewi 

Mahasiswa STAI Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai Kalimantan Selatan, Indonesia 

annisakartikadewi088@gmail.com 

 

Abstract 

Qira'at is a way of reading the Qur'an in accordance with the teachings of the Prophet in a 

tauqify manner. while the science of Qira'at is the study of various methods (ways) of reading the 

Qur'an. Qira'at grouping with six reading versions, namely: Mutawatir, Masyhur, Ahad, Syadz, 

Maudlu ', Mudraj. Studying the science of qira'at can provide benefits and understanding for 

those who study it, including: being able to strengthen the legal provisions that have been agreed 

upon by the scholars, being able to judge the law that is disputed by the scholars, being able to 

combine two different provisions, being able to show two different legal provisions. different in 

11 different conditions, and can provide an explanation of a word in the Qur'an that may be 

difficult to understand its meaning. 

Keywords: Qiraat Variations, Qiraat Differences. 

 

Abstrak 

Qira’at merupakan cara baca Al-Qur’an sesuai dengan ajaran Rasulullah secara tauqify. sedangkan 
ilmu Qira’at adalah ilmu yang mempelajari tentang berbagai metode (cara) baca Al-Qur’an. 
Pengelompokan qira’at dengan enam versi bacaan yaitu: Mutawatir, Masyhur, Ahad, Syadz, 
Maudlu’, Mudraj. Mempelajari ilmu qira’at dapat memberikan manfaat dan pemahaman bagi yang 
mempelajarinya, diantaranya: dapat menguatkan ketentuan-ketentuan hukum yang telah 
disepakati oleh para ulama, dapat mentarjih hokum yang diperselisihkan para ulama, dapat 
menggabungkan dua ketentuan yang berbeda, dapat menunjukkan dua ketentuan hukum yang 
berbeda dalam 11 kondisi yang berbeda pula, dan dapat memberikan penjelasan terhadap suatu 
kata di dalam al-Qur’an yang mungkin sulit dipahami maknanya. 

 
Kata Kunci: Variasi Qiraat, Perbedaan Qiraat. 

 

Pendahuluan 

Ilmu ini bisa dianggap rumit untuk dipelajari. Qira’at al-qur’an diperoleh berdasarkan 

periwayatan Nabi Muhammad SAW baik Secara filiyah maupun taqririyah. Qira’at alqur’an 

tersebut adakalanya memiliki Satu versi qira’at dan adakalanya memiliki beberapa versi.Sebagian 

166

mailto:aidafitri7799@gmail.com
mailto:aisyadilla3@gmail.com
mailto:annisakartikadewi088@gmail.com


 
 

ulama menyebut bahwa qira’at ada yang mutawatir, ahad dan syadz. Menurut mereka qira’at 

mutawatir ialah qira’at yang tujuh, qira’at ahad ialah tiga qira’at yang mengedapkannya  menjadi 

sepuluh qira’at ditambah qira’at para sahbat, dan selain itu ada qira’at syadz. Dikatakan bahwa 

qira’at yang sepuluh adalah mutawatir. Kemudian dikatakan pula bahwa yang menjadi pegangan 

dalam hal ini baik qira’at yang, qiraat sepuluh maupunl ainnya adalah  dlabitatau kaidah tentang 

qira’at sahih.Qira’at bukanlah merupakan hasil ijtihad dari para ulama ahli qira’at namun ia 

Bersumber dari nabi saw. Begitu juga adanya qira’at yang berbeda ,juga bersumber dari Nabi 

Muhammad SAW yang mana beliau menyesuaikan dialek kebahasaan kebahasaan dikalangan 

bangsa arab. Namun dengan meluasnya agama islam penyebaran pengajaran al -qur’an .Oleh 

karena itu para ulama ahli qira’at sepakat menetapkan persyaratan–persyaratan bagi qira’at yang 

dapat diterima,untuk membedakan antara yang benar–benar Nabi dan yang syadz. Dalam 

masalah penetapan persyaratan tersebut ada beberapa perbedaan namun masih dalam prinsip 

yang sama.Adapaun persyaratan yang telah disepakati sebagai berikut: 1) Qira’at harus sesuai 

dengan kaidah Bahasa arab,sekalipun dalam satu segi Oleh karena itu qira’at adalah sunnah yang 

harus diikuti, diterima apa adanya dan Menjadikan rujukan dengan berdasarka nisnad, bukan 

ra’yu (pemikiran). 2) Harus sesuai dengan ramsal-mushafuthamani. Hal tersebut diyakini  

karena,Dalam penulisan mushaf–mushaf itu para sahabat bersungguh–sungguh dalam membuat 

rasm  (pola penuliasan  mushaf) sesuai dengan  bermacam-macam dialek qira’at yang mereka 

ketahui. Ketiga qira’at tersebut harus sahih sanadnya karena qira’at adalah sunnah yang 

diikuti,yang disandarkan pada kebenaran kesahihan Riwayat (Yusuf, B. (2019). 

Dari beberapa persyaratan diatas para ulama mengklasifikasikan qira’at al – qur’an kepada 

beberapa macam tingkatan. Selain ulama membagi qira’at menjadi enam tingkatan, yaitu sebagai 

berikut : 

1. Qira’at mutawatir  

Qira’at mutawatir adalah qira’at yang dinukil oleh banyak periwayat yang tidak 

mungkin bersepakat untuk berdusta, dan sanadnya bersambung sampai kepada Nabi 

Muhammad SAW. qira’at inilah yang pada kebiasannya digunakan di dalam qira’at. Menurut  

H. Ahmad Fathoni, para ulama telah sepakat bahwa qira’at inillah yang sah dan resmi sebagai 

Al-qur’an dan sah dibaca di dalam maupun di luar shalat serta dapat dijadikan hujjah dalam 

penetapan hukum islam dengan demikian maka membacanya pun dinilai ibadah. Adapun yang 

termasuk dalam qira’at  mutawatir yakni qira’at sab’at (qira’at tujuh ) dengan imamnya yang 

berjumlah tujuh orang yaitu Nafi, Ibnu Katsir, Abu Amr, Ibn Amir, Ashim, Hamzah, dan al-

Kisa’i.  

2. Qira’at masyhur  

Qira’at masyhur adalah qira’at yang sanadnya sahih, namun tidak sampai pada derajat 

mutawatir, sesuai dengan Bahasa arab dan rasm utsmani, serta terkenal dikalangan para ulama 

qurra, bahwa qira’at itu tidak salah dan tidak syadz, misalkan qiraat yang dipersilahkan 

perawinya dari qira’at sab’ah yang sebagaian ulama mengatakan bahwa qira’at dirawikan dari 

salah satu imam qira’at sab’ah , sementara sebagian yang  lain mengatakan bukan dari mereka . 

Menurut Al -Zarqani bahwa kedua macam qira’at diatas (harus dipakai ) untuk membaca al -

qur’an, serta wajib mmeyakininya sebagai al – qur’an, dan tidak boleh mengingkari ke 

qur’anannya sedikitpun. 

3. Qira’at Ahad  

Qiraat ahad adalah qira’at yang sanadnya sahih, tetapi rasmnya berbeda dengan rasm 

Uthmani. Demikian juga dengan kaidah dalam bahasa Arabnya yang berbeda serta tidak 

167



 
 

semasyhur seperti tersebut di atas, seperti terdapat dalam surah al-Taubah ayat 128: Kata 

 dibaca dengan (رَفْرَفَْ) Dalam surah al-Rahman ayat 76 kata .(أنَْفَسِكُمْْ) dibaca dengan (أنَْفسُِكُمْْ)

 ,Kedua bacaan qiraah di atas al-Hakim melalui  jalur ‘Ashim Jahdari, dari Abu Barkah .(رَفَارِفَْ)

dari Nabi SAW. 

4. Qira’at syadz  

Qira’at syadz adalah qira’at yang tidak sahih sanadnya  Seperti qiraat Ibn al-Samaifah, 

seperti dalam surah Yunus ayat 92: Kata (َْيك  dibaca (خَلْفكََْ) dan kata (ننُْحِيكَْْ) di baca dengan (ننُجَ ِ

dengan(ََْخَلَفك).Menurut Abu Amr Ibn Hajab, seperti dikutib al-Jazari, qiraat yang syadz dilarang 

pembacaannya pada saat solat dan lainnya. Sedangkan menurut mazhab Syafii, apabila 

seseorang mengetahui bahwa suatu bacaan adalah qiraat syadz dan membacanya pada saat 

salat, maka batallah solatnya. Jika tidak mengetahui, maka terbebas dari kesalahan. 

5. Qira’at  maudu’ah  

Qira’at maudu’ah adalah qira’at yang bacaannya disandarkan  kepada orang yang 

membacanya, tanpa dasar, dan tidak  ada asal usulnya. Sebagai contoh, qiraat yang dinisbatkan 

kepada Imam Abu Hanifah dalam surah al-Fatir ayat 28 Kata (ِْالْعلَُمَاء) dibaca (ِْالْعلََمَاء). Menurut 

Zarqani qiraat tersebut tidak memiliki dasar sama sekali, sehingga Abu Hanifa terbebas 

darinya.       

6. Qira’at mudraj  

Qira’at mudraj adalah qira’at yang didalamnya terdapat tambahan kalimat , yang  mana 

biasanya kalimat tersebut merupakan penafsiran dari ayat sebelumnya . Contohnya terdapat 

dalam alqur'an surah Annisa ayat 12 tambahan kata (  .adalah qiraah S’ad Ibn Abi Waqqash (أم ْ 

Dari keenam tingkatan qira’at diatas para ulama ahli qira’at dan ahli fikih menetapkan hanya 

qira’at mutawatir dan qiraat mahsyur yang dapat dijadikan sebagai hujjah dan dapat juga 

dijadikan untuk menetapkan hukum (QIRA, I.Q., 2019). 

7. Qiraat sab’ah (qiraat tujuh) 

Dikalangan ahli ilmu al-Qur’an, qiraat sab’ah dianggap paling populer. Qiraat sab’ah 

adalah qiraat yang dinisbatkan kepada tujuh imam qiraat terkemuka. Ketujuh imam tersebut 

mulai populer pada akhir abad II H. Adapun tujuh imam tersebut sebagaimana dipaparkan al-

Dani adalah: a) Nafi’ al-Madini. Nama lengkapnya Nafi ibn Abdu Rahman ibn Abi Nu’im 

Maula Ja’unah ibn Syu’ub al-Laitsi. Ia meninggal di Madinah pada 169 H. Dua orang 

perawinya adalah: pertama, ‘Isa ibn Mina al-Madani al-Zuraqi (Qalun). Ia mendapat julukan 

Qalun –yang berasal dari bahasa Romawi- berarti memiliki keindahan suara. Kedua, Uthman 

ibn Said al-Misri (Warsy). Julukan Warsy dinisbatkan kepadanya karena ia sangat putih. Ia 

wafat di Mesir 179 H. b) Ibn Katsir al-Makki. Ia adalah Abdullah ibn Katsir al-Dari. Dia 

termasuk kalangan tabi’in dan wafat pada 120 H di Makkah. Dua perawinya adalah: pertama, 

Muhammad ibn Abdu Rahman ibn Muhammad ibn Khalid ibn Said ibn Jurjah al-Makki al-

Makhzumi. Ia mendapat julukan Qunbul dan dikenal dengan Qanabilah. c) Abu Amr. Nama 

lengkapnya adalah Abu Amr ibn ‘Ala Ibn Amâr ibn Abdullah ibn Hushain ibn al-Harist ibn 

Julhum ibn Khuza’i ibn Mazini ibn Malik ibn Amru ibn Tamimi. Ada yang menyebut bahwa 

ia bernama Zabban, Uryan, Yahya. Ia wafat pada 154 H di Kufah. Dua orang perawinya 

adalah: pertama, Abu Umar Hafs ibn Umar ibn Abdul Aziz al-Dauri al-Nahwi yang menetap 

di Baghdad dan wafat pada 246 H. Kedua, Abu Syuaib Salih ibn Ziyad ibn Abdullah al-Susi 

wafat pada 261 H. d) Ibn Amr al-al-Kuf Ia adalah Abdullah ibn Amir al-Yahshubi. Ia seorang 

hakim di Damaskus pada masa khalifah al-Walid. Wafat di Damaskus pada tahun 118 H. Dua 

168



 
 

orang perawinya adalah: pertama, Abdullah ibn Ahmad ibn Basyir Ibn Zakwan al-Qurasyi al-

Dimasyqi (Ibn Zakwan). Ia wafat pada 242 H. Kedua, Hasyim ibn Ammar ibn Nashir ibn 

Abban ibn Maisarah. Ia adalah hakim di Damaskus dan wafat  pada tahun245 H. e). ‘Ashim 

al-Kufi. Ia adalah ‘Ashim ibn Abi Najjud. Disebut juga Ibn Bahdalah, yang dinisbatkan pada 

nama ibunya. Wafat di Kufah pada 127 H. Dua perawinya adalah: pertama, Syu’bah ibn ‘Iyyas 

ibn Salim al-Kufi al-Asdi (Abu Bakr). Wafat di Kufah pada 194 H. Kedua: Hafsh ibn 

Sulaiman ibn al-Mughirah al-Asdi al-Bazzaz. Ia adalah orang yang terpercaya dan wafat pada 

190 H. f) Hamzah al-Kufi. Ia adalah Hamzah ibn Habib ibn Ummarah ibn Ismail al-Zaiyyat 

al-Faradhi al-Tamimi. Wafat pada tahun 156 H, semasa khalifah Abu Ja’far al-Manshur. Dua 

perawinya adalah: pertama, Khalaf ibn Hisyam al-Bazzar yang wafat pada 229 H di Baghdad. 

Kedua, Khalad ibn Khalid yang wafat pada 220 H. g) Al-Kasa’i al-Kufi. Ia adalah Ali ibn 

Hamzah al-Nahwi. Ia wafat di desa Burnabawaih pada 189 H pada saat perjalanan menuju 

Khurasan. Dua perawinya adalah: pertama, Abu Umar Hafs ibn Umar ibn Abdul Aziz al-

Dauri al-Nahwi yang menetap di Baghdad dan wafat pada 246 H. Ia juga merupakan perawi 

Abu Amr. Kedua, al-Laits ibn Khalid al-Baghdadi.  

8. Qira’at Asyrah (qiraat sepuluh) 

Menurut Qattan, qiraat sepuluh adalah qiraat yang tujuh dengan tambah tiga qiraat 

lagi, yaitu: a) Abu Ja’far al-Madani.  Ia adalah Yazid ibn Qa’qa’ yang wafat di Madinah pada 

128 H. Dua orang perawinya adalah: pertama, Abdul Harits Ibn Wardan al-Madani yang wafat 

pada 160 di Madinah. Kedua, Abu Rabi’ Sulaiman ibn Muslim ibn Jimaz al-Madani, wafat 

pada 170 H. b) Ya’qub al-Basri.  Ia adalah Abu Muhammad Ya’qub ibn Ishaq ibn Zaid al-

Hadrami. Wafat di Basrah pada 205 H dan dalam riwayat lain dikatakan pada 185 H. Dua 

perawinya adalah: pertama, Abu Abdullah Muhammad ibn Mutawakil al-Lu’lu’ al-Basri. Ia 

mendapat julukan Ruais, dan wafat pada 238 H di Basrah. Kedua, Abu Hasan Rauh ibn Abdul 

Mu’min al-Basri al-Nahwi. Ia wafat pada 234 H. c) Ia adalah Abu Muhammad Khalaf ibn 

Hasyim ibn Sa’lab al-Bazar al-Baghdadi. Dikatakan bahwa ia wafat pada 229 H. Dua 

perawinya adalah: pertama, Abu Ya’qub Ishaq ibn Ibrahim ibn Uthman al-Waraq. Ia wafat 

pada 286 H. Kedua, Abu Hasan Idris ibn Abdu Karim al-Baghdadi al-Haddad, wafat pada 

tahun 292 H yang bertepatan dengan hari Id Adha. 

9. Qiraat Arba’ Asyar (qiraat empat belas) 

Qiraat Arba’ Asyar adalah qiraat yang tujuh dan sepuluh tetapi ditambah dengan 

empat qiraat Sehingga menjadi qiraat empat belas. Empat qiraat tersebut adalah: a) Qiraat al-

Hasanul Basri. Ia salah seorang tabiin yang terkenal dengan kezuhudannya. Basri wafat pada 

110 H. b) Qiraat Muhammad ibn Abdu Rahman yang dikenal dengan Ibn Muhaisin. Ia wafat 

pada 123 H. c) Qiraat Yahya ibn Mubarak al-Yazidi al-Nahwi. Ia mengambil qiraat dari Abu 

‘Amr dan Hamzah. Yahya wafat pada 202 H. d) Qiraat Abu Faraj Muhammad ibn Ahmad al-

Sanbuzi. Ia wafat pada 388 H (Yusuf, B., 2019). 

 
Rumitnya ilmu qiraat dan sejarahnya harus tetap disebarkan, jangan sampai tenggelam 

dimakan zaman, terlebih kita sudah masuk era digital, (Rahmatullah, et al., 2022) karena semua 

orang sudah adaptif terhadap dunia digital, minimal melalui HP, (Syahrani, S., 2021) dengan tetap 

disebarkannya informasi qiraat dan sejarahnya, maka dengan begitu menjadi langkah pembinaan 

dan penyebaran informasi terkait sejarah kitab suci umat Islam, (Syahrani, S., 2022) sehingga 

diharapkan informasi qiraat dan sejarahnya tidak tenggelam termakan zaman, (Syahrani, S., 2022) 

dan secara informatika terkesan lebih termanajemen, (Syahrani, S., 2018) terlebih pentingnya 

169



 
 

manajemen termasuk manajemen penyampaian informasi qiraat dan sejarahnya sudah 

diungkapkan dalam banyak ayat alquran, (Syahrani, S., 2019) dan hal ini bagian dari strategi 

penyebaran informasi keislaman (Chollisni, A., et al., 2022). 

Dari hasil kajian peneliti terhadap perbedaan qira’at dalam kitab tafsir Marah Labid surat 

al-Baqarah ayat 197-236 ini, penulis menghasilkan dua temuan: Pertama, dalam mengungkap 

perbedaan qira’at dalam Tafsir Marah Labid surat al-Baqarah ayat 197-236 Imam Nawawi 

menggunakan metode ma’lum (diketahui) yaitu memaparkan versi qira>’at dengan menyebutkan 

Imam qira’at dan qira’atnya berstatus sahih atau maqbul (diterima) dan metode majhul (tidak 

diketahui) yaitu memaparkan versi qira’at dengan tidak menyebutkan Imam qira’at dan qira’atnya 

berstatus shadh atau mardud (ditolak) seperti lafadz أقَْرَب dan lafadz يَظُنُّوْا. Kedua, perbedaan 

qira’at dalam Tafsir Marah Labid surat al-Baqarah ayat 197-236 tersebut menghasilkan implikasi 

yang peneliti petakan menjadi dua hal : (1) Qira’at yang berimplikasi terhadap penafsiran yang 

melahirkan perbedaan istinbat hukum yaitu surat al-Baqarah ayat 222 (bacaan َْيَطْهُرْن di baca 

 sedangkan dari sebagian bacaan-bacaan lain hanya berimplikasi dalam ruang lingkup (2) .(يَطَّهَّرْنَْ

Tata Bahasa Arab dan tidak sampai memunculkan perbedaan makna yakni surat al-Baqarah ayat 

197 (bacaan َْفسُُوْقَْ ,رَفَث di baca  ْفسُُوْقْ  ,رَفَث), al-Baqarah ayat 204 (bacaan ُْاللَّهَْ يشُْهِد dibaca ُْيَشْهَداُللَّه), 

al-Baqarah ayat 204 (bacaan ُْترُْجَع dibaca ُْترَْجِع), al-Baqarah ayat 221(ِْمَغْفِرَة dibaca ُْ -al ,(مَغْفِرَة

Baqarah ayat 229 (bacaan َيَخَافا di baca يخَُافَا ), al-Baqarah ayat 233(bacaan ُْْأتَيَْتم di baca ُْْءَاتيَْتم). 

(Bayhaqi, M., 2019). 

 

Hasil dan Pembahasan  

Sebenarnya perbedaan qirâ`at sudah muncul sejak zaman Rasulullah. Hal ini terlihat dari 

beberapa riwayat yang berkaitan dengan hadits” Al-Ahruf al-Sab‟ah”. Menurut Imam Al-Suyuti 

ada 21 sahabat yang meriwayatkan hadits tersebut. Banyaknya sahabat yang  meriwayatkan hadits 

ini menjadikannya sangat terkenal. Di antaranya, Hadits yang diriwayatkan oleh Bukhari dan 

Muslim dari Umar bin Khaththab berkata: “Aku mendengar Hisyam bin Hakim membaca surat 

al-Furqân di masa hidup Rasulullah. Aku perhatikan bacaannya. Tiba-tiba ia membacanya dengan 

banyak huruf yang belum pernah dibacakan Rasulullah kepadaku, sehingga hampir saja aku 

melabraknya di saat ia shalat, tetapi aku  berusaha sabar menunggunya sampai salam. Begitu 

selesai salam aku menarik selendangnya  dan bertanya: “Siapakah yang membacakan surat itu 

kepadamu? Ia menjawab: Rasulullah yang membacakannya kepadaku. Lalu aku mengatakan 

kepadanya: Engkau berdusta! Demi  Allah, Rasulullah telah membacakan juga kepadaku surat 

yang aku dengar tadi engkau baca.  Kemudian aku bawa dia menghadap Rasulullah dan aku 

ceritakan kepadanya: Wahai Rasulullah: Aku telah mendengar orang ini membaca surat al-Furqân 

dengan huruf-huruf yang tidak pernah engkau bacakan kepadaku. Maka Rasulullah berkata: 

Lepaskan dia wahai Umar! Bacalah surat tadi wahai Hisyam! Kemudian Hisyampun membacanya 

dengan bacaan seperti yang aku dengar tadi. Maka Rasulullah berkata: „Begitulah surat itu 

diturunkan. Kemudian Rasulullah SAW. berkata: Sesungguhnya Al-Qur'an itu diturunkan dengan 

tujuh huruf, maka bacalah dengan huruf yang mudah bagimu diantaranya (Shubhi al- Shâlih, 

2005). 

Pada riwayat yang lain disebutkan bahwa Jibril atas perintah Allah memerintahkan kepada 

Nabi Muhammad agar membacakan al-Qur`an kepada ummatnya dengan satu huruf. Lalu Nabi 

meminta hal itu ditinjau kembali. Allah SWT memberinya keringanan menjadi dua huruf. Nabi 

masih meminta hal itu ditinjau kembali sampai akhirnya Nabi diberi keringanan sampai tujuh 

170



 
 

huruf. Dalam beberapa riwayat dari hadits-hadits tentang al-Ahruf al-Sab‟ahini, Nabi 

mengemukakan kepada Allah tentang sebabnya beliau meminta keringanan yaitu bahwa umatnya 

terdiri dari berbagai macam lapisan masyarakat dan umur. Ada yang tidak bisa membaca dan 

menulis, ada yang sudah tua, dan ada pula yang masih kecil. Semuanya adalah pembaca al-

Qur`an. Jika mereka diharuskan membaca al-Qur`an dengan satu variasi bacaan saja, tentu 

mereka akan mengalami kesulitan. Padahal al-Qur`an perlu disosialisasikan kepada 

masyarakat.Para ulama berbeda pendapat dalam menafsirkan tujuh huruf ini dengan perbedaan 

yang bermacam-macam. Ada beberapa pendapat yang mendekati kebenaran di antaranya: 

1. Sebahagian besar ulama berpendapat bahwa yang dimaksud dengan tujuh huruf adalah tujuh 

macam bahasa dari bahasa –bahasa Arab mengenai satu makna; dengan pengertian jika 

mereka mempunyai bahasa yang berbeda dalam mengungkapkan satu makna maka al-

Qur`anpun diturunkan dengan sejumlah lafadh sesuai dengan bahasa yang beraneka ragam 

tersebut tentang makna yang satu itu. Dan jika tidak terdapat perbedaan maka al-Qur`an 

hanya mendatangkan satu lafadh atau lebih saja. Misalnya: Ketujuh lafadh tersebut 

mempunyai arti . وحنوى , وقصدى, وأسرع, وعخل , وتعال, هلموأقبل perintah menghadap (Mûsâ 

Syâhain Lâhain, 2002; Muhammad Ali al-Shâbûni, 1999). Ketujuh bahasa yang dimaksud 

adalah bahasa Quraisy, Huzail, Tsaqif, Hawazin, Kinanah, Tamim, dan Yaman. Menurut Abu 

Hatim al- Sijistani, ketujuh bahasa tersebut yaitu Quraisy, Huzail, Tamim, Azad, Rabi‟ah, 

Hawazin, dan Sa`ad bin Bakr (Manna‟ Al-Qaththân, tth). 

2. Ada yang berpendapat bahwa yang dimaksud dengan tujuh huruf adalah tujuh macam bahasa 

dari bahasa-bahasa Arab dimana al-Qur`an diturunkan; dengan pengertian bahwa kata-kata 

dalam al-Qur`an secara keseluruhan tidak keluar dari ketujuh macam bahasa tadi. Pendapat ini 

berbeda dengan pendapat sebelumnya karena yang dimaksud dengan tujuh huruf dalam 

pendapat ini adalah tujuh huruf yang bertebaran dalam berbagai surat dalam al-Qur`an, bukan 

yang dimaksud setiap kata boleh dibaca dengan tujuh bahasa. Misalnya kata “ فطر” artinya 

menurut selain bahasa Quraisy adalah ابتدأ ,dan ini terdapat dalam al-Qur`an (Mûsâ Syâhain 

Lâhain, Al Âli‟u., tth). 

3. Ada yang berpendapat bahwa yang dimaksud dengan tujuh huruf adalah tujuh bentuk yaitu: 

amr, nahyu, halâl, harâm, muhkam, mutasyâbih, dan amtsâl, atau wa‟ad, wa‟îd, halâl, harâm, 

mawâ‟idh, amtsâl, dan ikhtijâj.  

4. Ada sekelompok ulama yang berpendapat bahwa yang dimaksud dengan tujuh huruf adalah 

tujuh macam hal yang terjadi perbedaan (ikhtilâf) di dalamnya yaitu:  

a) Perbedaan dalam al-Asmâ` (kata benda): dalam bentuk mufrad, tatsniah, jama, muzakkar, 

dan ta`nîts. Misalnya firman Allah SWT. dalam surat al-Mu`minûn ayat 8 yang berbunyi: 

مْ  َمٰنٰتاها  dalam bentuk mufrad. Sedangkan ia ditulis dalam Mushhaf, Utsmâni لمانتهمِْ dibaca لِا

dengan ِْلمنتهم tanpa ada alif yang disukunkan. Tetapi kesimpulannya dari kedua macam 

bentuk itu sama. Sebab bacaan dalam bentuk mufrad dimaksudkan untuk jenis yang 

menunjukkan makna banyak, sedangkan bacaan dalam bentuk jama dimaksudkan untuk 

arti istighrâq (keseluruhan) yang menunjukkan jenis-jenisnya (Shubhi al- Shâlih, tth).  

b) Perbedaan dari segi i‟râb (harakat akhir kata), seperti firman Allah dalam surat Yusuf ayat 

31. Jumhur membacanya dengan nasab dengan alasan ما berfungsi sebagai ليس dan ini 

adalah bahasa penduduk Hijaz yang dalam bahasa inilah al-Qur`an diturunkan, sedang 

Ibnu Mas‟ud membacanya dengan rafa‟ هذا dengan sesuai بشرما bahasa Bani Tamim 

karena mereka tidak memfungsikan ما seperti ليس . Juga seperti firman Allah dalam surat 

171



 
 

al-Baqarah ayat 37 yang berbunyi:  ْب هِْ  كَلِمٰت  Ayat ini dibaca dengan menasabkan فَتلََق ّٰٓى اٰدمَُْ مِنْْ رَّ

 كلمات dan merafa’kan ادم

c) Perbedaan dari segi tashrîf al-Fi’li (perubahan bentuk kata kerja), baik itu madhi, mudhori, 

amar. Seperti firman Allah dalam surat Sabâ` ayat 19, ayat tersebut dibaca dengan 

menasabkan kata ربنا karena menjadi اليهمضف dibaca dengan bentuk perintah Lafadh. 

dibaca pula dengan rafa' sebagai مبتدأ dan dengan membaca fathah huruf ‘ain sebagai fi‟il 

madhi yang i’rabnya sebagai khabar. Juga dibaca دَّعب dengan membaca fathah dan 

mentasydidkan huruf ‘ain dan merafa'kan  ربنا. Termasuk kelompok ini adalah perbedaan 

karena perubahan huruf, seperti يعلمون dan تعلمون , dengan ya dan dengan ta dan lafadh 

 ,dalam firman Allah di surat al-Fatihah ayat 6 (Shubhi al- Shâlih السراط dan الصراط

Mabâhits fî, tth). 

d) Perbedaan dalam taqdîm (mendahulukan) dan ta`khîr (mengakhirkan), baik terjadi pada 

huruf seperti dalam firman Allah surat al-Ra‟du ayat 31 yang berbunyi : بيأساقلم dapat juga , 

 dalam surat al Taubah ayat 111, di فيقتلونويقتلون Maupun dalam kata, أفلميأيس dibaca ييأسأفلم

mana yang pertama فيقتلون dibaca dalam bentuk aktif dan yang kedua ويقتلون dibaca dalam 

bentuk fasif, disamping dibaca pula sebaliknya. Adapun qira`at.yang terdapat dalam surat 

Qâf ayat 19 yang dibaca dengan بالموتسكرةالحقوجاء adalah qira`at ahad dan syaz yang tidak 

mencapai derajat mutawatir (Muhammad „Ali al-Shâbûni, Al-Tibyân., tth). 

e) Perbedaan dari segi ibdâl (penggantian) baik itu penggantian huruf dengan huruf seperti 

firman Allah dalam surat al-Baqarah ayat 259 yang berbunyi:  زُهَا ظَاماْ االىَ كَي فَْ  ننُ شا  االَى ال عا

 yang dibaca dengan huruf za dan mendhammahkan nûn, di samping dibaca pulaوَان ظُرْ 

dengan huruf râ dan menfatahkan nûn, maupun penggantian lafadh dengan lafadh seperti 

firman Allah dalam surat al-Qâri‟ah ayat 5 yang berbunyi: ْ شا  ناْ ال مَن فوُ  ه  باَلُْ كَال عا نُْ ال جا  yangوَتكَُو 

dibaca oleh Ibnu Mas‟ud dan lain-lain dengan المنفوشكالصوف .Terkadang terjadi pula 

penggantian pada tempat keluar huruf seperti firman Allah dalam surat alWâqi’ah ayat 29 

 karena makhraj huruf ha` dan ain itu sama dan المنضودطلح yang dibaca dengan المنضودطلح

keduanya termasuk huruf halq (Manna‟ Al-Qaththân, tth). 

f) Perbedaan dari segi ziyâdah (penambahan) seperti yang terdapat dalam firman Allah dalam 

surat al-Taubah ayat 100 yang berbunyi: ُْوَاعََدَّْ لَهُمْْ جَن تْ  تجَْرِيْْ تحَْتهََا الَْْنْهٰرyang dibaca juga 

 .keduanya meruapakan qira`at yang mutawatir من keduanya, tambahan dengan لنهارِتحتهامن

Mengenai perbedaan karena adanya pengurangan(naqs), seperti yang terdapat dalam surat 

al-Baqarah ayat 116 yang berbunyi: ًوَقَالوُا اتَّخَذَْ الل هُ وَلدَا dibaca tanpa huruf waw, sedangkan 

jumhur ulama membacanya dengan waw. 

g) Perbedaan lahjah (dialek) seperti bacaan tafkhîm(menebalkan) dan tarqîq (menipiskan), 

fathah dan imâlah, idhhâr dan idghâm,hamzah, tashîl,isymâm, dan lain-lain. Seperti 

membaca imalah dan tidak imalah dala surat thaha ayat 9 yang berbunyi: َْهَلْْو  حَدِيْثُْ اتَٰىكَْ 

ۘ ْ مُوْسٰى yang dibaca dengan mengimâlahkan kata أتى dan موسى .Bentuk ini selalu sesuai 

dengan rasm mushaf karena ia berubah dalam bentuk pengucapan tidak dalam esensi kata. 

5. Sebahagian ulama ada yang berpendapat bahwa bilangan tujuh itu tidak diartikan secara 

hafiyah tapi bilangan tersebut hanya sebagai lambang kesempurnaan menurut kebiasaan orang 

Arab. Kata tujuh merupakan isyarat bahwa bahasa dan susunan al-Qur`an me-rupakan batas 

dan sumber utama bagi perkataan semua orang Arab yang telah mencapai puncak 

kesempurnaan tertinggi. Sebab lafadh sab’ahdipergunakan pula untuk menunjukkan jumlah 

172



 
 

banyak dan sempurna dalam bilangan satuan, seperti “tujuh puluh” dalam bilangan puluhan 

dan “tujuh ratus” dalam bilangan ratusan. Tetapi kata-kata itu tidak dimaksudkan untuk 

menunjukkan bilangan tertentu. 

6. Sebahagian ulama berpendapat bahwa yang dimaksud denga tujuh huruf adalah qira`at tujuh. 

Adanya perbedaan tersebut karena tidak adanya nas dari hadits yang menentukan secara pasti 

satu persatu dari tujuh huruf tersebut. Ada benang merah yang dapat ditarik dari diskusi yang 

ada: a) Al-Qur`an bisa dibaca dengan bermacam versi. Pembaca al-Qur`an boleh memilih 

diantara versi bacaan yang ada sesuai dengan apa yang mudah baginya. Jadi bukan berarti 

semua versi bacaan tersebut dibaca semua. b) Tujuan adanya perbedaan tersebut adalah untuk 

meringankan bagi umat. Mengingat umat Islam terdiri dari berbagai macam kelas sosial dan 

usia. Dengan adanya keringanan ini, Nabi mengajarkan al-Qur`an kepada para sahabatnya 

dengan berbagai versi tersebut. Pada masa pemerintahan Usman bin Affan terdapat 

perselisihan sesama kaum muslimin mengenai bacaan al-Qur`an yang hampir menimbulkan 

perang saudara antara sesama kaum muslimin. Perselisihan ini disebabkan mereka berlainan 

dalam membaca al-Qur`an karena memang Nabi berbeda dalam mengajarkan al-Qur`an 

menurut dialek mereka masing-masing. Namun mereka tidak memahami maksud Nabi 

melakukan hal tersebut sehingga masing-masing golongan membenarkan bacaan mereka, 

sedangkan bacaan lainnya salah. Untuk mengatasi perselisihan tersebut, Khalifah Utsman bin 

Affan memerintahkan untuk menyalin mushaf al-Qur`an yang ditulis pada masa Abu Bakar 

dan memperbanyaknya serta mengirimkannya ke berbagai daerah (Fahd bin Abdurrahman 

Ar-Rumi, 1996). Sehingga bisa mempersatukan kembali perpecahan umat islam. Tentunya 

bacaan al-Qur'an di daerah-daerah tersebut mengacu pada mushhaf yang dikirim oleh khalifah 

Usman tadi. Mushhaf-mushhaf yang dikirim oleh Khalifah Usman seluruhnya sama, karena 

semuanya berasal dari beliau. 

7. Meluasnya wilayah islam dan menyebabkan para sahabat dan tabiin mengajarkan al-qur’an di 

berbagai kota menyebabkan timbulnya  berbagai qiira’at .perbedaan antara satu qira’ah dan 

lainnya betaba besar pula sehingga sebagian riwayatnya tidak bisa lagi dipertanggungjawabkan 

. para ulama enulis qira’at –qira’at ini dan sebagainya enjadi masyhur, sehingga lahirlah istilah 

qira’at tujuh qiraat sepuluh , dan qira’at empat belas. 

 

Qira’at tujuh adalah qira’at yang dibangsakan kepada tujuh iam qira’at asyhur yaitu naïf al- 

madani (w.169 H),Hamzah ibn habib al- zayyat (w.156H). qira’at sepuluh adalah qira’at yang 

tujuh ini di tambah dengan abu ja’far (w 130H)  . adapun qira’at empat belas adalah qira’at 

sepuluh di tambah dengan ibn muhaitsin (w, 123 H) ,al –yazidi ( w, 202 H),hasan al-bashri (w, 

110 H), dan al- A’masy (w,148 H) (Jalal al-Din al-n suyuthi, tth). 

Para qari di atas tersebar ke semua penjuru pusat islam saat itu,yakni madinah,mekkah, 

damaskus,basrah, dan kufah . secara sistematik ,para qai yang empat belas di sejumlah lokasi 

beserta rawi pertama dan rawi kedua yang di terima ibn mujahid seperti yang di kemukakan oleh 

Montgomery watt sebagai berikut (William Montgomery Watt, 1995); 

Dalam menjaga penyelewengan dari qira’at yang sudah muncul para laa mebuat sejumlah 

syarat qira’at yang baku dan dapat diterima.untuk membedakan antara antara qira’ah yang benar 

dan yang ganjil ,para ulama telah enetapkan tiga syarat bagi qira’at yyang benar. Pertama sesuai 

dengan bahasa arab, meskipun melalui satu cara. Kedua, sesuai dengan salah satu mashaf-mashaf 

utsman sekalipun secara otensial.ketiga,sahih sanadnya  dari periwayatan imam yang tujuh dan 

sepuluh adapun dari imam –imam qira’ah lainnya.  

173



 
 

Setiap qira’ah yang memenuhi syarat di atasdianggap qiraah yang benar dan tidak boleh di 

tolak,model qira’at tesebut harus diterimanya. Qira’at yang tidak memenuhi syarat di atas tersebut 

qiraah yang lemah, ganjil ,dan batal, sekalipun diriwayatkan oleh imam qira’aah yang tujuh 

maupun yang lebih besar dari merika. Pendapat ini menjadi mazhab salaf yang tidak seorang pun 

dari mereka menolaknya. 

Al- Suyuthi sepakat dengan pengelompokan al-jazari besanadatas sanad ke dalam enam 

macam. Pertama, mutawatir yaitu qiraah yang di riwanyatkan oleh banyak periwayat dai riwayat 

yang banyak  yang tidak memungkinkan mereka sepakat berdusta, dari tiap angkatan sapai masa 

rasul.umunya qira’ah itu demikian (Al-shalih, tth). Menurut jumhur ulama, qira’ah  yang tujuh 

adalah mutawatir (Muhammad ibn abd Allah al-zarkasyi, 1977). Menurut H, Ahmad Fathoni, 

para ulama al- quran dan ahli hukum  isla sepakat ,qira’ah ini , juga sah bila dibaca di dalam dan 

di luar shalat, dapat di jadikan suber dan hujjah, dalam pengambilan hukum (Ahmad Fathoni, 

1986). 

Kedua, masyhr yaitu qira’ah yang shahih sanadnya. Akan tetapi julah yang 

meriwayatkannya tidak mencapai derajat utawatir .qira’ah ini sesuai dengan kaidah bahasa arab 

dan rasm mushaf utsmani .qira’ah ini popular di kalangan ahl qira’at dan mereka tidak 

memandang sebagai qira’ah yang salah atau ganjil .di antara kitab at-tafsir  karya al –Dhani, al-

Syathibiyah kayya  al- syathibi (w,50.H),dan thibah al-nasyr fi al–qiira’ah al –asyr karya ibn 

alJazzari (Al- Suyuthi, tth). Menurut al-zarqani dan shubhi al- shalih, kedua tingkatan di atas 

sahbacaannya dan harus diyyakini serta tidak boleh diingkari sedikit pun (Al-Zarqani, tth). Ketiga 

ahad yaitu qira’ah yang sanadnya sahih, tetapi menyalahi rasm mushaf utsmanidan kaidah bahasa 

arab, atau tidak mashur sepeti kemasyhuran di atas . qira’ahini tidak sah di baca sebagai al-qur’an 

dan tidak wajib menyakininya. 

Keempat, syadzyaitu qira’ah sanadnya tidak sahih ,seperti qira;ah ibn al-sumaifi. Misalnya:  

 pada ل yaitu dengan fathah nya خليفك لمن لتكون dan ج bukannya dengan   ح dengan فاليوم تنحبك ىٔك يبد

kata ْ  qira ‘aah ini tidak dijadikan pegangan dalam bacaan dan bukan .(Ahmad Fathoni) .خليفك

termasuk al qur’an (Al-Shalih, tth). 

Kelima, maudhu yaitu qira’ah yang dibangsakan kepada seseorang tanpa dasar, seperti 

qira’ah yang dihimpun oleh muhaad ibn ja’far al khuza’I (ww, 408 H)dan dibangsakan kepada ibn 

hanifah. misalnya : انما يخشى الله من عباده العلماء dengan dhamah kata   الله   dan fathah kata: العلماء  

(Al-Shalih, tth). Keenam, mudrat yaitu qira’ah di dalamnya  kata atau kalimat tambahan yang 

biasanya dijadikan penafsiran dari syat al–qur’an seperti qira’ah sa’d bin abiwaqqash.misalnya :  أم 

 ليس عليك جناح ان تبتغوا فضلامن ربكم في موسم الحج :juga qira’ah . من أم dengan tambahan وله أخ وانت من

dengan tambahan kalimat  في مواسم الحج. Kedua qira’ah terakhir ini jelas tidak termasuk al–qur’an 

dan tidak dapat di jadikan pegangan dalam bacaan. 

Imam al-nawawi (w, 676 H) menjelaskan dalam kitab syarh al-muhadzab  bahwa tidak sah 

membaca al-qur’an sadzdzah (aneh) did ala dan di luar shalat .sebab qira’at syadzdzah bukan al –

qira’ah karena periwayatan nya tidak mutawatir dan al qr’an tidak sah kecuali dengan mutawati 

.barang siapa yang tidak berpendapat demikian, maka orang itu salah dan jahil.sekiranya ia 

menyalahi pendapat itu dan membaca riwayat yang syadzdzah ,maka qira’ah nya ditolak di dalam 

dan di luar shalat ulaa fikih baghdadsepakat untuk menyuruh orangg membaca riwayat syadzdzah 

untuk bertobat.ibn abd al-barr mengutip ijma kaum muslim atas larangan membaca qira’ah 

syadzdzah dan tidak boleAAAh jadi makmum bagi yang menbacanya dalam shalat (Al- Zarkasyi, 

tth). Keterangan ini menegaskan kedudukan qira’ah syadzdzah yang tidak berstatus sebagai al-

174



 
 

qur’an dan membacanya tidak teasuk ibadah .namun penggunannya sebagai hujjah dala 

penafsiran al-qur’an ,para ulama berbendapat imam al-haramain mengutip makna lahir mazhab 

al-syafi’I yang tidak membolehkan penamalan qira’ah syadzdzah ini begitu juga dengan pendapat 

abu nashral-qusyaii dan ibn al-hajib.  

Adapun al-qadhi abu al-thayyib, al-qadhi al-Husain, al –rumani ,dan al-rafi’I menyebutkan 

boleh menggunakan nya karena mereka menempatkannya pada kedudukan khabar  ahad dan 

pendapat ini dibenarkan pula oleh ibn al-subhi dala kitab jam’al- jawani dan syarh al –mukhtashar 

(Al-suyuthi, tth). Kenyataan, kedua pendapat ini sering digunakan para ulama dengan argument-

argumen yang dipegangnya .penggunaan qira’ah syadzdzah akan dibahas secara luas pada 

pembahasan berikut. 

 
Hikmah Perbedaan Qira’at 

Adanya bermacam-macam qira’at seperti yang telah di sebutkan, mempuyai berbagai 

hikmah atau manfaat,yaitu: 

1. Meringankan umat islam dan memudahkan mereka dalam membaca Al-Quran, khususnya 

penduduk arab yang terdiri berbagai kabilah dan suku, yang di antara mereka terdapat 

perbedaan logat, tekanan suara,da sebagainya. 

2. Menunjukan bahwah Allah SWT benar-benar menjaga Al-quran dari perubahan dan 

peyimpangan, walaupun Al-quran banyak segi bacaan yang berbeda-beda. 

3. Sebagai penjelas bagi hal-hal mungkin masih global atau samar dalam Qira’at yang  lainya. 

4. Bukti kemukjizatan Al-quran dari segi keringkasan maknanya karena setiap Qira’at 

menunjukan  hukum syara. tertentu tanpa perlu adanya pengulangan lafadz. 

5. Sebagai keutamaan dan kemulian umat Muhammad SAW atas umat-umat terdahulu karena  

kitab-kitab  yang  terdahulu haya turun dengan satu qira’at. 

 

Kesimpulan 

Berdasarkan rumusan masalah dengan penjelasannya maka dapat disimpulkan sebagai 

berikut: 

1. Qira’at merupakan cara baca Al-Qur’an sesuai dengan ajaran Rasulullah secara tauqify. 

sedangkan ilmu Qira’at adalah ilmu yang mempelajari tentang berbagai metode (cara) baca Al-

Qur’an. 

2. Pengelompokan qira’at dengan enam versi bacaan yaitu: Mutawatir, Masyhur, Ahad, Syadz, 

Maudlu’, Mudraj 

3. Mempelajari ilmu qira’at dapat memberikan manfaat dan pemahaman bagi yang 

mempelajarinya, diantaranya: dapat menguatkan ketentuan-ketentuan hukum yang telah 

disepakati oleh para ulama, dapat mentarjih hokum yang diperselisihkan para ulama, dapat 

menggabungkan dua ketentuan yang berbeda, dapat menunjukkan dua ketentuan hukum yang 

berbeda dalam 11 kondisi yang berbeda pula, dan dapat memberikan penjelasan terhadap 

suatu kata di dalam al-Qur’an yang mungkin sulit dipahami maknanya. 

 

 

 

175



 
 

 

Daftar Pustaka 

Al- Thabarî, Jamî‟ al- Bayân,jilid 4, Beirut: Dâr al- Fikr, 2001. 
Budaya Menulis Arab Pra Islam dan Pengaruhnya terhadap Rasm Mushaf  November 27, 2013 . 
Chollisni, A., Syahrani, S., Dewi, S., Utama, A. S., & Anas, M. (2022). The concept of creative 

economy development-strengthening post covid-19 pandemic in Indonesia: Strategy and 
public policy management study. Linguistics and Culture Review, 6, 413-426. 

Dâr al-Shâbuni, 1999. 
Departemen Agama RI, Mukadimah Al-Qur`an dan Tafsirnya (Edisi yang Disempurnakan), Cet. 

3(Jakarta: Departemen Agama RI, 2009). 
Drajat, Amroeni. 2017. Ulumul Qur’an. Depok: Kencana. 
Fahd bin Abdurrahman Ar-Rumi, Dirâsât fi „Ulûmal-Qur`ân,terj. Amirul Hasan dan 

Muhammad Halabi, Yogyakarta:Titian Ilahi, 1996. 
https :// alitopands.wordpress.com 
https;//media. Nelti .com  
Latif, H. (2013). Perbedaan Qira’ah dan Penetapan Hukum. Sulesana: Jurnal Wawasan 

Keislaman, 8(2), 65-78.  

Maktabah Al-Ma‟ârif li al-Nasyr wa al-Tauzî‟, 2000. 

Manna‟ Al-Qaththân, Mabâhits fî „Ulûm Al-Qur`ân,Cet. 3, Al-Riyâdh. 
Muhammad Abd. Al-„Adhîm al-Zarqâni, Manâhil al-„Irfân fi „Ulûm AlQur`ân,jilid 1, Beirut: 

Dâr al-Ihyâ` al-Turâts al-„Arabiy, tt. 
Muhammad „Ali al-Shâbûni, Al-Tibyân fi „Ulûm Al-Qur`ân, Al-Qâhirah. 

Mûsâ Syâhain Lâhain, Al Âli‟u Al Hisân fî `Ulûm Al-Qur‟ân, Cet. I, Al. 
Musthofa, A. (2012). Bahasa-Bahasa Kabilah Arab Yang Terdapat Di Dalam AlQuran (Doctoral 

dissertation, IAIN Sunan Ampel Surabaya). 
Qâhirah: Dâr Al- Syurûq,2002. Bayhaqi, M. (2019).  Shubhi al- Shâlih, Mabâhits fî „Ulûm Al-

Qur`ân,Cet. 26, Libanon: Dâr al-Ilm li al-Malâyîn, 2005. 
Qira'at Dalam Tafsir Marah Labid Surat al-Baqarah Ayat 197-236 (Doctoral dissertation, IAIN 

Ponorogo). 
Rahmatullah, A. S., Mulyasa, E., Syahrani, S., Pongpalilu, F., & Putri, R. E. (2022). Digital era 4.0: 

The contribution to education and student psychology. Linguistics and Culture Review, 6, 89-
107. 

Ramli Abdul Whahid , Ulumul Qur’an , Jakarta : Raja Grafindo Persada , 1993. 
Sumber Ilmu Tafsir Kementrian agama Republik Indonesia , 2014 . www.bacaanmadani.com. 
Syahrani, S. (2018). Manajemen.,Kelas yang.,Humanis. Al-risalah, .,14(1),  57-74. 
Syahrani, S. (2019). Manajemen.Pendidikan dengan.Literatur Qur’an. Darul.Ulum: Jurnal., Ilmiah 

Keagamaan, Pendidikan dan Kemasyarakatan, 191-203. 
Syahrani, S. (2021). Anwaha's Education Digitalization Mission. Indonesian Journal of Education 

(INJOE), 1(1), 26-35. 
Syahrani, S. (2022). Kesiapan Santri Dalam Mengikuti Analisis Nasional PKPPS Anwarul 

Hasaniyyah (Anwaha) Kabupaten Tabalong. Adiba: Journal of Education, 2(1), 23-31. 
Syahrani, S. (2022). Peran.,Wali .,Kelas .,Dalam  Pembinaan Disiplin Belajar di Pondok Pesantren 

Anwarul.,Hasaniyyah (Anwaha) Kabupaten Tabalong.  AlQalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan 
dan Kemasyarakatan, 16(1), 50-59. 

Teungku Muhammad Hasbi Ash Shiddieqy, Ilmu-ilmu AlQur’an, Semarang : PT . Pustaka Rizki 
Putra, 2002. 

 

176

http://www.bacaanmadani.com/

