e-ISSN: 2809-3712

VARIASI QIRA’AT DAN LATAR BELAKANG PERBEDAAN QIRA’AT

Aida
Mahasiswa STAI Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai Kalimantan Selatan, Indonesia

Corresponding author email: aidafitri7799(@gmail.com

Aisya Nur Faradila
Mahasiswa STAI Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai Kalimantan Selatan, Indonesia

aisyadilla3{@‘gmaﬂ.com

Annisa Kartika Dewi
Mahasiswa STAI Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai Kalimantan Selatan, Indonesia

annisakartikadewi088(@gmail.com

Abstract

Qira'at is a way of reading the Qur'an in accordance with the teachings of the Prophet in a
tauqify manner. while the science of Qira'at is the study of various methods (ways) of reading the
Qur'an. Qira'at grouping with six reading versions, namely: Mutawatir, Masyhur, Ahad, Syadz,
Maudlu ', Mudraj. Studying the science of gira'at can provide benefits and understanding for
those who study it, including: being able to strengthen the legal provisions that have been agreed
upon by the scholars, being able to judge the law that is disputed by the scholars, being able to
combine two different provisions, being able to show two different legal provisions. different in
11 different conditions, and can provide an explanation of a word in the Qur'an that may be
difficult to understand its meaning.

Keywords: Qiraat Variations, Qiraat Differences.

Abstrak

Qira’at merupakan cara baca Al-Qur’an sesuai dengan ajaran Rasulullah secara tauqify. sedangkan
ilmu Qira’at adalah ilmu yang mempelajari tentang berbagai metode (cara) baca Al-Qur’an.
Pengelompokan qira’at dengan enam versi bacaan yaitu: Mutawatir, Masyhur, Ahad, Syadz,
Maudlw’, Mudraj. Mempelajari ilmu gira’at dapat memberikan manfaat dan pemahaman bagi yang
mempelajarinya, diantaranya: dapat menguatkan ketentuan-ketentuan hukum yang telah
disepakati oleh para ulama, dapat mentarjith hokum yang diperselisihkan para ulama, dapat
menggabungkan dua ketentuan yang berbeda, dapat menunjukkan dua ketentuan hukum yang
berbeda dalam 11 kondisi yang berbeda pula, dan dapat memberikan penjelasan terhadap suatu
kata di dalam al-Qur’an yang mungkin sulit dipahami maknanya.

Kata Kunci: Variasi Qiraat, Perbedaan Qiraat.
Pendahuluan
Ilmu ini bisa dianggap rumit untuk dipelajari. Qira’at al-qur’an diperoleh berdasarkan

periwayatan Nabi Muhammad SAW baik Secara filiyah maupun taqririyah. Qira’at alqur’an
tersebut adakalanya memiliki Satu versi gira’at dan adakalanya memiliki beberapa versi.Sebagian

166


mailto:aidafitri7799@gmail.com
mailto:aisyadilla3@gmail.com
mailto:annisakartikadewi088@gmail.com

ulama menyebut bahwa gira’at ada yang mutawatir, ahad dan syadz. Menurut mereka gira’at
mutawatir ialah gira’at yang tujuh, gira’at ahad ialah tiga qgira’at yang mengedapkannya menjadi
sepuluh qira’at ditambah qira’at para sahbat, dan selain itu ada qira’at syadz. Dikatakan bahwa
gira’at yang sepuluh adalah mutawatir. Kemudian dikatakan pula bahwa yang menjadi pegangan
dalam hal ini baik qgira’at yang, giraat sepuluh maupunl ainnya adalah dlabitatau kaidah tentang
gira’at sahih.Qira’at bukanlah merupakan hasil ijtihad dari para ulama ahli gira’at namun ia
Bersumber dari nabi saw. Begitu juga adanya gira’at yang berbeda ,juga bersumber dari Nabi
Muhammad SAW yang mana beliau menyesuaikan dialek kebahasaan kebahasaan dikalangan
bangsa arab. Namun dengan meluasnya agama islam penyebaran pengajaran al -qur'an .Oleh
karena itu para ulama ahli gira’at sepakat menetapkan persyaratan—persyaratan bagi gira’at yang
dapat diterima,untuk membedakan antara yang benar—benar Nabi dan yang syadz. Dalam
masalah penetapan persyaratan tersebut ada beberapa perbedaan namun masih dalam prinsip
yang sama.Adapaun persyaratan yang telah disepakati sebagai berikut: 1) Qira’at harus sesuai
dengan kaidah Bahasa arab,sekalipun dalam satu segi Oleh karena itu gira’at adalah sunnah yang
harus diikuti, diterima apa adanya dan Menjadikan rujukan dengan berdasarka nisnad, bukan
ra’yu (pemikiran). 2) Harus sesuai dengan ramsal-mushafuthamani. Hal tersebut diyakini
karena,Dalam penulisan mushaf—mushaf itu para sahabat bersungguh—sungguh dalam membuat
rasm (pola penuliasan mushaf) sesuai dengan bermacam-macam dialek gira’at yang mereka
ketahui. Ketiga qira’at tersebut harus sahih sanadnya karena qira’at adalah sunnah yang
diikuti,yang disandarkan pada kebenaran kesahihan Riwayat (Yusuf, B. (2019).

Dari beberapa persyaratan diatas para ulama mengklasifikasikan gira’at al — qur’an kepada
beberapa macam tingkatan. Selain ulama membagi gira’at menjadi enam tingkatan, yaitu sebagai
berikut :

1. Qira’at mutawatir
Qira’at mutawatir adalah qira’at yang dinukil oleh banyak periwayat yang tidak
mungkin bersepakat untuk berdusta, dan sanadnya bersambung sampai kepada Nabi
Muhammad SAW. gira’at inilah yang pada kebiasannya digunakan di dalam gira’at. Menurut
H. Ahmad Fathoni, para ulama telah sepakat bahwa qira’at inillah yang sah dan resmi sebagai
Al-qur’an dan sah dibaca di dalam maupun di luar shalat serta dapat dijadikan hujjah dalam
penetapan hukum islam dengan demikian maka membacanya pun dinilai ibadah. Adapun yang
termasuk dalam qira’at mutawatir yakni gira’at sab’at (gira’at tujuh ) dengan imamnya yang
berjumlah tujuh orang yaitu Nafi, Ibnu Katsir, Abu Amr, Ibn Amir, Ashim, Hamzah, dan al-
Kisa’i.
2. Qira’at masyhur
Qira’at masyhur adalah gira’at yang sanadnya sahih, namun tidak sampai pada derajat
mutawatir, sesuai dengan Bahasa arab dan rasm utsmani, serta terkenal dikalangan para ulama
qurra, bahwa qira’at itu tidak salah dan tidak syadz, misalkan giraat yang dipersilahkan
perawinya dari gira’at sab’ah yang sebagaian ulama mengatakan bahwa qira’at dirawikan dari
salah satu imam qira’at sab’ah , sementara sebagian yang lain mengatakan bukan dari mereka .
Menurut Al -Zargani bahwa kedua macam qira’at diatas (harus dipakai ) untuk membaca al -
qurian, serta wajib mmeyakininya sebagai al — qur’an, dan tidak boleh mengingkari ke
qur’anannya sedikitpun.
3. Qira’at Ahad
Qiraat ahad adalah gira’at yang sanadnya sahih, tetapi rasmnya berbeda dengan rasm
Uthmani. Demikian juga dengan kaidah dalam bahasa Arabnya yang berbeda serta tidak

167



semasyhur seperti tersebut di atas, seperti terdapat dalam surah al-Taubah ayat 128: Kata
(aé-uéd\) dibaca dengan ((;S....m\) Dalam surah al-Rahman ayat 76 kata (‘—UU) dibaca dengan
(<)), Kedua bacaan giraah di atas al-Hakim melalui jalur ‘Ashim Jahdari, dari Abu Barkah,
dari Nabi SAW.

. Qira’at syadz

Qira’at syadz adalah gira’at yang tidak sahih sanadnya Seperti giraat Ibn al-Samaifah,
seperti dalam surah Yunus ayat 92: Kata (4&-5) di baca dengan (s dan kata (551:) dibaca
dengan(2la) Menurut Abu Amr Ibn Hajab, seperti dikutib al-Jazari, giraat yang syadz dilarang
pembacaannya pada saat solat dan lainnya. Sedangkan menurut mazhab Syafii, apabila
seseorang mengetahui bahwa suatu bacaan adalah qiraat syadz dan membacanya pada saat
salat, maka batallah solatnya. Jika tidak mengetahui, maka terbebas dari kesalahan.

. Qira’at maudu’ah

Qira’at maudu’ah adalah gira’at yang bacaannya disandarkan kepada orang yang
membacanya, tanpa dasar, dan tidak ada asal usulnya. Sebagai contoh, qiraat yang dinisbatkan
kepada Imam Abu Hanifah dalam surah al-Fatir ayat 28 Kata (e\aladl) dibaca (¢lall). Menurut
Zarqani qiraat tersebut tidak memiliki dasar sama sekali, sehingga Abu Hanifa terbebas
darinya.

. Qira’at mudraj

Qira’at mudraj adalah qira’at yang didalamnya terdapat tambahan kalimat , yang mana
biasanya kalimat tersebut merupakan penafsiran dari ayat sebelumnya . Contohnya terdapat
dalam alqur'an surah Annisa ayat 12 tambahan kata (3)) adalah giraah S’ad Tbn Abi Waqqash.
Dari keenam tingkatan qira’at diatas para ulama ahli gira’at dan ahli fikih menetapkan hanya
gira’at mutawatir dan giraat mahsyur yang dapat dijadikan sebagai hujjah dan dapat juga
dijadikan untuk menetapkan hukum (QIRA, 1.Q., 2019).

. Qiraat sab’ah (qiraat tujuh)

Dikalangan ahli ilmu al-Qur’an, giraat sab’ah dianggap paling populer. Qiraat sab’ah
adalah qiraat yang dinisbatkan kepada tujuh imam qiraat terkemuka. Ketujuh imam tersebut
mulai populer pada akhir abad II H. Adapun tujuh imam tersebut sebagaimana dipaparkan al-
Dani adalah: a) Nafi’ al-Madini. Nama lengkapnya Nafi ibn Abdu Rahman ibn Abi Nu’im
Maula Ja’unah ibn Syu’ub al-Laitsi. Ia meninggal di Madinah pada 169 H. Dua orang
perawinya adalah: pertama, ‘Isa ibn Mina al-Madani al-Zuraqi (Qalun). Ia mendapat julukan
Qalun —yang berasal dari bahasa Romawi- berarti memiliki keindahan suara. Kedua, Uthman
ibn Said al-Misri (Warsy). Julukan Warsy dinisbatkan kepadanya karena ia sangat putih. Ia
wafat di Mesir 179 H. b) Ibn Katsir al-Makki. Ia adalah Abdullah ibn Katsir al-Dari. Dia
termasuk kalangan tabi’in dan wafat pada 120 H di Makkah. Dua perawinya adalah: pertama,
Muhammad ibn Abdu Rahman ibn Muhammad ibn Khalid ibn Said ibn Jurjah al-Makki al-
Makhzumi. Ia mendapat julukan Qunbul dan dikenal dengan Qanabilah. ¢) Abu Amr. Nama
lengkapnya adalah Abu Amr ibn ‘Ala Ibn Amar ibn Abdullah ibn Hushain ibn al-Harist ibn
Julhum ibn Khuza’i ibn Mazini ibn Malik ibn Amru ibn Tamimi. Ada yang menyebut bahwa
ia bernama Zabban, Uryan, Yahya. Ia wafat pada 154 H di Kufah. Dua orang perawinya
adalah: pertama, Abu Umar Hafs ibn Umar ibn Abdul Aziz al-Dauri al-Nahwi yang menetap
di Baghdad dan wafat pada 246 H. Kedua, Abu Syuaib Salih ibn Ziyad ibn Abdullah al-Susi
wafat pada 261 H. d) Ibn Amr al-al-Kuf Ia adalah Abdullah ibn Amir al-Yahshubi. Ia seorang
hakim di Damaskus pada masa khalifah al-Walid. Wafat di Damaskus pada tahun 118 H. Dua

168



orang perawinya adalah: pertama, Abdullah ibn Ahmad ibn Basyir Ibn Zakwan al-Qurasyi al-
Dimasyqi (Ibn Zakwan). Ia wafat pada 242 H. Kedua, Hasyim ibn Ammar ibn Nashir ibn
Abban ibn Maisarah. Ia adalah hakim di Damaskus dan wafat pada tahun245 H. e). ‘Ashim
al-Kufi. Ia adalah ‘Ashim ibn Abi Najjud. Disebut juga Ibn Bahdalah, yang dinisbatkan pada
nama ibunya. Wafat di Kufah pada 127 H. Dua perawinya adalah: pertama, Syu’bah ibn ‘Iyyas
ibn Salim al-Kufi al-Asdi (Abu Bakr). Wafat di Kufah pada 194 H. Kedua: Hafsh ibn
Sulaiman ibn al-Mughirah al-Asdi al-Bazzaz. Ia adalah orang yang terpercaya dan wafat pada
190 H. f) Hamzah al-Kufi. Ia adalah Hamzah ibn Habib ibn Ummarah ibn Ismail al-Zaiyyat
al-Faradhi al-Tamimi. Wafat pada tahun 156 H, semasa khalifah Abu Ja’far al-Manshur. Dua
perawinya adalah: pertama, Khalaf ibn Hisyam al-Bazzar yang wafat pada 229 H di Baghdad.
Kedua, Khalad ibn Khalid yang wafat pada 220 H. g) Al-Kasa’i al-Kufi. Ia adalah Ali ibn
Hamzah al-Nahwi. Ia wafat di desa Burnabawaih pada 189 H pada saat perjalanan menuju
Khurasan. Dua perawinya adalah: pertama, Abu Umar Hafs ibn Umar ibn Abdul Aziz al-
Dauri al-Nahwi yang menetap di Baghdad dan wafat pada 246 H. Ia juga merupakan perawi
Abu Amr. Kedua, al-Laits ibn Khalid al-Baghdadi.
Qira’at Asyrah (qiraat sepuluh)

Menurut Qattan, giraat sepuluh adalah giraat yang tujuh dengan tambah tiga qiraat
lagi, yaitu: a) Abu Ja’far al-Madani. Ia adalah Yazid ibn Qa’qa’ yang wafat di Madinah pada
128 H. Dua orang perawinya adalah: pertama, Abdul Harits Ibn Wardan al-Madani yang wafat
pada 160 di Madinah. Kedua, Abu Rabi’ Sulaiman ibn Muslim ibn Jimaz al-Madani, wafat
pada 170 H. b) Ya’qub al-Basri. Ia adalah Abu Muhammad Ya’qub ibn Ishaq ibn Zaid al-
Hadrami. Wafat di Basrah pada 205 H dan dalam riwayat lain dikatakan pada 185 H. Dua
perawinya adalah: pertama, Abu Abdullah Muhammad ibn Mutawakil al-Lu’lu’ al-Basri. Ia
mendapat julukan Ruais, dan wafat pada 238 H di Basrah. Kedua, Abu Hasan Rauh ibn Abdul
Mu’min al-Basri al-Nahwi. Ia wafat pada 234 H. ¢) Ia adalah Abu Muhammad Khalaf ibn
Hasyim ibn Sa’lab al-Bazar al-Baghdadi. Dikatakan bahwa ia wafat pada 229 H. Dua
perawinya adalah: pertama, Abu Ya’qub Ishaq ibn Ibrahim ibn Uthman al-Waraq. Ia wafat
pada 286 H. Kedua, Abu Hasan Idris ibn Abdu Karim al-Baghdadi al-Haddad, wafat pada
tahun 292 H yang bertepatan dengan hari Id Adha.

. Qiraat Arba’ Asyar (qgiraat empat belas)

Qiraat Arba’ Asyar adalah giraat yang tujuh dan sepuluh tetapi ditambah dengan
empat qiraat Sehingga menjadi giraat empat belas. Empat qgiraat tersebut adalah: a) Qiraat al-
Hasanul Basri. Ia salah seorang tabiin yang terkenal dengan kezuhudannya. Basri wafat pada
110 H. b) Qiraat Muhammad ibn Abdu Rahman yang dikenal dengan Ibn Mubhaisin. Ia wafat
pada 123 H. ¢) Qiraat Yahya ibn Mubarak al-Yazidi al-Nahwi. Ia mengambil giraat dari Abu
‘Amr dan Hamzah. Yahya wafat pada 202 H. d) Qiraat Abu Faraj Muhammad ibn Ahmad al-
Sanbuzi. Ia wafat pada 388 H (Yusuf, B., 2019).

Rumitnya ilmu giraat dan sejarahnya harus tetap disebarkan, jangan sampai tenggelam

dimakan zaman, terlebih kita sudah masuk era digital, (Rahmatullah, et al., 2022) karena semua

orang sudah adaptif terhadap dunia digital, minimal melalui HP, (Syahrani, S., 2021) dengan tetap

disebarkannya informasi giraat dan sejarahnya, maka dengan begitu menjadi langkah pembinaan

dan penyebaran informasi terkait sejarah kitab suci umat Islam, (Syahrani, S., 2022) schingga

diharapkan informasi giraat dan sejarahnya tidak tenggelam termakan zaman, (Syahrani, S., 2022)

dan secara informatika terkesan lebih termanajemen, (Syahrani, S., 2018) tetlebih pentingnya

169



manajemen termasuk manajemen penyampaian informasi qiraat dan sejarahnya sudah
diungkapkan dalam banyak ayat alquran, (Syahrani, S., 2019) dan hal ini bagian dari strategi
penyebaran informasi keislaman (Chollisni, A., et al., 2022).

Dari hasil kajian peneliti terhadap perbedaan qira’at dalam kitab tafsir Marah Labid surat
al-Baqgarah ayat 197-236 ini, penulis menghasilkan dua temuan: Pertama, dalam mengungkap
perbedaan gira’at dalam Tafsir Marah Labid surat al-Baqarah ayat 197-236 Imam Nawawi
menggunakan metode ma’lum (diketahui) yaitu memaparkan versi gira>’at dengan menyebutkan
Imam qira’at dan qira’atnya berstatus sahih atau maqgbul (diterima) dan metode majhul (tidak
diketahui) yaitu memaparkan versi gira’at dengan tidak rnenyebutkan Imam qira’at dan gira’atnya
berstatus shadh atau mardud (ditolak) seperti lafadz < 3 dan lafadz 133, Kedua, perbedaan
qira’at dalam Tafsir Marah Labid surat al-Baqarah ayat 197-236 tersebut menghasilkan implikasi
yang peneliti petakan menjadi dua hal : (1) Qira’at yang berimplikasi terhadap penafsiran yang
melahirkan perbedaan istinbat hukum yaitu surat al-Baqarah ayat 222 (bacaan Ok di baca
u)@-in-\) (2) sedangkan dari sebagian bacaan-bacaan lain hanya berimplikasi dalam ruang lingkup
Tata Bahasa Arab dan tidak sampal memunculkan perbedaan makna yakni surat al-Baqarah ayat
197 (bacaan <), (3344 di baca uﬂ), $344), al-Baqarah ayat 204 (bacaan - ady dlbaca ‘\mde-w-\)
al-Bagarah ayat 204 (bacaan &5 dibaca &%), al-Baqarah ayat 221(33é= dibaca 558%), al-
Baqarah ayat 229 (bacaan W3 di baca Wi} ), al-Baqarah ayat 233(bacaan &3l di baca £ifls).,
(Bayhagqi, M., 2019).

Hasil dan Pembahasan

Sebenarnya perbedaan gira‘at sudah muncul sejak zaman Rasulullah. Hal ini terlihat dari
beberapa riwayat yang berkaitan dengan hadits” Al-Ahruf al-Sab*ah”. Menurut Imam Al-Suyuti
ada 21 sahabat yang meriwayatkan hadits tersebut. Banyaknya sahabat yang meriwayatkan hadits
ini menjadikannya sangat terkenal. Di antaranya, Hadits yang diriwayatkan oleh Bukhari dan
Muslim dari Umar bin Khaththab berkata: “Aku mendengar Hisyam bin Hakim membaca surat
al-Furqan di masa hidup Rasulullah. Aku perhatikan bacaannya. Tiba-tiba ia membacanya dengan
banyak huruf yang belum pernah dibacakan Rasulullah kepadaku, sehingga hampir saja aku
melabraknya di saat ia shalat, tetapi aku berusaha sabar menunggunya sampai salam. Begitu
selesai salam aku menarik selendangnya dan bertanya: “Siapakah yang membacakan surat itu
kepadamu? Ia menjawab: Rasulullah yang membacakannya kepadaku. Lalu aku mengatakan
kepadanya: Engkau berdustal Demi Allah, Rasulullah telah membacakan juga kepadaku surat
yang aku dengar tadi engkau baca. Kemudian aku bawa dia menghadap Rasulullah dan aku
ceritakan kepadanya: Wahai Rasulullah: Aku telah mendengar orang ini membaca surat al-Furqan
dengan huruf-huruf yang tidak pernah engkau bacakan kepadaku. Maka Rasulullah berkata:
Lepaskan dia wahai Umar! Bacalah surat tadi wahai Hisyam! Kemudian Hisyampun membacanya
dengan bacaan seperti yang aku dengar tadi. Maka Rasulullah berkata: ,Begitulah surat itu
diturunkan. Kemudian Rasulullah SAW. berkata: Sesungguhnya Al-Qur'an itu diturunkan dengan
tujuh huruf, maka bacalah dengan huruf yang mudah bagimu diantaranya (Shubhi al- Shalih,
2005).

Pada riwayat yang lain disebutkan bahwa Jibril atas perintah Allah memerintahkan kepada
Nabi Muhammad agar membacakan al-Qur’an kepada ummatnya dengan satu huruf. Lalu Nabi
meminta hal itu ditinjau kembali. Allah SWT memberinya keringanan menjadi dua huruf. Nabi
masih meminta hal itu ditinjau kembali sampai akhirnya Nabi diberi keringanan sampai tujuh

170



huruf. Dalam beberapa riwayat dari hadits-hadits tentang al-Ahruf al-Sab™ahini, Nabi

mengemukakan kepada Allah tentang sebabnya beliau meminta keringanan yaitu bahwa umatnya

terdiri dari berbagai macam lapisan masyarakat dan umur. Ada yang tidak bisa membaca dan
menulis, ada yang sudah tua, dan ada pula yang masih kecil. Semuanya adalah pembaca al-

Qur’an. Jika mereka diharuskan membaca al-Qur'an dengan satu variasi bacaan saja, tentu

mereka akan mengalami kesulitan. Padahal al-Qur’an perlu disosialisasikan kepada

masyarakat.Para ulama berbeda pendapat dalam menafsirkan tujuh huruf ini dengan perbedaan
yang bermacam-macam. Ada beberapa pendapat yang mendekati kebenaran di antaranya:

1. Sebahagian besar ulama berpendapat bahwa yang dimaksud dengan tujuh huruf adalah tujuh
macam bahasa dari bahasa —bahasa Arab mengenai satu makna; dengan pengertian jika
mereka mempunyai bahasa yang berbeda dalam mengungkapkan satu makna maka al-
Qur anpun diturunkan dengan sejumlah lafadh sesuai dengan bahasa yang beraneka ragam
tersebut tentang makna yang satu itu. Dan jika tidak terdapat perbedaan maka al-Qur an
hanya mendatangkan satu lafadh atau lebih saja. Misalnya: Ketujuh lafadh tersebut
mempunyai arti . il gala Jaiy | Jacs & puly samly | ssing perintah menghadap (Musa
Syahain Lahain, 2002; Muhammad Ali al-Shabuni, 1999). Ketujuh bahasa yang dimaksud
adalah bahasa Quraisy, Huzail, Tsaqif, Hawazin, Kinanah, Tamim, dan Yaman. Menurut Abu
Hatim al- Sijistani, ketujuh bahasa tersebut yaitu Quraisy, Huzail, Tamim, Azad, Rabi“ah,
Hawazin, dan Sa'ad bin Bakr (Manna™ Al-Qaththan, tth).

2. Ada yang berpendapat bahwa yang dimaksud dengan tujuh huruf adalah tujuh macam bahasa
dari bahasa-bahasa Arab dimana al-Qur’an diturunkan; dengan pengertian bahwa kata-kata
dalam al-Quran secara keseluruhan tidak keluar dari ketujuh macam bahasa tadi. Pendapat ini
berbeda dengan pendapat sebelumnya karena yang dimaksud dengan tujuh huruf dalam
pendapat ini adalah tujuh huruf yang bertebaran dalam berbagai surat dalam al-Qur an, bukan
yang dimaksud setiap kata boleh dibaca dengan tujuh bahasa. Misalnya kata “ k& artinya
menurut selain bahasa Quraisy adalah 15 dan ini terdapat dalam al-Qur'an (Mdsa Syahain
Lahain, Al Ali*u., tth).

3. Ada yang berpendapat bahwa yang dimaksud dengan tujuh huruf adalah tujuh bentuk yaitu:
amr, nahyu, halal, haram, muhkam, mutasyabih, dan amtsal, atau waad, wa"id, halal, haram,
mawa“idh, amtsal, dan ikhtij3j.

4. Ada sekelompok ulama yang berpendapat bahwa yang dimaksud dengan tujuh huruf adalah
tujuh macam hal yang terjadi perbedaan (ikhtilaf) di dalamnya yaitu:

a) Perbedaan dalam al-Asma” (kata benda): dalam bentuk mufrad, tatsniah, jama, muzakkar,
dan ta'nits. Misalnya firman Allah SWT. dalam surat al-Mu 'minuan ayat 8 yang berbunyi:
e&-ﬁﬁ‘f dibaca p¢tlal dalam bentuk mufrad. Sedangkan ia ditulis dalam Mushhaf, Utsmani
dengan e¢iial tanpa ada alif yang disukunkan. Tetapi kesimpulannya dari kedua macam
bentuk itu sama. Sebab bacaan dalam bentuk mufrad dimaksudkan untuk jenis yang
menunjukkan makna banyak, sedangkan bacaan dalam bentuk jama dimaksudkan untuk
arti istighraq (keseluruhan) yang menunjukkan jenis-jenisnya (Shubhi al- Shalih, tth).

b) Perbedaan dari segi i*rab (harakat akhir kata), seperti firman Allah dalam surat Yusuf ayat
31. Jumhur membacanya dengan nasab dengan alasan « berfungsi sebagai us! dan ini
adalah bahasa penduduk Hijaz yang dalam bahasa inilah al-Qur'an diturunkan, sedang
Ibnu Mas“ud membacanya dengan rafa™ '® dengan sesuai w_d: bahasa Bani Tamim

karena mereka tidak memfungsikan  seperti = . Juga seperti firman Allah dalam surat

171



d)

g

al-Baqarah ayat 37 yang berbunyi: <l 435 (1 &) s Ayat ini dibaca dengan menasabkan
a3 dan merafa’kan <lS

Perbedaan dari segi tashrif al-Fi’li (perubahan bentuk kata kerja), baik itu madhi, mudhori,
amar. Seperti firman Allah dalam surat Saba® ayat 19, ayat tersebut dibaca dengan
menasabkan kata W) karena menjadi “aaegd) dibaca dengan bentuk perintah Lafadh.
dibaca pula dengan rafa' sebagai ¥ dan dengan membaca fathah huruf ‘ain sebagai fi“il
madhi yang i’rabnya sebagai khabar. Juga dibaca w=3 dengan membaca fathah dan
mentasydidkan huruf ‘ain dan merafa'kan %). Termasuk kelompok ini adalah perbedaan
karena perubahan huruf, seperti Oselss dan Us<la3 | dengan ya dan dengan ta dan lafadh
bl yall dan bl ) dalam firman Allah di surat al-Fatihah ayat 6 (Shubhi al- Shalih,
Mababhits fi, tth).

Perbedaan dalam tagqdim (mendahulukan) dan ta’khir (mengakhirkan), baik terjadi pada
huruf seperti dalam firman Allah surat al-Ra“du ayat 31 yang berbunyi : sty dapat juga ,
Alluly dibaca Lulalil ,Maupun dalam kata O 53 558 dalam surat al Taubah ayat 111, di
mana yang pertama (558 dibaca dalam bentuk aktif dan yang kedua ¢t 5 dibaca dalam
bentuk fasif, disamping dibaca pula sebaliknya. Adapun qgira'at.yang terdapat dalam surat
Qaf ayat 19 yang dibaca dengan sl salis jSuii salls adalah qgira'at ahad dan syaz yang tidak
mencapal derajat mutawatir (Muhammad ,,Ali al-Shabuani, Al-Tibyan., tth).

Perbedaan dari segi ibdal (penggantian) baik itu penggantian huruf dengan huruf seperti
firman Allah dalam surat al-Baqarah ayat 259 yang berbunyi: WAl G ) sl )
ﬁ‘jyang dibaca dengan huruf za dan mendhammahkan nin, di samping dibaca pula
dengan huruf ra dan menfatahkan nin, maupun penggantian lafadh dengan lafadh seperti
firman Allah dalam surat al-Qari“ah ayat 5 yang berbunyi: 5133-“5\ u@-d\s dl-‘ﬂ‘ :Jj)sjjyang
dibaca oleh Ibnu Mas“ud dan lain-lain dengan <bsallSigdidl Terkadang terjadi pula
penggantian pada tempat keluar huruf seperti firman Allah dalam surat alWaqi’ah ayat 29
gl siaidll yang dibaca dengan glba seaiall karena makhraj huruf ha® dan ain itu sama dan
keduanya termasuk huruf halq (Manna®™ Al-Qaththan, tth).

Perbedaan dari segi ziyadah (penambahan) seperti yang terdapat dalam firman Allah dalam
surat al-Taubah ayat 100 yang berbunyi: V) A5 (5 A ciin a4 2elsyang dibaca juga
(lgiad jledl keduanya, tambahan dengan (< keduanya meruapakan qira'at yang mutawatir.
Mengenai perbedaan karena adanya pengurangan(nagqs), seperti yang terdapat dalam surat
al-Baqarah ayat 116 yang berbunyi: 133 4l) 33 15185 dibaca tanpa huruf waw, sedangkan
jumhur ulama membacanya dengan waw.

Perbedaan lahjah (dialek) seperti bacaan tafkhim(menebalkan) dan tarqlq (menipiskan),
fathah dan imalah, idhhar dan idghamhamzah, tashilisymam, dan lain-lain. Seperti
membaca imalah dan tidak imalah dala surat thaha ayat 9 yang berbunyi: Ja3 A e
=3 Oyang dibaca dengan mengimalahkan kata 3 dan s« Bentuk ini selalu sesuai
dengan rasm mushaf karena ia berubah dalam bentuk pengucapan tidak dalam esensi kata.

. Sebahagian ulama ada yang berpendapat bahwa bilangan tujuh itu tidak diartikan secara

hafiyah tapi bilangan tersebut hanya sebagai lambang kesempurnaan menurut kebiasaan orang

Arab. Kata tujuh merupakan isyarat bahwa bahasa dan susunan al-Qur’an me-rupakan batas

dan sumber utama bagi perkataan semua orang Arab yang telah mencapai puncak

kesempurnaan tertinggi. Sebab lafadh sab’ahdipergunakan pula untuk menunjukkan jumlah

172



banyak dan sempurna dalam bilangan satuan, seperti “tujuh puluh” dalam bilangan puluhan
dan “tujuh ratus” dalam bilangan ratusan. Tetapi kata-kata itu tidak dimaksudkan untuk
menunjukkan bilangan tertentu.

6. Sebahagian ulama berpendapat bahwa yang dimaksud denga tujuh huruf adalah qgira'at tujuh.
Adanya perbedaan tersebut karena tidak adanya nas dari hadits yang menentukan secara pasti
satu persatu dari tujuh huruf tersebut. Ada benang merah yang dapat ditarik dari diskusi yang
ada: a) Al-Qur’an bisa dibaca dengan bermacam versi. Pembaca al-Qur’an boleh memilih
diantara versi bacaan yang ada sesuai dengan apa yang mudah baginya. Jadi bukan berarti
semua versi bacaan tersebut dibaca semua. b) Tujuan adanya perbedaan tersebut adalah untuk
meringankan bagi umat. Mengingat umat Islam terdiri dari berbagai macam kelas sosial dan
usia. Dengan adanya keringanan ini, Nabi mengajarkan al-Qur’an kepada para sahabatnya
dengan berbagai versi tersebut. Pada masa pemerintahan Usman bin Affan terdapat
perselisihan sesama kaum muslimin mengenai bacaan al-Qur’an yang hampir menimbulkan
perang saudara antara sesama kaum muslimin. Perselisihan ini disebabkan mereka berlainan
dalam membaca al-Qur’an karena memang Nabi berbeda dalam mengajarkan al-Qur’an
menurut dialek mereka masing-masing. Namun mereka tidak memahami maksud Nabi
melakukan hal tersebut sehingga masing-masing golongan membenarkan bacaan mereka,
sedangkan bacaan lainnya salah. Untuk mengatasi perselisihan tersebut, Khalifah Utsman bin
Affan memerintahkan untuk menyalin mushaf al-Qur’an yang ditulis pada masa Abu Bakar
dan memperbanyaknya serta mengirimkannya ke berbagai daerah (Fahd bin Abdurrahman
Ar-Rumi, 1996). Sehingga bisa mempersatukan kembali perpecahan umat islam. Tentunya
bacaan al-Qut'an di daerah-daerah tersebut mengacu pada mushhaf yang dikirim oleh khalifah
Usman tadi. Mushhaf-mushhaf yang dikirim oleh Khalifah Usman seluruhnya sama, karena
semuanya berasal dari beliau.

7. Meluasnya wilayah islam dan menyebabkan para sahabat dan tabiin mengajarkan al-qur’an di
berbagai kota menyebabkan timbulnya berbagai qiira’at .perbedaan antara satu qira’ah dan
lainnya betaba besar pula sehingga sebagian riwayatnya tidak bisa lagi dipertanggungjawabkan
. para ulama enulis gira’at —qira’at ini dan sebagainya enjadi masyhur, sehingga lahirlah istilah
qgira’at tujuh qiraat sepuluh , dan gira’at empat belas.

Qira’at tujuh adalah qira’at yang dibangsakan kepada tujuh iam qira’at asyhur yaitu naif al-
madani (w.169 H),Hamzah ibn habib al- zayyat (w.150H). gira’at sepuluh adalah gira’at yang
tujuh ini di tambah dengan abu ja’far (w 130H) . adapun qira’at empat belas adalah gira’at
sepuluh di tambah dengan ibn muhaitsin (w, 123 H) ,al —yazidi ( w, 202 H),hasan al-bashri (w,
110 H), dan al- A’masy (w,148 H) (Jalal al-Din al-n suyuthi, tth).

Para qari di atas tersebar ke semua penjuru pusat islam saat itu,yakni madinah,mekkah,
damaskus,basrah, dan kufah . secara sistematik ,para qai yang empat belas di sejumlah lokasi
beserta rawi pertama dan rawi kedua yang di terima ibn mujahid seperti yang di kemukakan oleh
Montgomery watt sebagai berikut (William Montgomery Watt, 1995);

Dalam menjaga penyelewengan dari qgira’at yang sudah muncul para laa mebuat sejumlah
syarat gira’at yang baku dan dapat diterima.untuk membedakan antara antara gira’ah yang benar
dan yang ganjil ,para ulama telah enetapkan tiga syarat bagi qgira’at yyang benar. Pertama sesuai
dengan bahasa arab, meskipun melalui satu cara. Kedua, sesuai dengan salah satu mashaf-mashaf
utsman sekalipun secara otensial. ketiga,sahih sanadnya dari periwayatan imam yang tujuh dan
sepuluh adapun dari imam —imam gira’ah lainnya.

173



Setiap qira’ah yang memenuhi syarat di atasdianggap qiraah yang benar dan tidak boleh di
tolak,model qgira’at tesebut harus diterimanya. Qira’at yang tidak memenubhi syarat di atas tersebut
giraah yang lemah, ganjil ,dan batal, sekalipun diriwayatkan oleh imam gqira’aah yang tujuh
maupun yang lebih besar dari merika. Pendapat ini menjadi mazhab salaf yang tidak seorang pun
dari mereka menolaknya.

Al- Suyuthi sepakat dengan pengelompokan al-jazari besanadatas sanad ke dalam enam
macam. Pertama, mutawatir yaitu giraah yang di riwanyatkan oleh banyak periwayat dai riwayat
yang banyak yang tidak memungkinkan mereka sepakat berdusta, dari tiap angkatan sapai masa
rasul.umunya qira’ah itu demikian (Al-shalih, tth). Menurut jumhur ulama, gira’ah yang tujuh
adalah mutawatir (Muhammad ibn abd Allah al-zarkasyi, 1977). Menurut H, Ahmad Fathoni,
para ulama al- quran dan ahli hukum isla sepakat ,gira’ah ini , juga sah bila dibaca di dalam dan
di luar shalat, dapat di jadikan suber dan hujjah, dalam pengambilan hukum (Ahmad Fathoni,
1980).

Kedua, masyhr vyaitu qira’ah yang shahih sanadnya. Akan tetapi julah yang
meriwayatkannya tidak mencapai derajat utawatir .gira’ah ini sesuai dengan kaidah bahasa arab
dan rasm mushaf utsmani .qgira’ah ini popular di kalangan ahl qira’at dan mereka tidak
memandang sebagai gira’ah yang salah atau ganjil .di antara kitab at-tafsir karya al —Dhani, al-
Syathibiyah kayya al- syathibi (w,50.H),dan thibah al-nasyr fi al—qiira’ah al —asyr karya ibn
alJazzari (Al- Suyuthi, tth). Menurut al-zarqani dan shubhi al- shalih, kedua tingkatan di atas
sahbacaannya dan harus diyyakini serta tidak boleh diingkari sedikit pun (Al-Zarqani, tth). Ketiga
ahad yaitu gira’ah yang sanadnya sahih, tetapi menyalahi rasm mushaf utsmanidan kaidah bahasa
arab, atau tidak mashur sepeti kemasyhuran di atas . gira’ahini tidak sah di baca sebagai al-qur’an
dan tidak wajib menyakininya.

Keempat, syadzyaitu gira’ah sanadnya tidak sahih ,seperti gira;ah ibn al-sumaifi. Misalnya:
2y ¢h it o 0l dengan ¢ bukannya dengan z dan OsS3 Gal € vaitu dengan fathah nya J pada
kata <adi (Ahmad Fathoni). gira ‘aah ini tidak dijadikan pegangan dalam bacaan dan bukan
termasuk al qur’an (Al-Shalih, tth).

Kelima, maudhu yaitu gira’ah yang dibangsakan kepada seseorang tanpa dasar, seperti
gira’ah yang dihimpun oleh muhaad ibn ja’far al khuza’l (ww, 408 H)dan dibangsakan kepada ibn
hanifah. misalnya : sllall sdbe (e alll L35 Wil dengan dhamah kata 40l dan fathah kata: slelsll
(Al-Shalih, tth). Keenam, mudrat yaitu qgira’ah di dalamnya kata atau kalimat tambahan yang
biasanya dijadikan penafsiran dari syat al-qur’an seperti gira’ah sa’d bin abiwaqqash.misalnya : ol
On il g gl 4l dengan tambahan ol e juga qira’ah: gall s ge (A oS Gedliad | 2i0 o) #lia dlile Gl
dengan tambahan kalimat gl aulse 8 Kedua qgira’ah terakhir ini jelas tidak termasuk al-qur’an
dan tidak dapat di jadikan pegangan dalam bacaan.

Imam al-nawawi (w, 676 H) menjelaskan dalam kitab syarh al-muhadzab bahwa tidak sah
membaca al-qur’an sadzdzah (aneh) did ala dan di luar shalat .sebab qira’at syadzdzah bukan al —
gira’ah karena periwayatan nya tidak mutawatir dan al qr'an tidak sah kecuali dengan mutawati
barang siapa yang tidak berpendapat demikian, maka orang itu salah dan jahil.sekiranya ia
menyalahi pendapat itu dan membaca riwayat yang syadzdzah ,maka qgira’ah nya ditolak di dalam
dan di luar shalat ulaa fikih baghdadsepakat untuk menyuruh orangg membaca riwayat syadzdzah
untuk bertobat.ibn abd al-barr mengutip ijma kaum muslim atas larangan membaca qira’ah
syadzdzah dan tidak boleAAAh jadi makmum bagi yang menbacanya dalam shalat (Al- Zarkasyi,
tth). Keterangan ini menegaskan kedudukan gira’ah syadzdzah yang tidak berstatus sebagai al-

174



quran dan membacanya tidak teasuk ibadah .namun penggunannya sebagai hujjah dala
penafsiran al-quran ,para ulama berbendapat imam al-haramain mengutip makna lahir mazhab
al-syafi’l yang tidak membolehkan penamalan qgira’ah syadzdzah ini begitu juga dengan pendapat
abu nashral-qusyaii dan ibn al-hajib.

Adapun al-qadhi abu al-thayyib, al-qadhi al-Husain, al —rumani ,dan al-rafi’l menyebutkan
boleh menggunakan nya karena mereka menempatkannya pada kedudukan khabar ahad dan
pendapat ini dibenarkan pula oleh ibn al-subhi dala kitab jam’al- jawani dan syarh al —mukhtashar
(Al-suyuthi, tth). Kenyataan, kedua pendapat ini sering digunakan para ulama dengan argument-
argumen yang dipegangnya .penggunaan gira’ah syadzdzah akan dibahas secara luas pada
pembahasan berikut.

Hikmah Perbedaan Qira’at
Adanya bermacam-macam qira’at seperti yang telah di sebutkan, mempuyai berbagai
hikmah atau manfaat,yaitu:

1. Meringankan umat islam dan memudahkan mereka dalam membaca Al-Quran, khususnya
penduduk arab yang terdiri berbagai kabilah dan suku, yang di antara mereka terdapat
perbedaan logat, tekanan suara,da sebagainya.

2. Menunjukan bahwah Allah SWT benar-benar menjaga Al-quran dati perubahan dan
peyimpangan, walaupun Al-quran banyak segi bacaan yang berbeda-beda.

3. Sebagai penjelas bagi hal-hal mungkin masih global atau samar dalam Qira’at yang lainya.

4. Bukti kemukjizatan Al-quran dari segi keringkasan maknanya karena setiap Qira’at
menunjukan hukum syara. tertentu tanpa perlu adanya pengulangan lafadz.

5. Sebagai keutamaan dan kemulian umat Muhammad SAW atas umat-umat terdahulu karena
kitab-kitab yang terdahulu haya turun dengan satu qira’at.

Kesimpulan
Berdasarkan rumusan masalah dengan penjelasannya maka dapat disimpulkan sebagai
berikut:

1. Qira’at merupakan cara baca Al-Qur’an sesuai dengan ajaran Rasulullah secara taugify.
sedangkan ilmu Qira’at adalah ilmu yang mempelajari tentang berbagai metode (cara) baca Al-
Quran.

2. Pengelompokan gira’at dengan enam versi bacaan yaitu: Mutawatir, Masyhur, Ahad, Syadz,
Maudlu’, Mudraj

3. Mempelajari ilmu gira’at dapat memberikan manfaat dan pemahaman bagi yang
mempelajarinya, diantaranya: dapat menguatkan ketentuan-ketentuan hukum yang telah
disepakati oleh para ulama, dapat mentarjih hokum yang diperselisihkan para ulama, dapat
menggabungkan dua ketentuan yang berbeda, dapat menunjukkan dua ketentuan hukum yang
berbeda dalam 11 kondisi yang berbeda pula, dan dapat memberikan penjelasan terhadap
suatu kata di dalam al-Qur’an yang mungkin sulit dipahami maknanya.

175



Daftar Pustaka

Al- Thabari, Jami* al- Bayan,jilid 4, Beirut: Dar al- Fikr, 2001.

Budaya Menulis Arab Pra Islam dan Pengaruhnya terhadap Rasm Mushat November 27, 2013 .

Chollisni, A., Syahrani, S., Dewi, S., Utama, A. S., & Anas, M. (2022). The concept of creative
economy development-strengthening post covid-19 pandemic in Indonesia: Strategy and
public policy management study. Lznguistics and Culture Review, 6, 413-4206.

Dar al-Shabuni, 1999.

Departemen Agama RI, Mukadimah Al-Qur an dan Tafsirnya (Edisi yang Disempurnakan), Cet.
3(Jakarta: Departemen Agama RI, 2009).

Drajat, Amroeni. 2017. Ulumul Qur’an. Depok: Kencana.

Fahd bin Abdurrahman Ar-Rumi, Dirasat fi ,,Ulimal-Qur an,terj. Amirul Hasan dan
Muhammad Halabi, Yogyakarta:Titian Ilahi, 1996.

https :// alitopands.wordpress.com

https;//media. Nelti .com

Latif, H. (2013). Perbedaan Qira’ah dan Penetapan Hukum. Sulesana: Jurnal W awasan
Keislaman, 8(2), 65-78.

Maktabah Al-Ma®arif li al-Nasyr wa al-Tauzi", 2000.

Manna® Al-Qaththan, Mabahits fi ,,Ulim Al-Qur an,Cet. 3, Al-Riyadh.

Muhammad Abd. Al-,,Adhim al-Zargani, Manahil al-,Irfan fi ,,Ulim AlQur an,jilid 1, Beirut:
Dar al-Ihya" al-Turats al-,,Arabiy, tt.

Muhammad ,,Ali al-Shabuni, Al-Tibyan fi ,,Ulim Al-Qur an, Al-Qahirah.

Musa Syahain Lahain, Al Ali“u Al Hisan fi “Ulam Al-Qur*an, Cet. I, Al

Musthofa, A. (2012). Bahasa-Bahasa Kabilah Arab Yang Terdapat Di Dalam AlQuran (Doctoral
dissertation, IAIN Sunan Ampel Surabaya).

Qahirah: Dar Al- Syurtq,2002. Bayhaqi, M. (2019). Shubhi al- Shalih, Mabahits fi ,,Ulim Al-
Quran,Cet. 26, Libanon: Dar al-Ilm li al-Malayin, 2005.

Qira'at Dalam Tafsir Marah Labid Surat al-Bagarah Ayat 197-236 (Doctoral dissertation, TAIN
Ponorogo).

Rahmatullah, A. S., Mulyasa, E., Syahrani, S., Pongpalilu, F., & Putri, R. E. (2022). Digital era 4.0:
The contribution to education and student psychology. Linguistics and Culture Review, 6, 89-
107.

Ramli Abdul Whahid , Ulumul Qur’an , Jakarta : Raja Grafindo Persada , 1993.

Sumber Ilmu Tafsir Kementrian agama Republik Indonesia , 2014 . www.bacaanmadani.com.

Syahrani, S. (2018). Manajemen Kelas yang Humanis. Alrisalah, 14(1), 57-74.

Syahrani, S. (2019). Manajemen Pendidikan dengan Literatur Qurt’an. Darul Ulum: Jurnal  Ilmiah
Keagamaan, Pendidikan dan Kemasyarakatan, 191-203.

Syahrani, S. (2021). Anwaha's Education Digitalization Mission. Indonesian Journal of Education
(INJOE), 1(1), 26-35.

Syahrani, S. (2022). Kesiapan Santri Dalam Mengikuti Analisis Nasional PKPPS Anwarul
Hasaniyyah (Anwaha) Kabupaten Tabalong. Adiba: Journal of Education, 2(1), 23-31.

Syahrani, S. (2022). Peran Wali Kelas Dalam Pembinaan Disiplin Belajar di Pondok Pesantren
Anwarul Hasaniyyah (Anwaha) Kabupaten Tabalong. _A/Qalam: Jurnal lmiah Keagamaan
dan Kemasyarakatan, 16(1), 50-59.

Teungku Muhammad Hasbi Ash Shiddieqy, Ilmu-ilmu AlQur’an, Semarang : PT . Pustaka Rizki
Putra, 2002.

176


http://www.bacaanmadani.com/

