e-ISSN: 2809-3712

SIKAP ULAMA TERHADAP AYAT MUTASYABIHAT
DALAM ALQURAN

Refki
Mahasiswa STAI Rakha Amuntai Kalimantan Selatan, Indonesia

Corressponding author email: muhammadrefki77@gmail.com

Awaliatul Najiah
Mahasiswa STAI Rakha Amuntai Kalimantan Selatan, Indonesia

najiahawaliatul@gmaﬂ.com

Abstract

The Musyabbihal from the Wabhabis often say that the meaning of istawa with takwil istawld is the opinion of
the Mu'tazilah, even though the Mu'tazilah are a misguided people as mutually agreed. So how can it be justified
if the Ash'ariyyah-Maturidiyah take the opinion of the Mu'tazilah?". Starting from the statement of the
Wabhabis above, the writer feels the need to study, prove and try to answer their statements and questions above
with this paper; by analyzing and comparing the interpretation of Nawawi al-Bantani; as representatives of
Ash'ariyah-Maturidiyah and al-Zamakbsyari; as a representative of the Mu'tazilab. In the process of analyzing
the data, the writer uses descriptive-analytic-comparative method. In a descriptive way, it is intended to describe the
views or interpretations of Nawawt al-Bantan and al-Zamakhsyari on the mutasyibihat verses in the al-Qur'an,
analyze the interpretations of Nawawi al-Bantani and al-Zamakhsyari and then compare the two interpretations
proportionally so that details will be obtained. answers or questions related to the subject matter. The findings
obtained from the results of this study are that both Nawawi al-Bantani and al-Zamakhsyari both purify God
from the characteristics of being like creatures, so that they consider the mutasydabibit verses as part of
mntasyabibhat verses that must be translated into a proper meaning for them. the holiness of God. And also in
mentakwi! mutasyabibat verses both use the takwil tafsili method. Then, the difference between Nawawi al-
Bantani and al-Zamakhsyari is only in the editorial form of the meaning of interpretation. There are the same,
there are also many different editors of the meaning of the interpretation. And also sometimes Nawawi al-Bantan
is more detailed in mentakwil, sometimes al-Zamakhsyari is more detailed and even there are many verses that are
not interpreted by al-Zamakhsyari. Then, there is absolutely no problem in this case if al-Zamakbsyari as a
representative of the Mu'tazilah group equals Nawawi al-Bantani as a representative of the Ash'ariyah-
Maturidiyah group. Not everything that is believed by the Mu'tazilah is heresy or falsehood, as many
Musyabbihah people from the Wahbabiyah group believe. Truth or falsehood is seen from the content of the
Statement, not the person or group who gave the statement.

Keywords: Ulama's Attitude, Mutasayabibat V'erse, Ulnm Al-Quran.

Abstrak

Kaum Musyabbihah dari kalangan Wahabiyah seringkali mengatakan bahwa pemaknaan istawa
dengan takwil istawla adalah pendapat orang-orang Mu’tazilah, padahal kaum Mu’tazilah adalah
kaum yang sesat sebagaimana telah disepakati bersama. Dengan demikian bagaimana dapat
dibenarkan jika Asy’ariyyah-Maturidiyah mengambil pendapat kaum Mu’tazilah tersebut?”.
Berawal dari pernyataan kalangan Wahabiyah di atas penulis merasa perlu mengkaji,
membuktikan serta berusaha menjawab pernyataan dan pertanyaan mereka di atas dengan tulisan
ini; dengan menganalisa serta membandingkan penafsiran Nawawi al-Bantani; sebagai perwakilan

199


mailto:muhammadrefki77@gmail.com
mailto:najiahawaliatul@gmail.com

dari Asy’ariyah-Maturidiyah dan al-Zamakhsyari; sebagai perwakilan dari Mu’tazilah. Dalam
proses menganalisa data, penulis menggunakan metode deskriptif-analitik-komparatif. Dengan
cara deskriptif dimaksudkan untuk menggambarkan pandangan atau penafsiran Nawawi al-
Bantani dan al-Zamakhsyari terhadap ayat-ayat mutasyabihat dalam al-Qur’an, menganalisa
penafsiran-penafsiran Nawawi alBantani dan al-Zamakhsyari untuk kemudian membandingkan
penafsiran keduanya secara proporsional sehingga akan didapat rincian jawaban atau persoalan
yang berhubungan dengan pokok pembahasan. Temuan yang didapat dari hasil penelitian ini
ialah baik Nawawi alBantani maupun al-Zamakhsyari keduanya sama-sama mensucikan Allah
dari sifat-sifat keserupaan dengan makhluk sehingga ayat-ayat mutasyabihat mereka anggap
sebagai bagian dari ayat-ayat mutasyabihat yang harus ditakwilkan kepada makna yang layak bagi
kesucian Allah. Dan juga dalam mentakwil ayatayat mutasyabihat keduanya sama-sama
menggunakan metode takwil tafsili. Kemudian, perbedaan antara Nawawi al-Bantani dan al-
Zamakhsyari hanya dalam bentuk redaksi makna pentakwilannya saja. Ada yang sama, juga
banyak yang berbeda redaksi makna pentakwilannya. Dan juga terkadang Nawawi al-Bantani
lebih rinci dalam mentakwil, terdakang al-Zamakhsyari yang lebih rinci bahkan banyak juga
beberapa ayat yang tidak ditakwilkan oleh al-Zamakhsyari. Kemudian, sama sekali tidak masalah
dalam hal ini jika al-Zamakhsyari sebagai perwakilan dari golongan Mu’tazilah menyamai Nawawi
al-Bantani sebagai perwakilan dari golongan Asy’ariyah-Maturidiyah. Tidak semua apa yang
diyakini oleh orang-orang Mu’tazilah sebagai kesesatan atau kebatilan sebagaimana yang banyak
dikemukakan oleh orang-orang Musyabbihah dari golongan Wahabiyah. Kebenaran atau
kebatilan dilihat dari muatan pernyataannya bukan orang atau golongan yang memberi
pernyataannya.

Kata Kunci: Sikap Ulama, Ayat Mutasayabihat, Ulum Alquran.

Pendahuluan

AlQur’an mengenalkan dirinya sebagai hudan (petunjuk) bagi umat manusia, khususnya
bagi orang-orang yang bertaqwa, ia mengandung berbagai dimensi dan aspek kehidupan umat
manusia itu sendiri. Diantaranya hukumhukum dan aturan peribadatan, etika kemasyarakatan,
politik dan sosial, isyarat ilmiah, sampai hal yang mendasar yakni aspek ‘aqidah.Semua itu
berfungsi sebagai sarana petunjuk yang dapat mengantarkan manusia kepada kebahagiaan di
dunia, diantaranya dengan terciptanya kesejahteraan dan ketentraman. Dan kebahagiaan di
akhirat dengan bertemunya umat manusia sebagai hamba dengan Allah sebagai Tuhannya dalam
keadaan tenang (mutmainnah), ridho (radiyah) dan diridhai oleh Allah (mardiyyah). Aqidah atau
kepercayaan yang dimaksud adalah ‘aqidah yang harus dianut oleh manusia, yang tersimpul dalam
keimanan akan keesaan Allah dan kepercayaan akan kepastian datangnya hari pembalasan
(Mohammad Nor Ikhwan, 2004). Dalam al-Qur’an, antara lain doktrin ketauhidan dan keesaan
Allah tertuang dalam surat al-Ikhlas ayat 1-4 sebagai berikut: “Katakanlah: Dia-lah Allah, yang
Maha Esa. Allah adalah Tuhan yang bergantung kepada-Nya segala sesuatu. Dia tiada beranak
dan tidak pula diperanakkan. dan tidak ada seorangpun yang setara dengan Dia”.Ayat di atas
menjelaskan unsur-unsur ketauhidan pada Allah, mengenai keesaan Allah yang dimaksud ayat ini,
Prof. Dr. M. Quraish Shihab, MA, dalam tafsirnya al-Misbah, berkata bahwa keesaan Allah
mencakup keesaan zat, keesaan sifat, perbuatan, serta keesaan beribadah kepada-Nya. Lebih
lanjut beliau menjelaskan bahwa keesaan zat mengandung pengertian bahwa Allah tidak terdiri
dari unsur-unsur atau bagian-bagian. Demikian surat al-Ikhlas menetapkan keesaan Allah secara
murni dan menafikan kemusyrikan terhadap-Nya (M. Quraish Shihab, 2002). Sedangkan ayat
ketiga dan keempat memberikan petunjuk bahwa Allah suci dari keserupaan dengan makhluk.

200



Bahkan tidak ada sekutu bagi-Nya. Inilah konsep ketauhidan yang diajarkan oleh al-Qur’an.
Selain itu, terdapat juga ayat lain yang menjelaskan bahwa Allah tidaklah menyerupai makhluk-
Nya. Allah befirman dalam QS. al-Syara: 11 tidak ada yang serupa dengan Allah satu jua pun.
Dan Dialah Zatyang Maha mendengar lagi Maha melihat” (Al-Qur’an dan Terjemahnya, 1971).
Dua ayat di atas adalah di antara dalil yang menunjukkan doktrin ketauhidan pada Allah. Setelah
diperhatikan, dapat diketahui bahwa dalalah (petunjuk) yang ditunjukkan oleh kedua ayat di atas
sifatnya jelas dan terang. Nash atau ayat al-Qur’an yang segi penunjukkannya jelas, terang, dan
tidak mempunyai arti yang samar disebut ayat muhkamat.Perlu diketahui bahwa al-Qur’an yang
memperkenalkan dirinya sebagai petunjuk. Dalam kenyataannya, tidak selalu memberikan
petunjuknya dengan ayat-ayat yang muhkamat sebagaimana dua dalil di atas. Melainkan sebagian
petunjuknya juga, ia (al-Qur’an) ungkapkan dengan redaksi yang samar yang tidak mudah untuk
diketahui dalalahnya. Ayat yang demikian disebut ayat-ayat mutasyabihat. Kenyataan ini telah
dinyatakan sendiri oleh Allah sebagai authordari al-Qur’an dalam surah Ali Tmran ayat 7, sebagai
berikut: “Dia-lah yang menurunkan al-Kitab (al-Qur’an) kepada kamu. Diantara (isi) nya ada
ayat-ayat yang muhkamat, Itulah pokok-pokok isi al-Qur'an dan yang lain (ayat-ayat)
mutasyabihat. Adapun orang-orang yang dalam hatinya condong kepada kesesatan, maka mereka
mengikuti sebahagian ayat-ayat yang mutasyabihat daripadanya untuk menimbulkan fitnah untuk
mencari-cari ta'wilnya, padahal tidak ada yang mengetahui ta'wilnya melainkan Allah. Dan orang-
orang yang mendalam ilmunya berkata: "Kami beriman kepada ayat-ayat yang mutasyabihat,
semuanya itu dari sisi Tuhan kami". Dan tidak dapat.

Dari ayat inilah konsep muhkam dan mutasyabih dikenal para ulama dan cendekiawan.
Dalam hal ini mereka juga mempunyai definisi yang beragam mengenai konsep muhkam dan
mutasyabih tersebut. Di antara definisi yang beragam tersebut adalah definisi yang diungkapkan
oleh Muhammad Husain al-Taba‘tabad yang dikutip Nor Ikhwan, bahwa yang dinamakan
muhkam adalah ayat-ayat yang mengandung pengertian jelas, sedangkan mutasyabih adalah ayat-
ayat yang memerlukan pemikiran dan pengkajian lebih lanjut.Dari ayat ketujuh surat Ali ‘Imran
tersebut, disimpulkan bahwa secara keseluruhan ayat-ayat yang ada dalam al-Qur’an tidak terlepas
dari dua model tersebut. Hal yang perlu ditegaskan adalah bahwa dalam ayat-ayat aqgidah (teologis)
pun terdapat ayat-ayat muhkamat dan mutasyabihat. Hal ini sebenarnya termasuk salah satu
permasalahan yang berhubungan dengan keimanan. Karena jika hanya dilihat secara eksplisit (apa
adanya, secara redaksional, tekstual), maka ayat-ayat mutasyabihat akan menimbulkan kesan
bertentangan dengan doktrin keimanan dan ketauhidan yang telah ditunjukkan dengan ayat-ayat
muhkamatseperti yang telah disebutkan di atas. Untuk membuktikan statement tersebut, penulis
paparkan beberapa dari ayat-ayat mutasyabihat tersebut. Misalnya QS. al-Fath ayat 10:
“Bahwasanya orang-orang yang berjanji setia kepada kamu. Sesungguhnya mereka berjanji setia
kepada Allah. Tangan Allah di atas tangan merecka, maka barangsiapa yang melanggar janjinya
niscaya akibat ia melanggar janji itu akan menimpa dirinya sendiri dan barangsiapa menepati
janjinya kepada Allah maka Allah akan memberinya pahala yang besar”.

Pada ayat surat al-Fath di atas disebutkan kata Jika kita hanya memahami berdasarkan
lahiriyah teks, maka artinya adalah tangan Allah. Jika demikian Allah memiliki anggota badan.
Maka tidak ada bedanya antara Allah dan makhluk-Nya yang juga mempunyai anggota tubuh.
Pemahaman ini jelas bertentangan dengan ayat 11 surah al-SyGra yang menjelaskan tidak ada
sesuatupun yang menyerupai Allah. Pentingnya mengetahui informasi tentang sikap ulama
terhadap ayat mutasyabihat harus sering disebarkan, jangan sampai tenggelam dimakan zaman,

201



terlebih kita sudah masuk era digital, (Rahmatullah, A. S., 2022) karena semua orang sudah
adaptif terhadap dunia digital, minimal melalui HP, (Syahrani, S. 2021) dengan tetap
disebarkannya informasi sikap ulama terhadap ayat mutasyabihat, maka dengan begitu menjadi
langkah pembinaan dan penyebaran informasi terkait sejarah kitab suci umat Islam, (Syahrani, S.
2022) sehingga diharapkan informasi sikap ulama terhadap ayat mutasyabihat tidak tenggelam
termakan zaman, (Syahrani, S. 2021) dan secara informatika terkesan lebih termanajemen,
(Syahrani, S. 2018) terlebih pentingnya manajemen termasuk manajemen penyampaian informasi
sikap ulama terhadap ayat mutasyabihat sudah diungkapkan dalam banyak ayat alquran, (Syahrani,
S. 2019) dan hal ini bagian dari strategi penyebaran informasi keislaman (Chollisni, A., et al.,
2022).

Jenis penelitian ini adalah penelitian pustaka (Library Research), schingga data yang
diperoleh adalah berasal dari kajian teks atau buku-buku yang relevan dengan pokok atau
rumusan masalah di atas. Ada juga Sumber Data menggunakan dua sumber data, yaitu data
primer dan sekunder. Yang dimaksud data primer dalam penelitian ini adalah kitab tafsir Marah
Labid karya Nawawi al-Bantani dan tafsir al-Kasysyaf karya al-Zamakhsyari sebagai sumber
utama. Sedangkan yang dimaksud sumber sekunder dalam penelitian ini adalah buku-buku ilmu
al-Qur’an, majalah, jurnal, skripsi, tesis, maupun desertasi, dan artikel lain yang berkaitan dengan

tema pembahasan sebagai sumber pendukung.

Hasil dan Pembahasan
Definisi Ayat-ayat Mutasyabihat

Secara bahasa (etimologi) kata mutasyabihat adalah bentuk plural (jama’ muannats salim)

dari mufrad mutasyabih, yang terambil dari akar kata syabah yang berarti serupa atau sama antara
dua perkara atau lebih. Biasanya, keserupaan itu menimbulkan kesamaran atau ketidakjelasan
bahkan kebingungan menentukan antara yang satu dengan yang lainnya. Seperti dalam al-Qur’an
(QS. al-Baqarah 2:25) dan (QS. al-Bagarah [2]: 70). Dalam pengucapannya ada yang
mengistilahkankan mutasyabih ada juga yang mengatakan mutasyabihat.Dengan penjelasan di
atas bisa dipahami bahwa mutasyabih terkadang bermakna samar, serupa, sama, dan mirip. Dari
arti bahasa inilah kemudian term mutasyabih digunakan untuk sesuatu yang serupa yang masih
samar dan belum jelas pada sebagian ayat-ayat al-Qur’an. Secara istilah, para ulama berbeda
pendapat dalam mengartikan mutasyabih, sebagaimana perbedaan mereka dalam mengartikan
istilah muhkam. Dalam kitab Manahil al-‘Irfan, Syaikh al-Zarqani menginventarisir sebelas
pendapat ulama (empat diantaranya dianggap lemah) dalam menetapkan makna muhkam dan
mutasyabih.

1. Muhkam artinya yang jelas dilalah-nya (penunjukannya pada makna yang dituju) sehingga
tidak mungkin terjadi nasakh (penghapusan)sedangkan mutasyabih artinya yang samar yang
tidak ditemukan maknanya secara agli atau pun naqli. Ia hanya diketahui Allah Swt. seperti
hari kiamat dan al-huruf al-mugqatta’ah (huruf-huruf yang berada pada awal surat). Menurut al-
Alusi pendapat ini adalah pendapatnya ulama Hanafiyyah.

2. Muhkam adalah yang diketahui maksudnya baik karena jelas artinya atau karena ditakwil,
sedangkan mutasyabih adalah apa yang hanya diketahui oleh Allah Swt. seperti hari kiamat,
keluarnya dajjal, dan al-huruf al-mugqatta’ah. Pendapat ini dinisbatkan kepada Ahl al-Sunnah
dan termasuk pendapat yang dipilih di kalangan mereka.

202



Muhkam adalah yang tidak memiliki kemungkinan kecuali pada satu wajah takwil, sedangkan
mutasyabih yang memiliki beberapa penakwilan. Pendapat ini dinisbatkan kepada Ibn ‘Abbas
dan dipakai oleh mayoritas ulama Ushul.

Muhkam adalah yang mandiri dan tidak butuh pada penjelasan, sedangkan mutasyabih adalah
yang tidak mandiri, ia butuh pada penjelasan yang terkadang penjelasannya begini dan
terkadang begitu. Hal ini karena timbulnya khilaf dalam penakwilannya. Pendapat ini
dinisbatkan kepada Imam Ahmad.

Muhkam adalah yang benar rangkaian dan urutannya sechingga dapat mendatangkan makna
yang lurus tanpa ada perkara yang menghalangi, sedangkan mutasyabih adalah makna yang
diharapkannya tidak diketahui secara bahasa kecuali berbarengan dengan tanda atau indikasi
lain. Daridefinisi ini, istilah musytarak termasuk dari mutasyabih. Pendapat ini dinisbatkan
kepada Imam al-Haramain.

Muhkam adalah yang jelas maknanya dan tidak terdapat isykal (permasalahan), terambil dari
kata al-ihkam yang berarti al-itgan (sempurna), sedangkan arti mutasyabih adalah sebaliknya.
Muhkam adalah yang unggul penunjukkannya pada makna yang dimaksud seperti nass dan
zahir, sedangkan mutasyabih yang tidak unggul seperti mujmal, mu‘awwal dan musykil.
Setelah dianalisis, sebenarnya pendapat-pendapat di atas tidak saling bertentangan atau
kontradiktif, bahkan saling melengkapi satu sama lainnya. Perbedaan tersebut lebih
dikarenakan cara pandang yang berbeda dalam memahami kedua istilah tersebut. Dari ketujuh
pendapat di atas bisa disimpulkan bahwa muhkam adalah yang jelas maknanya sedangkan
mutasyabih adalah yang tidak jelas maknanya sehingga membutuhkan pemahaman mendalam

untuk menguak makna yang dimaksud.

Di samping definisi di atas, ada empat definisi lain mengenai muhkamdan mutasyabih,

namun keempat definisi ini dianggap lemah dibandingkan ketujuh definisi yang telah disebutkan

di atas, yaitu:

1.

Muhkam adalah yang diamalkan, sedangkan mutasyabih adalah yang hanya diyakini namun
tidak diamalkan. Al-SuyGti mengatakan bahwa pendapat ini diriwayatkan dari ‘Tkrimah,
Qatadah, dan yang lainnya. Pendapat ini membatasi pengertian muhkam pada aspek amaliyah
dan mutasyabih pada aspek keyakinan.

Muhkam adalah sesuatu yang bisa dirasionalisasikan maknanya, sedangkan mutasyabih adalah
sebaliknya. Seperti kewajiban salat dan pengkhususan puasa di bulan Ramadhan, tidak di
bulan Sya’ban. Tafsiran ini tidak membahas segala sesuatu yang jelas dan yang samar.

. Muhkam adalah yang tidak berulang-ulang lafaznya, sedangkan mutasyabih adalah yang

berulang-ulang lafaznya. Definisi lebih dekat pada arti bahasa bagi mutasyabih dan tidak
menyinggung kejelasan serta kesamaran lafaz.
Muhkam adalah yang tidak dihapus (nasakh), sedangkan mutasyabih adalah yang telah dihapus.

Ayat-ayat Mutasyabihat dalam al-Qur’an

Perbedaan pengertian muhkam dan mutasyabih yang telah disampaikan para ulama di

atas, nampak tidak ada kesepakatan yang jelas antara pendapat mereka tentang muhkam dan

mutasyabih, sehingga hal ini terasa menyulitkan untuk membuat sebuah kriteria ayat yang

termasuk muhkam dan mutasyabih.

203



J-M.S Baljon, mengutip pendapat al-Zamakhsyari yang berpendapat bahwa termasuk
kriteria ayat-ayat muhkamat adalah apabila ayat-ayat tersebut berhubungan dengan hakikat
(kenyataan), sedangkan ayat-ayat mutasyabihat adalah ayat-ayat yang menuntut penelitian
(tahgiqat). ’Ali Ibn Abi Talhah memberikan kriteria ayat-ayat muhkamat sebagai berikut, yakni
ayat-ayat yang membatalkan ayat-ayat lain, ayat-ayat yang menghalalkan, ayat-ayat yang
mengharamkan, ayat-ayat yang mengandung kewajiban, ayat-ayat yang harus diimani dan
diamalkan. Sedangkan ayat-ayat mutasyabihat adalah ayat-ayat yang telah dibatalkan, ayat-ayat
yang dipertukarkan antara yang dahulu dan yang kemudian, ayat-ayat yang berisi beberapa
variabel, ayat-ayat yang mengandung sumpah, ayat-ayat yang boleh diimani dan tidak boleh
diamalkan.

Al-Raghib al-Asfihani memberikan kreteria ayat-ayat mutasyabihatsebagai ayat atau lafaz
yang tidak diketahui hakikat maknanya, seperti tibanya hari kiamat, ayat-ayat al-Qur’an yang
hanya bisa diketahui maknanya dengan sarana bantu, baik dengan ayat-ayat muhkamat, hadis-
hadis sahih maupun ilmu penegtahuan, seperti ayat-ayat yang lafalnya terlihat aneh dan hukum-
hukumnya tertutup, ayat-ayat yang maknanya hanya bisa diketahui oleh orang-orang yang dalam
ilmunya. Sebagaimana diisyaratkan dalam doa Rasulullah untuk Ibn ’Abbas, Ya Allah, karuniailah
ia ilmu yang mendalam mengenai agama dan limpahankanlah pengetahuan tentang ta*wil
kepadanya. Muhkam menyangkut soal hukum-hukum (faraid), janji, dan ancaman, sedangkan
mutasyabih mengenai kisah-kisah dan perumpamaan.

Secara umum, munculnya mutasyabihat dikarenakan samarnya tujuan yang dimaksud
oleh syar’i. Kesamaran tersebut dapat diklasifikasikan menjadi tiga bentuk atau bagian, semua
penafsiran para mufassir tidak keluar dari ketiganya: mutasyabih min jihah al-lafz yaitu dari aspek
lafaz; mutasyabih min jihah al-ma’na yaitu dari aspek makna; dan mutasyabihat min jihah al-lafz
wa al-ma’na yaitu dati aspek keduanya; lafaz dan maknanya sekaligus.

Sikap Ulama Terhadap Ayat-ayat Mutasyabihat
Ulama berbeda pendapat dalam menyikapi ayat-ayat mutasyabihat, apakah mungkin
diketahui artinya dengan cara ditakwil atau tidak mungkin diketahui sama sekali dan hanya Allah

Swt. yang mengetahui rahasia tersebut. Dalam hal ini ada tiga pendapat ulama: al-Zarqani, tth)

1. Mazhab Salaf, dikenal dengan sebutan mazhab al-mufawwidah, yaitu golongan yang
menyerahkan maksud dari ayat-ayat mutasyabihat kepada Allah swt. Setelah membersihkan-
Nya dari zahirnya teks-teks al-Qur’an yang berbicara sesuatu yang mustahil bagi-Nya. Mereka
berargumentasi dengan dua dalil; a) dalil aqli, mereka mengatakan bahwa penentuan maksud
dari ayat-ayat mutasyabihat itu berlandaskan pada kaidah-kaidah bahasa dan penggunaan
orang-orang Arab. Kedua hal tersebut bersifat zann (asumsi), sedangkan keyakinan atas sifat-
sifat Allah Swt. tidak cukup dengan asumsi, melainkan harus dengan keyakinan. Padahal pada
kenyataannya tidak ada jalan untuk menuju kesana, maka yang bisa dilakukan hanya pasrah
dan menyerahkannya kepada Allah yang Maha Tahu. b) dalil naqli, mereka berpegang pada
beberapa dalil: 1) hadis ‘Aisyah24; 2) hadis Abi Malik al-Asy’ari25; 3) hadis kakeknya Ibn
Murdawih26; 4) hadis Sulaiman ibn Yasar27; 5) apa yang diriwayatkan dari Imam Malik.

2. Mazhab Khalaf, yaitu ulama yang menakwilkan lafaz yang makna lahirnya mustahil bagi Allah
kepada makna yag lain dengan Zat Allah. Karena itu mereka disebut juga dengan mazhab
muawwilah atau mazhab takwil. Mereka memaknakan istawa” dengan ketinggian yang abstrak,
berupa pengendalian Allah terhadap alam ini tanpa merasa kepayahan. Kedatangan Allah

204



diartikan kedatangan perintahnya, Allah berada di atas hambaNya dengan Allah Maha Tinggi,
bukan berada disuatu tempat, “sisi” Allah dengan hak Allah, “wajah” dengan zat, “mata”
dengan pengawasan, “tangan” dengan kekuasaan, dll. Demikian metode penafsiran ayat-ayat
mutasyabihat yang ditempuh oleh ulama khalaf. Semua lafaz yang mengandung makna “cinta”,
“murka” dan “malu” bagi Allah ditakwil dengan makna majaz yang terdekat. Mereka berkata:
“setiap sifat yang makna hakikatnya mustahil bagi Allah ditakwil dengan kelazimannya”.
Pendapat ini dinisbatkan kepada Ibn Burhan dan golongan muta’akhkhirin.

3. Mazhab Moderat, yaitu golongan yang memerinci penafsiran; apabila takwilnya
dekat dengan lisan orang Arab maka tidak diingkari tetapi apabila takwilnya melenceng jauh
kita diam dan hanya meyakini sesuai apa yang dikehendaki-Nya. Seperti Firman Allah dalam
QS. al-Zumar: 56..Yang artinya“Supaya jangan ada orang yang mengatakan: "Amat besar
penyesalanku atas kelalaianku dalam (menunaikan kewajiban) terhadap Allah, sedang aku
sesungguhnya termasuk orang-orang yang memperolok-olokkan (agama Allah)” Menurut
mereka, “sisi Allah” diartikan dengan hak Allah. Pendapat ini dinukil dari Ibn Dagqjiq al-id (al-
Zarqani, tth; Zarkasyi, 1391 H). Menurut al-Zarqgani, para ulama sepakat pada tiga hal dalam
memahami ayat-ayat mutasyabihat dalam sifat Allah Swt. Pertama, ulama sepakat untuk
membelokkan pengertian zahirnya yang mustahil dan meyakini bahwa pengertian zahir tidak
dikehendaki oleh Allah Swt. Kedua, jika demi membela Islam memerlukan takwil, maka wajib
hukumnya mentakwil. Ketiga, jika ayat tersebut hanya memiliki satu pengertian yang dekat,
maka harus dengannya, seperti firman Allah Swt. wa huwa ma’akum ainama kuntum (QS. Al-
Hadid :4). Keberadaan Dzat Allah Swt. bersama makhluk-Nya adalah mustahil berdasarkan
dalil qat’i. Karena itu tidak ada penakwilan lain kecuali dengan al-ihatah ‘ilman, sam’an,
basharan, qudratan, wa iradatan (luas pengetahuannya, pendengarannya, penglihatan,
kemampuan, dan kehendak) (‘Abd al-‘Azim al-Zarqani, 2001).

Ada sebuah pertanyaan, apakah ayat-ayat mutasyabihat dapat diketahui maknanya atau
hanya Allah Swt. yang mengetahui sedangkan selain-Nya tidak? Ulama berbeda pandangan dalam
menjawab pertanyaan di atas.

Perbedaan tersebut timbul karena perbedaan mereka dalam memahami firman Allah swt.
(QS. Ali “Imran 3:7) apakahwawu dalam sebagai wawu “4tifah yang berfaedah menyambungkan
pada lafaz Allah atau wawu isti’nafiyah. Bagi golongan pertama, yang dapat mengetahui takwilan
mutasyabihat tidak hanya Allah Swt. melainkan mereka juga yang mendalam pengetahuan dan
pemahamannya. Mereka yang cenderung pada pendapat pertama diantaranya: Ibn ‘Abbas,
Mujahid.

Dahhak, al-Nawawi, dan Ibn Hajib. Sedangkan menurut golongan kedua hanya Allah Swt.
yang mengetahui takwilan mutasyabihat. Mayoritas sahabat, tabiin, tabi’ tabiin, dan orang
setelahnya cenderung memilih pendapat yang kedua (al-Suyiti, tth; Muhammad, 2007). Ibn
Taimiyah berpendapat bahwa tidak mungkin dalam al-Qur’an terdapat ayat yang tidak ketahui
maknanya oleh Nabi Saw atau umatnya, karena hal itu menimbulkan kesia-siaan. Baginya, istilah
mutasyabihat adalah perkara nisbi, maksudnya ialah terkadang ia samar bagi sebagian tetapi
jelasbagi sebagian yang lainnya. Jadi, pada dasarnya kesamaran itu bukan pada substansi ayat
tetapi samar bagi pembaca yang kesusahan dalam memahami ayat tersebut. Dan kesamaran
tersebut akan segera hilang dengan bertanya pada orang-orang yang mendalam ilmunya dengan
cara membandingkannya dengan ayat-ayat yang muhkamat. Bagi mereka yang rasikh fi al-im
tidak ada bedanya antara ayat yang muhkam dan yang mutasyabih (Thsan Amin, tth; Muhammad
Hadi Ma’rifah, 20006).

205



Lantas siapakah yang dimaksud dengan al-rasikhn fi al-‘ilm yang disinggung dalam surat
Ali “Imran telah diberi anugerah oleh Allah Swt. dapat memahami ayat-ayat mutasyabihat?
Menurut M. Fakir, mereka adalah orang-orang yang memiliki kemampuan menggali kandungan
ayat-ayat mutasyabihat, yang mengetahui sebagian dari apa yang diketahui Allah Swt. Ia juga
mengutip pendapat al-Tabrasi bahwa mereka adalah orang-orang yang teguh, kuat, dan
mendalam pengetahuannya (Muhammad Fakir al-Mibadi, tth). Menurut Hadi Ma’rifah, al-
rasikhtin fi al-‘ilm adalah mereka yang pada mulanya mendapati kejanggalan dalam sebuah ayat
(mutasyabih), kemudian mereka berusaha menggalinya sehingga dapat menemukan maksud yang
benar dari ayat tersebut. Mereka adalah orang-orang yang telah mengetahui dasar-dasar agama
dan mampu mengkontekstualisasikan pesan-pesan syariat, sehingga kettka menemukan
kejanggalan dalam sebuah ayat, mereka akan mengetahui bahwa ayat tersebut membutuhkan
takwil yang bisa diterima dan sesuai dengan konteksnya (Muhammad Hadi Ma’rifah, tth).

Sikap Para Ulama Terhadap Ayat-ayat Muhkam dan Mutasyabih
Sikap para ulama terhadap ayat-ayat mutasyabih terbagi dalam dua kelompok, yaitu:

1. Madzhab Salaf; yaitu para ulama yang mempercayai dan mengimani ayat-ayat mutasyabih dan
menyerahkan sepenuhnya kepada Allah sendiri tafwidh ilallah. Mereka menyucikan Allah dari
pengertian-pengertian lahir yang mustahil bagi Allah dan mengimaninya sebagaimana yang
diterangkan Al- Qur’an. Di antara ulama yang masuk ke dalam kelompok ini adalah Imam
Malik yang berasal dari ulama mutaqaddimin.

2. Madzhab Khalaf, yaitu para ulama yang berpendapat perlunya menakwilkan ayat-ayat
mutasyabih yang menyangkut sifat Allah sehingga melahirkan arti yang sesuai dengan
keluhuran Allah. Mereka umumnya berasal dari kalangan ulama muta’akhirin.

Dalam pembahasan ini perlu dijelaskan faedah atau hikmah ayat-ayat muhkam lebih
dahulu sebelum menerangkan faedah ayat-ayat mutasyabihat.

1. Hikmah Ayat-Ayat Muhkamat Adanya ayat-ayat Muhkamat dalam Al-Quran, jelas akan
memberikan hikmah bagi manusia, hikmah tersebut diantaranya ialah: a) Menjadi rahmat bagi
manusia, khususnya orang kemampuan bahasa Arabnya lemah. Dengan adanya ayat-ayat
muhkam yang sudah jelas arti maksudnya, sangat besar arti dan faedahnya bagi mereka. b)
Memudahkan bagi manusia mengetahui arti dan maksudnya. Juga memudahkan bagi mereka
dalam menghayati makna maksudnya agar mudah mengamalkan pelaksanaan ajaran-ajarannya.
¢) Mendorong umat untuk giat memahami, menghayati, dan mengamalkan isi kandungan Al-
Quran, karena lafal ayat-ayatnya telah mudah diketahui, gampang dipahami, dan jelas pula
untuk diamalkan. d) Menghilangkan kesulitan dan kebingungan umat dalam mempelajari isi
ajarannya, karena lafal ayat-ayat dengan sendirinya sudah dapat enjelaskan arti maksudnya,
tidak harus menuggu penafsiran atau penjelasan dari lafal ayat atau surah yang lain.

2. Hikmah Ayat-Ayat Mutasyabihat Di antara hikmah keberadaan ayat-ayat mutasyabihat di
dalam Al-Quran dan ketidakmampuan akal untuk mengetahuinya adalah sebagai berikut: a)
Mempetlihatkan kelemahan akal manusia. Akal sedang dicoba untuk meyakini keberadaan
ayat-ayat mutasyabih sebagaimana Allah memberi cobaan pada badan untuk beribadah.
Seandainya akal yang merupakan anggota badan paling mulia itu tidak diuji, tentunya
seseorang yang berpengetahuan tinggi akan menyombongkan keilmuannya sehingga enggan
tunduk kepada naluri kehambaannya. Ayat-ayat mutasyabih merupakan sarana bagi

206



penundukan akal terhadap Allah karena kesadaraannya akan ketidakmampuan akalnya untuk
mengungkap ayat- ayat mutasyabih itu. b) Teguran bagi orang-orang yang mengutak-atik ayat-
ayat mutasybih. Sebagaimana Allah menyebutkan wa ma yadzdzakkaru ila ulu al-albab sebagai
cercaan terhadap orang-orang yang mengutak-atik ayat-ayat mutasyabih. Sebaliknya Allah
memberikan pujian bagi orang-orang yang mendalami ilmunya, yakni orang-orang yang tidak
mengikuti hawa nafsunya untuk mengotak-atik ayat-ayat mutasyabih sehingga mereka berkata
rabbana la tuzighqulubana. Mereka menyadari keterbatasan akalnya dan mengharapkan ilmu
ladunni. ¢) Membuktikan kelemahan dan kebodohan manusia. Sebesar apapun usaha dan
persiapan manusia, masih ada kekurangan dan kelemahannya. Hal tersebut menunjukkan
betapa besar kekuasaan Allah SWT, dan kekuasaan ilmu-Nya yang Maha Mengetahui segala
sesuatu. d) Memperlihatkan kemukjizatan Al-Quran, ketinggian mutu sastra dan balaghahnya,
agar manusia menyadari sepenuhnya bahwa kitab itu bukanlah buatan manusia biasa,
melainkan wahyu ciptaan Allah SWT. e) Mendorong kegiatan mempelajari disiplin ilmu

pengetahuan yang bermacam-macam.

Ayat-Ayat Mutasyabihat
Adapun, adanya ayat-ayat mutasyabihat dalam al-Qur™an secara rinci adalah disebabkan
oleh tiga hal yaitu: karena kesamaran pada lafal, pada makna, dan pada lafal dan maknanya

(Abdul Djalal, tth).

1. Kesamaran pada lafal. Sebab kesamaran pada lafal ini ada dua macam, sebagai berikut: (Abdul
Djalal, tth)

2. Kesamaran dalam lafal mufrad. Kesamaran dalam lafal mufrad (lafal yang belum tersusun
dalam kalimat) maksudnya yaitu terdapat lafal-lafal mufrad yang artinya tidak jelas, baik
disebabkan lafalnya yang gharib (asing), atau musytarak (bermakna ganda).

3. Kesamaran pada makna ayat. Kesamaran itu dikarenakan makna dari lafal-lafalnya tidak
terjangkau oleh akal pikiran manusia. Contohnya seperti makna dari sifat-sifat Allah SWT,
sifat Qudrat Iradat-Nya, maupun sifat-sifat lainnya. Dan juga termasuk makna dari ihwal hari
kiamat, kenikmatan surga, siksa kubur, siksa neraka dan lain sebagainya (Abdul Djalal, tth).

Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Maha Mengenal” (Departemen Agama RI,
2012). Kesamaran pada lafal dan makna ayat Artinya: “Mereka bertanya kepadamu tentang
Kesamaran pada ayat tersebut yaitu: pertama, dari lafal terlalu ringkas. Kedua, dari makna tidak
jelas yang dimaksud, karena termasuk adat kebiasaan khusus orang arab yang tidak mudah
diketahui oleh bangsa lain.

Para ulama memberikan contoh ayat-ayat muhkam dalam al- Qur™an dengan ayat-ayat
nasikh, ayat-ayat tentang halal, haram, hudud (hukuman), kewajiban, janji dan ancaman.
Sementara untuk ayat-ayat mutasyabih mereka mencontohkan dengan ayat-ayat mansukh.

Demikian juga ayat-ayat mutasyabihat terkait berita-berita dari Allah tentang hari
kemudian yang didalamnya terdapat lafaz-lafaz yang maknanya serupa dengan apa yang kita kenal,
akan tetapi pada hakikatnya tidaklah sama. Misalnya di akhirat terdapat mizan (timbangan),
jannah (taman), dan nar (api). Dan didalam surga itu terdapat “sungai-sungai air yang rasa dan
baunya tidak berubah, didalamnya ada tahta-tahta yang ditinggikan, gelas-gelas yang terletak
(didekatnya), dan bantal-bantal sandaran yang tersusun dan permadani-permadani yang
terthampar.” (al-Gasyiyah [88]; 13-16 (Departemen Agama RI, 2012).

207



Berita-berita tersebut harus kita yakini dan imani disamping juga harus diyakini bahwa
yang gaib itu lebih besar dari pada yang nyata, dan segala yang ada di akhirat adalah berbeda
dengan apa yang ada di dunia. Namun hakikat perbedaan itu tidak diketahui manusia karena
termasuk takwil yang hanya diketahui oleh Allah (Departemen Agama RI, 2012).

Kesimpulan

Muhkam adalah ayat yang hanya mengandung satu wajah, sedang mutasyabih
mengandung banyak wajah.Dengan adanya ayat-ayat muhkam dan ayat-ayat mutasyabih,
mengajak manusia berpikir dan merenungkan betapa Mahabesarnya Allah SWT. Dengan ayat-
ayat Al-Qur’an, manusia diajak untuk berpikir dan merenungkan apa yang dimaksud Allah yang
tersirat dan termaktub di dalam Al-Qur’an.Maka adanya ayat-ayat muhkamat, dapat memudahkan
bagi manusia mengetahui arti dan maksudnya. Juga memudahkan bagi mereka dalam menghayati
makna maksudnya agar mudah mengamalkan pelaksanaan ajaran- ajarannya.Serta mendorong
umat untuk giat memahami, menghayati, dan mengamalkan isi kandungan Al-Quran, karena lafal
ayat-ayatnya telah mudah diketahui, gampang dipahami, dan jelas pula untuk diamalkan.Begitu
juga dengan adanya ayat-ayat mutasyabihat, membuktikan kelemahan dan kebodohan
manusia.Sebesar apapun usaha dan persiapan manusia, masih ada kekurangan dan
kelemahannya.Hal tersebut menunjukkan betapa besar kekuasaan Allah SWT, dan kekuasaan
ilmu-Nya yang Maha Mengetahui segala sesuatu.

Berawal dari rumusan masalah “Bagaimana perbandingan penafsiran Nawawi al-Bantani
dan al-Zamakhsyari terhadap ayat-ayat mutasyabihat?” dan setelah dilakukan penelitian, penulis
berkesimpulan bahwa:

1. Ada persamaan penafsiran Nawawi al-Bantani dan al-Zamakhsyari terhadap ayat-ayat
mutasyabihat. Keduanya sama-sama mensucikan Allah dari sifat-sifat keserupaan dengan
makhluk sehingga ayat-ayat mutasyabihat mereka anggap sebagai bagian dari ayat-ayat yang
harus ditakwilkan kepada makna yang layak bagi kesucian Allah.

2. Ada perbedaan antara penafsiran Nawawi al-Bantani dan al-Zamakhsyati terhadap ayat-ayat
mutasyabihat. Perbedaan tersebut hanya dalam bentuk redaksi makna pentakwilannya saja.
Ada yang sama, juga banyak yang berbeda redaksi makna pentakwilannya. Dan juga terkadang
Nawawi al-Bantani lebih rinci dalam mentakwil, terdakang juga al-Zamakhsyari yang lebih
rinci bahkan banyak juga beberapa ayat yang tidak ditakwilkan oleh al-Zamakhsyari.

208



Daftar Pustaka

Abbas, Siradjuddin. I’tiqad Ahlussunnah wa al-Jama’ah, Jakarta: Pustaka Tarbiyah, 1979. Amir,
Matfri. Literatur Tafsir Indonesia, Ciputat: Mazhab Ciputat, 2013

Abd al-‘Azim al-Zarqani, Manahil al-‘Irfan fi ‘Ulim al-Quran, Kairo: Dar al-Hadits, 2001

Al-Zarqani, Manahil al-‘Irfan fi ‘Ulim al-Qur’an, h. 234

Amin, Ma’ruf dan Ch., M. Nashruddin Anshari. Pemikiran Syaikh Nawawi al-Bantani, Jakarta:
Pesantren, vol. VI, no. I, 1989.

Amin, Syamsul Munir. Sayyid Ulama Hijaz: Biografi Syaikh Nawawi al-Bantani, Yogyakarta:
Pustaka Pesantren, 2009.

Ash-Shiddieqy, Hasbi. Sejarah dan Pengantar Ilmu al-Qut’an/ Tafsir, Jakarta: Bulan Bintang,
1980.

Chollisni, A., Syahrani, S., Dewi, S., Utama, A. S., & Anas, M. (2022). The concept of creative
economy development-strengthening post covid-19 pandemic in Indonesia: Strategy and
public policy management study. Lznguistics and Culture Review, 6, 413-426.

Thsan Amin, Manhaj al-Naqd, h. 292. Bandingkan dengan Muhammad Hadi Ma’rifah, al-Ta’wil fi
Mukhtalaf al-Madzahib wa al-Ara, Iran: Markaz al-Tahqiqat wa al-Dirasat al-‘Ilmiyyah,
2006

M.Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah (Jakarta: Lentera Hati, 2002), Vol 15, h. 601.

Mohammad Nor Ikhwan, Belajar al-Qur’an: Menyingkap Khazanah Ilmu-ilmu al-Qur’an Melalui
Pendekatan Historis-Metodologis, Semarang: RaSAIL, 2004

Muhammad Fakir al-Mibadi, Qawaid al-Tafsir Lada al-Sy’ah wa al-Sunnah (Iran: Markaz al-
Tahqiqat wa al-Dirasat al-‘Tlmiyyah, 2007

Muhammad Fakir al-Mibadi, Qawaid al-Tafsir L.ada al-Syi’ah wa al-Sunnah

Rahmatullah, A. S., Mulyasa, E., Syahrani, S., Pongpalilu, F., & Putri, R. E. (2022). Digital era 4.0:
The contribution to education and student psychology. Linguistics and Culture Review, 6, 89-
107.

Syahrani, S. (2018). Manajemen Kelas yang Humanis. Alrisalah, 14(1), 57-74.

Syahrani, S. (2019). Manajemen Pendidikan dengan Literatur Qurt’an. Darul Ulums: Jurnal = Ilnmiah
Keagamaan, Pendidikan dan Kemasyarakatan, 191-203.

Syahrani, S. (2021). Anwaha's Education Digitalization Mission. Indonesian Journal of Education
(INJOE), 1(1), 26-35.

Syahrani, S. (2022). Kesiapan Santri Dalam Mengikuti Analisis Nasional PKPPS Anwarul
Hasaniyyah (Anwaha) Kabupaten Tabalong. Adiba: Journal of Education, 2(1), 23-31.

Syahrani, S. (2022). Peran Wali Kelas Dalam Pembinaan Disiplin Belajar di Pondok Pesantren
Anwarul Hasaniyyah (Anwaha) Kabupaten Tabalong. _A/Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan
dan Kemasyarakatan, 16(1), 50-59.

209



