
  
    

e-ISSN: 2809-3712  

 

 

 

MENGENAL TAFSIR & TA’WIL DALAM ULUM ALQURAN 

 
Muhammad Rizqi Anshari 

Mahasiswa STAI Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai, Kalimantan Selatan, Indonesia  
Corresponding author email: Mhmmdrizqy028@gmail.com  

 
Muhammad Rifki 

Mahasiswa STAI Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai, Kalimantan Selatan, Indonesia 

muhammadrifkimuhammadrifki5@gmail.com 

 

Abstract 

Tafsir and takwil are two things that cannot be separated, because they are interconnected. Tafsir and takwil 
become something that is very important to be studied and understood and applied in the life of the nation and 
state, especially in Indonesia. 

Keywords: Tafsir, Takwil, Ulum Qur'an 

Abstrak 

Tafsir dan takwil merupakan dua hal yang tidak dapat dipisahkan, karena keduanya saling 
berhubungan. Tafsir dan takwil menjadi sesuatu yang sangat penting untuk dipelajari dan 
dipahami serta diaplikasikan dalam kehidupan berbangsa dan bernegara khususnya di negara 
Indonesia. 
 
Kata Kunci: Tafsir, Takwil, Ulum Alquran 

 

Pendahuluan 

Al-Qur'an (Abd  Wahab  Khallaf; Tajuddin  Abdul  Wahhab  bin  Ali  As-Subki; 

Thariqatul al-Hushulala ghayah al-ushul, tth) yang  merupakan  ruh  dari  agama (Muhsin Qira’ati, 

tth) Islam  didalamnya secara universal termuat dua dimensi yakni aqidah dan syari’at (esoterik 

dan  eksoterik).  Dalam  term  al-Qur'an  kata  aqidah  banyak  diungkapkan dengan kata   al-

iman,  sedangkan  syari’at  dengan  al-amal   al-sholeh. Keduanya adalah saling terkait kelindan 

yang merupakan komponen yang sangat  urgen  dalam  Islam.  Mahmud  Syaltut  menjelaskan  

bahwa  aqidah merupakan asas bagi syari’at, tidak mungkin ada syari’at tanpa ada aqidah. Islam  

bukan  hanya  aqidah  yang  berorientasi  pada  manajemen  kalbu  dan hubungan  vertikal  

Tuhan-hamba, melainkan juga syari’at yang mencakup semua aspek  kebaikan dan   kemaslahatan   

hamba   secara   keseluruhan dalam   hidupnya.   Bagi   muslim   tidak   mungkin   memisahkan   

keduanya, hanya   aqidah   saja   atau   sebaliknya.    

Menurut   Syaltut,   yang   demikian bukanlah seorang muslim di sisi Allah. Satu  hal  yang  

telah  kita  akui  bersama  bahwa  nash-nash  dalam  al-Qur'an  yang  diyakini  sebagai hudan  li  

al-nas,  di  dalamnya  hanya  ada sekitar   10   persen   yang   berupa   diktum-diktum  kulli  dan  

qath’i  yang konstan.  Segmen  ini  mesti  diterima  apa  adanya  tanpa  harus  beradaptasi dengan  

perubahan-perubahan   yang  ada   di   sekitarnya.  Yang  termasuk dalam  bagian  ini  adalah  

persoalan-persoalan  dasar  menyangkut  sendi-sendi  ajaran  agama  yang  mempunyai  nilai  

fundamental,  seperti  persoalan keimanan (al-Ghazali, tth) (pengesahan  Tuhan)  dan  bentuk-

210

mailto:Mhmmdrizqy028@gmail.com1


 
 

bentuk  ibadah  seperti  shalat, puasa dan zakat. Sementara selebihnya, dan ini yang lebih banyak, 

sekitar 90  persen,  teks  ajaran  agama islam  berupa  aturan-aturan  global  yang bersifat juz’i dan 

dhanni. Segmen ini mempunyai valuetaktis operasional yang langsung bersentuhan dengan 

fenomena sosial dan kemasyarakatan, karena  wataknya  yang  taktis  itulah  maka  segmen  ini  

menerima  akses perubahan pada  tataran  oprasionalnya  sepanjang  tetap  mengacu  pada peran 

pesan moral yang terkandung dalam ajaran agama. Dari  kenyataan  seperti  ini,  kita  dapat  

melihat  adanya  nilai-nilai eternal dan universal ajaran agama. Sebab dengan wataknya yang 

adaptif, Islam  akan  selalu  akomodatif  dan  kompatibel  dengan  perubahan  sosial yang   akan   

terus   bergulir   dari   waktu   ke   waktu.   Sebagai   refleksi   atas fenomena  sosial  yang  

bercorak  dinamis  maka  di  setiap  saat  akan  selalu muncul  persoalan-persoalan  kemanusiaan  

dan  waqi'ah-waqi'ah  baru.  Ini bisa   diantisipasi   bilamana   nilai-nilai   multi   dimensional   

ajaran   agama dapat    dipahami    secara    jernih    dan    juga    diimplementasikan    secara 

konsekuen   dan   proporsional.   Oleh   karena   itu   demi   mewujudkan   hal tersebut,  Islam  

memposisikan  rasio  pada  martabat  yang  amat  terhormat guna   mengaktualisasikan nilai-nilai   

ajaran   agama   ke   dalam   wujud kehidupan  riil  masyarakat  sehari-hari.  Sebagai  bukti  dari  

hal  tersebut  adalah  adanya  ayat-ayat  al-Qur'an  (tidak  kurang  dari  750  ayat)  yang 

menganjurkan  orang  mukmin  agar  menggunakan  akal  dan  nalarnya  guna menguak   dan   

mempelajari   femomena   alam   dan   peristiwa-peristiwa hukum di balik ayat-ayat tuhan yang 

tersirat (Abu  Yazid, 2012). Dalam kaitan ini, sistem istinbath (eksrapolasi hukum) mempunyai 

peranan  penting  dalam  memberikan  prinsip-prinsip  dasar  bagi  seluruh aktivitas pemikiran 

agama, istinbath atau sering juga disebut (ijtihad) (Abu Zahra, 2010; Muhammad bin Alwi Al 

Maliky, tth) tak lain  merupakan  penalaran  ilmiah  dengan  menggunakan  metode-metode 

'aqliyah  guna  menelorkan  hukum  oprasional.  Dengan  kata  lain  ilmu  fiqh (Wahbah Zuhaili, 

tth) sesuai  dengan  perkembangan  ilmu  pengetahuan  modern.  Dengan  sistem istinbath yang 

memadai, dimensi keuniversalan Islam yang kadang sering terpasung   oleh   umatnya   sendiri   

dapat   mengejawantah,   dan   dari   universalitas Islam dapat   mewujudkan   bentuknya   yang   

kompatibel dengan  segala  ruang  dan  waktu  (shalihun  li  kulli  zaman  wa  makan). Namun    

karena   teks   ajaran    agama   sangat   terbatas   jumlahnya bila dibanding dengan jumlah 

peristiwa hukum yang terus akan menggelinding   di setiap   saat, maka   teks   ajaran   agama   

tersebut   mesti disikapi  dengan cara melakukan tafsir metafora yang mampu mengapresiasikan 

nilai-nilai keuniversalan Islam. Sebagai agama  yang  menghargai  adanya  perbedaan,  deferensiasi 

penafsiran  tumbuh  subur  dalam  Islam  sesuai  denganwatak  ajarannya yang  memang  

interpreteble,  menerima banyak penafsiran. Oleh karenanya,  perbedaan  dan  silang  pendapat  

tak  dapat  dihindarkan  dalam mengapresiasi pesan moral yang terkandung dalam diktum-diktum 

ajaran agama  itu sendiri untuk membuka wacana   intelektual (intellectual discourse)  yang  segar  

dan  terarah.  Munculnya  diferensiasi  penafsiran  dan perbedaan  visi  dan  orientasi  dalam  

tradisi  pemikiran  Islam  adalah  suatu fenomena  alam  yang  niscaya,  tak  perlu  diingkari  dan  

disesali.  Karena fenomena  tersebut justru  bisa  mendatangkan  rahmat  bagi  umat  manusia di  

muka  bumi.  Dalam  kaitan  ini,  pesan  moral  yang  terkandung  dalam sebuah  hadits  Nabi  

“ihktilafu   ummati amatun” (Yahya  bin  Syaraf  al  Nawawi, tth) menjadi memiliki relevansi dan 

signifikasinya. Mengacu pada   paragraf   diatas,   tafsir   dengan   demikian   mesti dipandang  

perlu  sebagai  proses  dialektika  antara  mufassir,  al-Qur'an,  dan realitas atau miliu penafsir 

yang terus berubah-ubah. Oleh karena itu tafsir menjadi  sesuatu  yang  perlu  terus  menerus  

dilakukan,  agar  petunjuk  al-Qur'an  akan  senantiasa  menukik  pada  sasarannya.  Mengenai  

problem kemanusiaan   dalam   siklus   penafsiran,   kesalahan   dalam   mendeteksi problem-

211



 
 

probem   ini   dapat   menyebabkan   kekeliruan   dalam menggali petunjuk al-Qur'an (Nasr 

Hamid  Abu  Zaid, tth; Zuhairi Misrawi,  tth). 

Sehubungan   dengan   hal   tersebut,   tafsir   karya   siapa pun   mesti disadari  sebagai  

upaya  yang  bersifat  subyektif.  Artinya  upaya  ini  sangat terkait dengan konteks   ke dirian   

mufassir   maupun   konteks   dimana mufassir hidup. Aktivitas mufassir sangat kentara terutama 

dalam disiplin fiqh.  Perbedaan  kondisi  demokratis,  aliran  teologis,  bahkan  bisa  jadi 

perbedaan   aliran   politis   masing-masing   ahli   hukum   telah   mendorong lahirnya embrio 

multi madzhab. Perbedaan yang muncul dalam pemikiran hukum   ini   tidak   hanya   sebatas   

rumusan   yang   dihasilkan   tetapi   juga paradigma umum dalam melihat teks dan konteks. 

Berkenaan  dengan  penafsiran  terhadap  al-Qur'an  tentulah  yang sangat  urgen  dalam  hal  ini  

adalah  bahasa, (Kaelan,  tth) mengingat  nash-nash  hukum Islam  (fiqh)  adalah  nash-nash  

yang  memakai  bahasa  arab.  Karena  itu, seseorang  yang  akan  memakai  nash  dan  akan  

menggali  hukum  yang terkandung  di  dalamnya  harus  menguasai  bahasa  arab.  Lebih  jauh  

lagi,  ia harus  memahami  lebih  mendetail  idiom-idiom  dalam  tata  bahasa  arab beserta  

pengertiannya,  menguasai  gaya  bahasa  yang  menggunakan ta’bir hakikipada kondisi tertentu 

dan menggunakan ta’bir majazi pada kondisi yang  lain,  dan  mengerti  maksud  utama  dari  

tiap-tiap  ungkapan  bahasa yang  dipakainya.  Sebab  penguasaan-penguasaan pada  hal-hal  

tersebut, masing-masing mempunyai relevansi  tersendiri berkenaan dengan upaya memahami 

nash dan mencari kejelasan-kejelasan hukum yang terkandung di dalamnya.  

Oleh  karena  itu,  para  ulama  ushuli  dengan  fikiran  cerdasnya  serta dibarengi  dengan 

kerja  kerasnya  mereka  mengkonstruk  kaidah-kaidah lughawiyah   yang   dapat   digunakan   

untuk   memahami   nash-nash   dan menggali   hukum-hukum   taklifi (Wahbah Zuhaily; 

Muhammad Abu Zahra, tth) dari   nash-nash   itu.   Dalam   membuat kaidah-kaidah tersebut 

mereka berpedoman pada dua hal yakni pertama, al-madlulat al-lughawiyah(pengertian konotasi 

kebahasaan) dan al-fahmu al-arabiy (pemahaman  yang  didasarkan    pada  cita  rasa  bahasa  

Arab) terhadap  nash-nash  hukum  dalam  kaitannya  dengan al-Qur'an. Kedua, manhaj(metode)   

yang   dipakai   oleh   Nabi   Muhammad   SAW.   dalam menjelaskan  hukum-hukum  al-Qur'an  

dan  himpunan  hukum-hukum  nash yang  telahmendapat  penjelasan  dari  sunnah.  Dengan  

adanya  tambahan keterangan  dari  sunnah,  lafadz  nash  menjadi  jelas  pengertiannya  dan 

masuk  ke  dalam  lingkup  hukum  syara’  yang  mempunyai  kepastian hukum (Wahbah Al 

Zuhaily, tth). Dengan   berpedoman   pada   dua   hal   di   atas,   para   ulama   ushuli 

menguraikan  metode  intrpretasi  teks  yang  dapat  dipakai  untuk  menggali hukum-hukum 

taklifiy yang terkandung di dalam nash-nash al-Qur'an dan hadits   nabi.    

Dalam hal  ini mereka membuat  kaedah-kaedah, dimana dengan  kaedah  tersebut  

seorangfaqih  (ahli  fiqih) menjadi  tahu secara mendalam mengenai metode instinbath ahkam 

dan mampu mengompromikan di antara   nash-nash  yang  dari   segi lahirinyahnya nampak  

saling  kontradiktif,  serta  menakwilkan  nash-nash  yang  secara lahiriahnya  tidak  sejalan  

dengan ketentuan hukum  agama  yang  sudah pasti (M. Abu Zahrah, tth). Sementara  itu, dengan  

pesatnya  perkembangan peradaban manusia dan   ilmu   pengetahuan telah memberi  dampak   

yang   sangat signifikan  terhadap  proses  penafsiran  al-Qur'an.  Hal  ini  dapat  ditengarai 

dengan munculnya cendikiawan-cendikiawan muslim kontemporer dengan mengusung    

metode-metode    baru    dalam    ranah    penafsiran. Bertolak  dari  adagium  bahwa  teks  

tidaklah  lahir  dari  ruang  hampa,  ia selalu    terikat    atau    bahkan    merupakan    bagian    

dari    suatu    episode pergumulan   sejarah   umat   manusia   yang   terus   menerus   mengalami 

perubahan  menuju  kesempurnaannya.  Dari  adagium  tersebut  bahwa  al-Qur'an  tidak  lahir  

212



 
 

dari  ruang  hampa  dalam  artian  berkenaan  dengan dialektika antara teks dan konteks. 

Pentingnya mengetahui informasi mengenal tafsir dan takwil dalam ulum alquran harus sering 

disebarkan, jangan sampai tenggelam dimakan zaman, terlebih kita sudah masuk era digital, 

(Rahmatullah, A. S., et el., 2022) karena semua orang sudah adaptif terhadap dunia digital, 

minimal melalui HP, (Syahrani, S. 2021) dengan tetap disebarkannya informasi mengenal tafsir 

dan takwil dalam ulum alquran, maka dengan begitu menjadi langkah pembinaan dan penyebaran 

informasi terkait sejarah kitab suci umat Islam, (Syahrani, S. 2022) sehingga diharapkan informasi 

mengenal tafsir dan takwil dalam ulum alquran tidak tenggelam termakan zaman, (Syahrani, S. 

2022) dan secara informatika terkesan lebih termanajemen, (Syahrani, S. 2018) terlebih 

pentingnya manajemen termasuk manajemen penyampaian informasi siklus penulisan alquran 

sudah diungkapkan dalam banyak ayat alquran, (Syahrani, S. 2019) dan hal ini bagian dari strategi 

penyebaran informasi keislaman (Chollisni, A., et al., 2022). 

Dalam melakukan penelitian ini, penulis menggunakan penelitian kepustakaan (library 

research) dengan pendekatan content analisis, terhadap Pandangan al-tabari dan al-qasimi 

tentang kata ta’wil dalam tafsirnya. Dalam operasinya penelitian ini lebih ditekankan pada 

penelaahan dan pengkajian terhadap tafsir al tabari dan al qasimi dalam karya tafsirnya, serta 

literatur-literatur yang ada hubungannya dengean penelitian ini. 

 
Hasil dan Pembahasan  

Tafsir 

Tafsir merupakan bentuk تفعيل Dari akar  الفسر yang maknanya adalah menjelaskan dan 

mengupas makna. Tafsir atau takwil itu diperselisihkan maknanya. Abu Ubaid dan beberapa 

ulama mengatakan bahwa keduanya adalah satu makna. Al Maturidi berkata, “Tafsir itu adalah 

menegaskan bahwa yang dimaksud dengan lafadz ini adalah makna ini dan menyaksikan bahwa 

Allah menghendaki makna itu. Jika ada dalil yang qath‟i, maka ia diterima. Jika tidak ada maka itu 

adalah tafsir birra‟yi (dengan pendapat) yang dilarang. Al-Ashbahani berkata di dalam kitab 

Tafsirnya, “Ketahuilah bahwa tafsir menurut istilah para ulama adalah menjelaskan makna-makna 

Al-Qur‟an dan menjelaskan maksudnya. Dia lebih umum tergantung adanya kata yang sulit atau 

yang lainnya dan tergantung adanya makna yang jelas atau yang lainnya (Imam Suyuthi, 2008). 

Menurut pandangan penulis bahwa yang dimaksud dengan tafsir adalah menjelaskan makna ayat-

ayat dalam Al-Qur‟an dengan menggunakan metode tafsir untuk mempermudah dalam 

menafsirkannya. Karena Al-Qur‟an turun hanya sebagai hujjah bagi para makhluk maka jika 

menafsirkannya tidak diperbolehkan, tentu hujah itu tidak akan sampai. Jika demikian, bolehlah 

bagi orang yang memahami bahasa Arab dan sebab-sebab turunnya Al-Qur‟an untuk 

menafsirkannya. Adapun orang yang tidak mengetahui makna-makna bahasa, dia tidak boleh 

menafsirkannya, kecuali hanya sebatas penafsiran yang dia dengarkan. Maka jadilah hal itu 

termasuk ke dalam kategori periwayatan, bukan termasuk kategori tafsir. Jika dia mengetahui 

bahwa hal itu adalah tafsir dan berkehendak untuk mengambil kesimpulan suatu hukum atau 

menjadikannya sebagai dalil dari suatu hukum maka hukumnya tidak apaapa. Jika dia mengatakan 

bahwa maksud dari ayat ini adalah demikian, dengan tanpa dilandasi riwayat yang dia dengarkan 

maka tidak halal baginya, dan itulah yang dilarang (Al-Burhan, II). 

 

 

 

213



 
 

Para Ulama mengklasifikasikan metode-metode penafsiran al-Qur‟an menjadi empat:  

1. Metode Taḥliliy 

Metode tafsir taḥliliy juga disebut metode analisis yaitu metode penafsiran yang 

berusaha menerangkan arti ayat-ayat al-Qur‟an dengan berbagai seginya, berdasarkan urutan 

ayat dan surat dalam al-Qur‟an muṣḥaf Utsmani dengan menonjolkan pengertian dan 

kandungan lafaz-lafaznya, hubungan ayat dengan ayatnya, sebab-sebab nuzulnya, hadits-hadits 

Nabi SAW., yang ada kaitannya dengan ayat-ayat yang ditafsirkan itu, serta pendapat para 

sahabat dan ulama ulama lainnya (Badri Khaeruman, 2004). 

Dalam melakukan penafsiran, mufassir (penafsir) memberikan perhatian  

sepenuhnya kepada semua aspek yang terkandung dalam ayat yang ditafsirkannya dengan 

tujuan menghasilkan makna yang benar dari setiap bagian ayat. Sehingga terlihat seperti 

pembahasan yang parsial, dari tiap-tiap ayat yang ditafsirkan oleh para mufassir. 

2. Metode Ijmali  

Metode Ijmali adalah menafsirkan al-Qur‟an dengan cara menjelaskan ayat-ayat al-

Qur‟an dengan singkat dan global, yaitu penjelasannya tanpa menggunakan uraian atau 

penjelasan yang panjang lebar, dan kadang menjelaskan kosa katanya saja (Mundzir Hitami, 

2012). Dengan metode ini mufassir tetap menempuh jalan sebagaimana metode taḥliliy, 

yaitu terikat kepada susunan-susunan yang ada di dalam muṣḥaf Ustmani. Hanya saja dalam 

metode ini mufassir mengambil beberapa maksud dan tujuan dari ayat-ayat yang ada secara 

global. 

3. Metode Muqaran  

Metode ini adalah mengemukakan penafsiran ayat-ayat al-Qur‟an yang membahas 

suatu masalah dengan cara membandingkan antara ayat dengan ayat atau antar ayat dengan 

hadis baik dari segi isi maupun redaksi atau antara pendapat-pendapat para ulama tafsir 

dengan menonjolkan segi perbedaan tertentu dari obyek yang dibandingkan. Perbedaan-

perbedaan redaksi yang menyebabkan adanya nuansa perbedaan makna sering kali 

disebabkan perbedaan konteks pembicaraan ayat dan konteks turunnya ayat bersangkutan. 

Karena itu, ilm al- munasabah dan ilmu Asbab an-Nuzul sangat membantu melakukan 

attafsir al-muqāran dalam hal perbedaan ayat tertentu dengan ayat lain. Namun, esensi 

nilainya pada dasarnya tidak berbeda. 

4. Metode Mauḍu’i  

Metode mauḍu‟i ialah metode yang membahas ayat-ayat al- Qur‟an sesuai dengan 

tema atau judul yang telah ditetapkan. Semua ayat yang berkaitan dihimpun, kemudian dikaji 

secara mendalam dan tuntas dari berbagai aspek yang terkait dengannya, seperti asbāb al-

nuzūl, kosakata, dan sebagainya. Semua dijelaskan dengan rinci dan tuntas, serta didukung 

oleh dalil-dalil atau fakta-fakta yang dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah, baik 

argumen yang berasal dari al-Qur‟an, hadis, maupun pemikiran rasional. Selain metode, 

dalam tafsir juga terdapat apa yang disebut dengan corak atau laun. 

 
Corak ini adalah suatu karakter tertentu dari suatu tafsir atau nuansa tertentu yang 

mewarnai suatu tafsir. Diantaranya sebagai berikut: 

1. Corak Fiqhi 

Tafsir corak fiqhi adalah tafsir yang bernuansa fikih, banyak penjelasan-

penjelasan/penafsiran-penafsiran hukum di dalamnya (Muhammad Husain al-Dzahabi, 

214



 
 

2003). Biasanya  mufasirnya adalah ulama fikih yang berusaha menafsirkan ayat-ayat al-

Qur„an yang terkait dengan hukum. Maka biasanya pembahasan tafsir ini relative panjang. 

Cikal bakal Tafsir ini sudah ada sejak munculnya tafsir bil ma’sur. Yaitu penafsiran yang 

menggunakan riwayat-riwayat dari Nabi juga hasil ijtihad sahabat. 

Tafsir corak fikih ini kemudian semakin berkembang terutama setelah lahirnya 

mazhab-mazhab fikih. Karena dalam perkembangan selanjutnya, ulama dengan mazhab fikih 

tertentu menafsirkan alquran sesuai dengan teori istinbat hukum mazhabnya. Diantara contoh 

dari kitab ini adalah : Ahkam alquran karya Abu Bakar Ahmad Ibn Ali al-Razy atau al- 

Jashshash (w.370 H), Ahkam alquran karya Ibn Araby (w.543H), Tafsir al-Nasafi karya al-

Nasafi (mazhab Hanafi), alJami li Ahkam al Qur‟ankarya Abu Abdullah Muhammad ibn 

Ahmad ibn Abi Bakar ibn Farh al-Qurthubi (w.671) (mazhab Maliki), Tafsir al-Kabir atau 

Mafatih al-Ghaib karya Fakhruddin al-Razy (Mazhab Syafii) 

2. Corak Sufi 

Tafsir corak sufi ditulis oleh para sufi sendiri. Tafsir ini juga terbagi menjadi dua 

kelompok, yaitu tafsir sufi nadzari dan tafsir sufi isyari. Tafsir sufi Nadzari berpendapat bahwa 

pengertian yang dikehendaki adalah pengertian batin, bukan pengertian secara harfiah. Model 

penafsiran ini sering menggunakan ta’wil. Sedangkan tafsir isyari adalah tafsir yang berusaha 

menjelaskan ayat-ayat alquran dengan isyarat-isyarat tersembunyi yang menurut para sufi 

hanya diketahui oleh mereka ketika mereka melakukan suluk. Menurut al-Farmawy tafsir ini 

bisa diterima apabila: tidak bertentangan dengan dzahir ayat, jika terdapat syahid syar’i yang 

menguatkannya, tidak bertentangan dengan syariat dan akal sehat serta jika mufasirnya tidak 

menganggap bahwa tafsirannya adalah yang paling benar. Contoh tafsir ini adalah Tafsir 

alquran al-„Adzim Karya Muhammad Sahal ibn Abdillah ibn Yunus ibn Abdillah al-Tusturi. 

3. Corak Falsafi 

Tafsir corak falsafi adalah tafsir ayat-ayat alquran yang dikaitkan dengan bahasan-

bahasan filsafat (Muhammad Husain al-Dzahabi, tth). Baik oleh yang menerima filsafat seperti 

Ibn Sina maupun yang menolaknya. Penulisan tafsir falsafi oleh golongan yang menerima 

filsafat bukan merupakan produk tafsir yang utuh penafsiran atas semua ayat-ayat al-Qur„an 

akan tetapi hanya beberapa ayat saja yang berkaitan dengan teori -teori filsafat mereka. 

Sedangkan penulisan tafsir oleh golongan yang menolak filsafat ada yang menulis dalam satu 

kitab tafsir yang utuh, ada pula yang termuat dalam karya-karya lain. Diantara yang menerima 

filsafat adalah seperti Ibnu Rusyd dengan karyanya Tahafut al-Tahafut dan contoh yang 

menolak adalah seperti Imam al-Ghazali dengan karya Tahafut al-Falasifah serta Fakhruddin 

al-Razi dengan karyanya Mafatih al-Ghaib (Abd al- Hayy al-Farmawi, 1977).  

4. Corak Ilmi 

Tafsir dengan corak ilmi adalah penafsiran terhadap ayat-ayat alquran yang 

berhubungan dengan ilmu pengetahuan atau usaha mufasir untuk menghubungkan ayat-ayat 

alquran dengan penemuan-penemuan ilmiah yang tujuannya adalah mengungkap 

kemukjizatan alquran. Dengan demikian mufasir akan menggunakan teori-teori ilmiah sains. 

Contoh kitab-kitab tafsir yang bercorak ilmi adalah Al-Ghidza wa al-Dawa karya Jamal al-Din 

al Fandi, al-Qur‟an wa ilm al-Hadis (al-Qur„an dan ilmu pengetahuan modern) karya Abd al-

Razzaq Naufal, Tafsir al-„Ilmi li Ayat al-Kauniyyah fi al-Qur‟an al-Karim karya Hanafi 

Ahmad. 

 

215



 
 

5. Corak Adabi Ijtima’i 

Tafsir dengan corak adabi ijtima’i adalah tafsir yang menjelaskan ayat-ayat alquran 

dari ungkapan-ungkapan bahasanya yang teliti kemudian disampaikan dengan bahasa yang 

lugas, menekankan pada tujuan diturunkannya alquran dan mengaplikasikannya dalam 

kehidupan sosial. Cara pembahasan dalam tafsir ini tidaklah mendominasikan aspek 

kebahasaan namun lebih banyak mengekspor bagaimana hubungan ayat-ayat alquran dengan 

realitas sosial kemasyarakatan sehingga diharapkan dapat membantu menjadi problem solving 

dalam persoalan masyarakat. Dalam proses ini mufasir akan mendiagnosis persoalan-

persoalan umat yang kemudian dicarikan jalan keluar berdasarkan ayat-ayat al-Qur„an. 

Contoh dari tafsir ini adalah tafsir al-Manar karya Muhammad Abduh dengan muridnya 

Rasyid Ridlo, Tafsir alquran al-Karim karya Mahmud Syaltut, Tafsir al-Wadlih karya 

Muhammad Mahmud Baht al-Hijazi (Abd al- Hayy al-Farmawi, 1977). 

 
Takwil 

Dalam sejarah kemunculannya, kata al-ta‟wil telah digunakan sejak pada zaman Nabi 

SAW, yaitu ketika beliau berdoa agar Abdullah bin Abbas memahami al-ta‟wil dengan sebaik-

baiknya, tentu dalam kaitan ini juga dengan tafsirnya. Ketika Nabi SAW masih hidup, para 

sahabat tidak segan-segan untuk menanyakan kepada beliau mengenai makna beberapa ayat yang 

kurang dipahami. Namun seiring dengan berjalannya waktu, ketika Nabi SAW telah wafat, para 

sahabat mulai mendapatkan kesulitan dalam memahami makna ayat yang ada. Kesulitan para 

sahabat dalam memahami kandungan ayat tersebut telah dibaca dan dipahami oleh Ibnu Khaldun 

dengan mengatakan bahwa ketika Nabi SAW masih hidup beliau dalam menjelaskan kandungan 

alquran itu sangat global (Ibnu Khaldun, 2009). Sebab itu, masih menurut Ibnu Khaldun, karena 

alquran diturunkan berdasarkan bagian-bagian, ayat per ayat, maka untuk menerangkan tentang 

keesaan Tuhan dan kewajiban beragama, dijelaskannya sesuai dengan konteks. 

Ta’wil berangkat dari pemahaman bahwa teks mengandung dua eksistensi makna, yakni 

makna Zahir dan makna batin. Dalam hal ini Ta’wil berkaitan dengan ‘aql (dirayah) yang 

berfungsi sebagai mental sekaligus konsep penelusuran makna batin (yang terdalam) pada sebuah 

teks, sedangkan tafsir berkaitan dengan naql (riwayah) yang terkait khusus kepada makna Zahir 

teks (makna bahasa). Maka lewat ta’wil seorang penafsir kemudian memasuki ranah kajian 

mengenai asal-usul dan signifikansi teks sebab ta’wil tidak terbatas pada kajian linguistik, tetapi 

pembacaan secara umum berkaitan dengan seluruh fenomena, peristiwa atau kejadian yang 

menyatu ke dalam teks. Gerakan ini yang kemudian membuat akal, pengetahuan dan imajinasi 

penafsir begitu penting (Ahmad Munawir, 2018). 

Kata takwil itu berasal dari akar kata  الاول yaitu “kembali”, seolah-olah maknanya adalah 

mengembalikan sebuah ayat kepada makna-makna yang mungkin untuknya. Takwil adalah 

mentarjih di antara makna-makna yang mungkin tanpa menegaskan dan tanpa mempersaksikan 

kepada Allah.” takwil itu kebanyakan digunakan pada kalimat. menurut ulama mutaakhirin baik 

dari kalangan fuqaha, mutakallimin, ahli hadis dan ahli sufi berpendapat bahwa takwil adalah 

memalingkan lafazh dari makna yang Zhahir kepada makna yang lebih kuat kemungkinannya 

disertai dengan dalil-dalil. Dalam hal ini, tugas takwil terbagi menjadi dua yaitu menjelaskan 

kemungkinan makna lafazh dan menjelaskan dalil yang bisa memalingkan dari maknanya yang 

asli. Ad-Dzahabi setelah memaparkan pengertian takwil menurut para ulama, lebih memilih 

kepada pengertian bahwa takwil berkaitan dengan aspek dirayah yang berpegang kepada 

perangkat ijtihad dengan mengetahui karakteristik bahasa Arab Dalam pandangan penulis takwil 

216



 
 

adalah memalingkan makna suatu kalimat dengan tidak mengurangi atau menghilangkan makna 

tersebut. 

Pendapat Masyhur, takwil berarti sama dengan tafsir, yaitu, menjelaskan, dengan 

pengertian tersebut, kata takwil, dapat mempunyai arti:  

1. Kembali atau mengembalikan, yakni mengembalikan pada proporsi yang sesungguhnya.  

2. Memalingkan, yakni memalingkan suatu lafazh tertentu yang mempunyai sifat khusus dari 

makna lahir ke makna batin lafazh itu, karena ada ketetapan dan keserasian dengan maksud 

yang dituju.  

3. Menyiasati, yakni dalam lafazh tertentu ada kalimat-kalimat yang mempunyai sifat khusus 

memerlukan siasat yang jitu untuk menemukan maksudnya yang setepat-tepatnya (Rif‟at 

Syauqi Nawawi dan Muhammad Ali Hasan, 1988). 

 
Kata takwil terdapat dalam Alquran sebanyak tujuh kali, yaitu: QS. Al-imron (3) : 7, QS. 

An-nisa‟ (4) : 59, QS. Al-a‟rof (7) : 52-53, QS. Yunus (10) : 39, QS. Yusuf (12) : 6, QS. Al-Isro‟ 

(17) : 35, QS. Al-kahfi (18) : 78. 

Faktor utama yang mendorong para ulama melakukan ta’wil adalah untuk menyelaraskan 

nash-nash dalam kitab suci al-Quran yang secara tekstual atau zahirnya bertentangan satu sama 

lainnya. Sebab banyak teks-teks keagamaan yang sepintas saling bertentangan pada level 

redaksionalnya. Dalam konteks ini takwil merupakan kebutuhan yang mendesak. Rasulullah saw. 

bersabda dalam sebuah hadits: “tidak beriman seorang yang berzina saat ia melakukan perzinaan 

itu, dan tidak beriman orang yang minum khamer saat ia meminumnya, dan tidak beriman orang 

yang mencuri saat ia melakukan pencurian”. Dan “ tidak beriman salah seorang dari kalian hingga 

ia mencintai saudaranya sebagaimana ia mencintai dirinya”. 

Berdasarkan arti hadits di atas, dalam memahami maksud hadis tersebut, para ulama 

menakwilkan bahwa keimanan yang dinafikan yang dimaksud adalah keimanan yang sempurna. 

Hal ini berdasarkan petunjuk dari nash-nash lain bahwa para pelaku maksiat tidak keluar dari 

lingkup keimanan (Yusuf Qordhawi, 1998). Takwil merupakan suatu kebutuhan dalam 

pemecahan problematika kontemporer saat ini. Kebutuhan akan menghidupkan takwil ini juga 

dinyatakan oleh Yusuf Qorodhawi: “Takwil adalah kebutuhan yang tak dapat ditinggalkan. Ia 

dapat diwajibkan oleh akal, syariat, atau bahasa arab. Orang yang menolak itu berarti telah keluar 

dari jalur yang benar dan terperosok dalam lubang kesalahan seperti yang dilakukan kelompok 

zahiriyah (Yusuf Qordhawi, 1998). 

Dari pernyataan yusuf al-Qhorodhawi tersebut takwil memiliki peran yang sangat penting 

dan menjadi kebutuhan dengan masalah-masalah kontemporer yang semakin bertambah. apabila 

kita membahas tentang takwil maka kita tidak dapat terlepas juga dari pembahasan Mutasyabihat, 

karena salah satu area pembahasan takwil adalah ayat-ayat mutasyabihat atau ayat-ayat yang 

ambigu. Mutasyabihat diambil dari kata Syabaha yaitu Apabila salah satu dari dua hal serupa 

dengan hal yang lain, (Louis Ma‟luf, 1983) saling menyerupai sehingga sulit untuk menentukan 

pilihan. Dalam bahasa Indonesia, kata Syubhah memiliki arti keragu-raguan/ kebimbangan atau 

kekurangjelasan terhadap sesuatu, juga mengandung suatu keadaan yang kurang atau tidak jelas 

status hukumnya, yakni suatu keadaan dimana satu dari dua hal tidak dapat dibedakan karena 

adanya kemiripan antara keduanya. Dari sini kita dapat menarik benang merah bahwa mutasyabih 

adalah redaksi yang memunculkan makna “samar” atau “ tidak jelas”. Dengan tidak adanya kata 

sepakat tentang batasan arti dari pengertian mutasyabih, maka cukup sulit untuk merumuskan 

kriteria tentang mana ayat-ayat yang termasuk muhkamat dan mana ayat-ayat yang mutasyabihat. 

217



 
 

Sebagaimana disinggung sebelumnya, hal ini mungkin dikarenakan suatu ayat disebut muhkam 

oleh sebagian ulama, namun dianggap mutasyabih oleh Ulama yang lain. Sebagai contoh, ayat-

ayat yang berkenaan dengan surga dan neraka oleh sebagian Ulama dianggap muhkam, akan 

tetapi dianggap mutasyabih oleh Ulama yang lain. Golongan Bathiniyyun misalnya, menganggap 

ayat-ayat tersebut termasuk ke dalam kelompok ayat mutasyabihat, karena menurut mereka 

gambaran tentang surga dan neraka dipahami sebagai metafora-metafora yang tidak langsung 

menuju kepada hakikatnya. 

Pentakwilan suatu makna dalam suatu ayat dalam Al-Qur‟an sangatlah penting di era 

milenial ini karena pemahaman masyarakat terhadap ayat-ayat yang mutasyabihat kurang 

dimengerti sebagaimana diuraikan di atas. Terlebih lagi untuk mereka yang awam terhadap takwil 

ini. Misalnya tentang kursi Allah dalam ayat al-kusi diatas, untuk orang yang awam maka mereka 

akan beranggapan bahwa Allah itu memiliki kusi sama halnya kursi yang dimiliki oleh manusia, 

kemudian juga tentang tentang kata “wajhallah” dalam QS ar-Rum ayat 38 yang secara harfiah 

artinya wajah Allah, maka masyarakat awam pun berasumsi bahwa allah itu memiliki wajah sama 

halnya dengan makhluk. Hal ini tentu akan menjadi problematika jika pemahaman orang awan 

tersebut tidak diubah atau diberikan penjelasan, akan mengarah kepada kesesatan. 

 
Perbedaan tafsir & ta’wil 

Dalam hal ini sebagian ulama melihat ada perbedaan-perbedaan antara keduanya, yaitu: 

1. Tafsir berbeda dengan takwil, perbedaannya adalah pada ayat-ayat yang menyangkut soal 

umum dan khusus, pengertian tafsir lebih umum dari pada takwil, karena takwil berkenaan 

dengan ayat-ayat yang khusus, misalnya ayat-ayat mutasyabihat. Jadi, mentakwilkan ayat-ayat 

yang mutasyabihat itu termasuk tafsir, tetapi tidak setiap penafsiran ayat disebut takwil.  

2. Tafsir adalah penjelasan lebih lanjut dari takwil, dan dalam tafsir sejauh terdapat dalil-dalil 

yang dapat menguatkan penafsiran boleh dinyatakan: “Demikianlah yang dikehendaki Allah”, 

sedangkan takwil hanya menguatkan salah satu makna dari sejumlah kemungkinan makna 

yang dimiliki ayat (lafaz) dan tidak boleh menyatakan: “Demikianlah yang dikehendaki Allah 

swt.”  

3. Tafsir menerangkan makna lafaz (ayat) melalui pendekatan riwayat, sedangkan takwil melalui 

pendekatan dirayah (kemampuan ilmu) dan berpikir rasional.  

4. Tafsir menerangkan makna-makna yang diambil dari bentuk yang tersurat (bil ibarah), 

sedangkan takwil adalah dari yang tersirat (bil isyarah).  

5. Tafsir berhubungan dengan makna-makna ayat atau lafaz yang biasa-biasa saja, sedangkan 

takwil berhubungan dengan makna-makna yang kudus. 

6. Tafsir mengenai penjelasan maknanya telah diberikan oleh Alquran sendiri, sedangkan takwil 

penjelasan maknanya diperoleh melalui istinbath (penggalian) dengan memanfaatkan ilmu-

ilmu alatnya (M. Hasbi Ash Shiddieqy, 1994). 

 
Kesimpulan 

 Tafsir dan takwil merupakan dua hal yang tidak dapat dipisahkan, karena keduanya saling 

berhubungan. Tafsir dan takwil menjadi sesuatu yang sangat penting untuk dipelajari dan 

dipahami serta diaplikasikan dalam kehidupan berbangsa dan bernegara khususnya di negara 

Indonesia. Dalam hemat penulis tafsir adalah menjelaskan makna ayat-ayat alquran dengan 

menggunakan metode dan corak tertentu dalam menafsirkannya sedangkan takwil adalah 

memalingkan makna suatu kata atau kalimat dari makna teks menjadi makna konteks dengan 

218



 
 

tidak menghilangkan makna dari kalimat itu. Tafsir dan takwil dapat menjawab permasalahan 

kontemporer. Salah satunya tentang masalah hukuman bagi pencuri dalam alquran surah Al-

Maidah ayat 38. Dimana dalam ayat tersebut menjelaskan tentang hukuman pencuri dengan 

potong tangan. Secara tekstual, ayat tersebut tidak bisa dilakukan di Indonesia karena masyarakat 

yang plural dengan agama yang bermacam-macam dan juga Indonesia menggunakan hukum 

pidana hasil kodifikasi Barat. Maka hal tersebut tidak mungkin untuk dilaksanakan. Akan tetapi 

dalam hemat penulis setelah membaca dan mencermati pada tafsir dan takwil kontemporer 

ternyata bisa diaplikasikan di Indonesia dengan cara memalingkan makna memotong kedua 

dalam alquran Surah Al-Maidah tersebut dengan makna memotong kemampuan untuk 

melakukan pencurian yakni dengan memenjarakan sebagaimana diatur oleh hukum pidana 

Indonesia Pasal 362 KUHP dengan pidana penjara paling lama 5 tahun. Artinya bahwa ayat 

tentang hukum bagi pencuri tersebut dapat diaplikasikan dengan konsep tafsir dan takwil 

kontemporer tersebut. 

 

 
Daftar Pustaka 
Abu Yazid. 2012. Islam Akomodatif, Rekonstruksi  Pemahaman  Islam  sebagai  Agama 

Universal. (Jakarta: LkiS). 
Chollisni, A., Syahrani, S., Dewi, S., Utama, A. S., & Anas, M. (2022). The concept of creative 

economy development-strengthening post covid-19 pandemic in Indonesia: Strategy and 
public policy management study. Linguistics and Culture Review, 6, 413-426. 

Hasbi, M. 1994. Sejarah dan Pengantar Ilmu Al-Qur‟an/Tafsir. Jakarta: Bulan Bintang. 
Hitami, M. 2012. Pengantar Studi al-Qur’an Teori dan pendekatan. Yogyakarta: LkiS Yogyakarta. 
Husayn, M. 2000. Al-Tafsir wa al-Mufassirun Juz 2. Cairo: Maktabah Wahbah. 
Jonwari, J., & Zainuddin, F. (2020). Konsep tafsir dan takwil dalam prespektif as-syatibi. Lisan al-

hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 14(2), 399-428. 
Khaeruman, B. 2004. Sejarah Perkembangan Tafsir al-Qur’an. Bandung: Pustaka Setia. 
Ma’luf, L. 1983. al-Munjid: Fi al-lughah wa al-A’lam. Beirut: Dar al-Masyriq. 
Qordhawi, W. 1998. Berinteraksi dengan al-Quran. Jakarta: Gema Inasni Press. 
Rahmatullah, A. S., Mulyasa, E., Syahrani, S., Pongpalilu, F., & Putri, R. E. (2022). Digital era 4.0: 

The contribution to education and student psychology. Linguistics and Culture Review, 6, 89-
107. 

Suyuthi. 2008. Ulumul Qur’an II Surakarta: Indiva Pustaka. 
Syahrani, S. (2018). Manajemen.,Kelas yang.,Humanis. Al-risalah, .,14(1),  57-74. 
Syahrani, S. (2019). Manajemen.Pendidikan dengan.Literatur Qur’an. Darul.Ulum: Jurnal., Ilmiah 

Keagamaan, Pendidikan dan Kemasyarakatan, 191-203. 
Syahrani, S. (2021). Anwaha's Education Digitalization Mission. Indonesian Journal of Education 

(INJOE), 1(1), 26-35. 
Syahrani, S. (2022). Kesiapan Santri Dalam Mengikuti Analisis Nasional PKPPS Anwarul 

Hasaniyyah (Anwaha) Kabupaten Tabalong. Adiba: Journal of Education, 2(1), 23-31. 
Syahrani, S. (2022). Peran.,Wali .,Kelas .,Dalam  Pembinaan Disiplin Belajar di Pondok Pesantren 

Anwarul.,Hasaniyyah (Anwaha) Kabupaten Tabalong. AlQalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan dan 
Kemasyarakatan, 16(1), 50-59. 

 Syauqi Nawawi, R. 1988. Pengantar Ilmu Tafsir. Jakarta: Bulan Bintang. 
  

219


