e-ISSN: 2809-3712

MENGENAL TAFSIR & TA’WIL DALAM ULUM ALQURAN

Muhammad Rizqi Anshari
Mahasiswa STAI Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai, Kalimantan Selatan, Indonesia
Corresponding author email: Mhmmdrizqy028(@gmail.com

Muhammad Rifki
Mahasiswa STAI Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai, Kalimantan Selatan, Indonesia
muhammadrifkimuhammadrifki5@gmail.com

Abstract

Tafsir and takwil are two things that cannot be separated, because they are interconnected. Tafsir and takwil
become something that is very important to be studied and understood and applied in the life of the nation and
state, especially in Indonesia.

Keywords: Tafsir, Takwil, Ulum Qur'an
Abstrak

Tafsir dan takwil merupakan dua hal yang tidak dapat dipisahkan, karena keduanya saling
berhubungan. Tafsir dan takwil menjadi sesuatu yang sangat penting untuk dipelajari dan
dipahami serta diaplikasikan dalam kehidupan berbangsa dan bernegara khususnya di negara
Indonesia.

Kata Kunci: Tafsir, Takwil, Ulum Alquran

Pendahuluan

Al-Qur'an (Abd Wahab Khallaf; Tajuddin Abdul Wahhab bin Ali As-Subki;
Thariqgatul al-Hushulala ghayah al-ushul, tth) yang merupakan ruh dari agama (Muhsin Qira’ati,
tth) Islam didalamnya secara universal termuat dua dimensi yakni agidah dan syari’at (esoterik
dan eksoterik). Dalam term al-Qur'an kata aqidah banyak diungkapkan dengan kata al-
iman, sedangkan syari’at dengan al-amal al-sholeh. Keduanya adalah saling terkait kelindan
yang merupakan komponen yang sangat urgen dalam Islam. Mahmud Syaltut menjelaskan
bahwa aqidah merupakan asas bagi syari’at, tidak mungkin ada syari’at tanpa ada aqidah. Islam
bukan hanya aqgidah yang berorientasi pada manajemen kalbu dan hubungan vertikal
Tuhan-hamba, melainkan juga syari’at yang mencakup semua aspek kebaikan dan kemaslahatan
hamba secara keseluruhan dalam hidupnya. Bagi muslim tidak mungkin memisahkan
keduanya, hanya aqidah saja atau sebaliknya.

Menurut Syaltut, yang demikian bukanlah seorang muslim di sisi Allah. Satu hal yang
telah kita akui bersama bahwa nash-nash dalam al-Qur'an yang diyakini sebagai hudan li
al-nas, di dalamnya hanya ada sekitar 10 persen yang berupa diktum-diktum kulli dan
qath’i yang konstan. Segmen ini mesti diterima apa adanya tanpa harus beradaptasi dengan
perubahan-perubahan yang ada di sekitarnya. Yang termasuk dalam bagian ini adalah
persoalan-persoalan dasar menyangkut sendi-sendi ajaran agama yang mempunyai nilai
fundamental, seperti persoalan keimanan (al-Ghazali, tth) (pengesahan Tuhan) dan bentuk-

210


mailto:Mhmmdrizqy028@gmail.com1

bentuk ibadah seperti shalat, puasa dan zakat. Sementara selebihnya, dan ini yang lebih banyak,
sekitar 90 persen, teks ajaran agama islam berupa aturan-aturan global yang bersifat juz’i dan
dhanni. Segmen ini mempunyai valuetaktis operasional yang langsung bersentuhan dengan
fenomena sosial dan kemasyarakatan, karena wataknya yang taktis itulah maka segmen ini
menerima akses perubahan pada tataran oprasionalnya sepanjang tetap mengacu pada peran
pesan moral yang terkandung dalam ajaran agama. Dari kenyataan seperti ini, kita dapat
melihat adanya nilai-nilai eternal dan universal ajaran agama. Sebab dengan wataknya yang
adaptif, Islam akan selalu akomodatif dan kompatibel dengan perubahan sosial yang akan
terus bergulir dari waktu ke waktu. Sebagai refleksi atas fenomena sosial yang
bercorak dinamis maka di setiap saat akan selalu muncul persoalan-persoalan kemanusiaan
dan wagqi'ah-waqgi'ah baru. Ini bisa diantisipasi bilamana nilai-nilai mult dimensional
ajaran agama dapat  dipahami secara jernih dan juga diimplementasikan  secara
konsekuen dan proporsional. Oleh karena itu demi mewujudkan hal tersebut, Islam
memposisikan rasio pada martabat yang amat terhormat guna mengaktualisasikan nilai-nilai
ajaran agama ke dalam wujud kehidupan riil masyarakat sehari-hari. Sebagai bukti dari
hal tersebut adalah adanya ayat-ayat al-Qur'an (tidak kurang dari 750 ayat) yang
menganjurkan orang mukmin agar menggunakan akal dan nalarnya guna menguak dan
mempelajari  femomena alam dan peristiwa-peristiwa hukum di balik ayat-ayat tuhan yang
tersirat (Abu Yazid, 2012). Dalam kaitan ini, sistem istinbath (eksrapolasi hukum) mempunyai
peranan penting dalam memberikan prinsip-prinsip dasar bagi seluruh aktivitas pemikiran
agama, istinbath atau sering juga disebut (jjtthad) (Abu Zahra, 2010; Muhammad bin Alwi Al
Maliky, tth) tak lain merupakan penalaran ilmiah dengan menggunakan metode-metode
'agliyah guna menelorkan hukum oprasional. Dengan kata lain ilmu figh (Wahbah Zuhaili,
tth) sesuai dengan perkembangan ilmu pengetahuan modern. Dengan sistem istinbath yang
memadai, dimensi keuniversalan Islam yang kadang sering terpasung oleh umatnya sendiri
dapat mengejawantah, dan dari universalitas Islam dapat mewujudkan bentuknya yang
kompatibel dengan segala ruang dan waktu (shalihun li kulli zaman wa makan). Namun

karena teks ajaran  agama sangat terbatas jumlahnya bila dibanding dengan jumlah
peristiwa hukum yang terus akan menggelinding di setiap saat, maka teks ajaran agama
tersebut mesti disikapi dengan cara melakukan tafsir metafora yang mampu mengapresiasikan
nilai-nilai keuniversalan Islam. Sebagai agama yang menghargai adanya perbedaan, deferensiasi
penafsiran tumbuh subur dalam Islam sesuai denganwatak ajarannya yang memang
interpreteble, menerima banyak penafsiran. Oleh karenanya, perbedaan dan silang pendapat
tak dapat dihindarkan dalam mengapresiasi pesan moral yang terkandung dalam diktum-diktum
ajaran agama itu sendiri untuk membuka wacana intelektual (intellectual discourse) yang segar
dan terarah. Munculnya diferensiasi penafsiran dan perbedaan visi dan orientasi dalam
tradisi pemikiran Islam adalah suatu fenomena alam yang niscaya, tak perlu diingkari dan
disesali. Karena fenomena tersebut justru bisa mendatangkan rahmat bagi umat manusia di
muka bumi. Dalam kaitan ini, pesan moral yang terkandung dalam sebuah hadits Nabi
“ihktilafu  ummati amatun” (Yahya bin Syaraf al Nawawi, tth) menjadi memiliki relevansi dan
signifikasinya. Mengacu pada paragraf diatas, tafsir dengan demikian mesti dipandang
perlu sebagai proses dialektika antara mufassir, al-Qur'an, dan realitas atau miliu penafsir
yang terus berubah-ubah. Oleh karena itu tafsir menjadi sesuatu yang perlu terus menerus
dilakukan, agar petunjuk al-Qur'an akan senantiasa menukik pada sasarannya. Mengenai
problem kemanusiaan dalam siklus penafsiran, kesalahan dalam mendeteksi problem-

211



probem ini dapat menyebabkan kekeliruan dalam menggali petunjuk al-Qur'an (Nasr
Hamid Abu Zaid, tth; Zuhairi Misrawi, tth).

Sehubungan dengan hal tersebut, tafsir karya siapa pun mesti disadari sebagai
upaya yang bersifat subyektif. Artinya upaya ini sangat terkait dengan konteks ke dirian
mufassit maupun konteks dimana mufassir hidup. Aktivitas mufassir sangat kentara terutama
dalam disiplin figh. Perbedaan kondisi demokratis, aliran teologis, bahkan bisa jadi
perbedaan aliran politis masing-masing ahli hukum telah mendorong lahirnya embrio
multi madzhab. Perbedaan yang muncul dalam pemikiran hukum ini tidak hanya sebatas
rumusan yang dihasilkan tetapi juga paradigma umum dalam melihat teks dan konteks.
Berkenaan dengan penafsiran terhadap al-Qur'an tentulah yang sangat urgen dalam hal ini
adalah bahasa, (Kaelan, tth) mengingat nash-nash hukum Islam (figh) adalah nash-nash
yang memakai bahasa arab. Karena itu, seseorang yang akan memakai nash dan akan
menggali hukum yang terkandung di dalamnya harus menguasai bahasa arab. Lebih jauh
lagi, ia harus memahami lebih mendetail idiom-idiom dalam tata bahasa arab beserta
pengertiannya, menguasai gaya bahasa yang menggunakan ta’bir hakikipada kondisi tertentu
dan menggunakan ta’bir majazi pada kondisi yang lain, dan mengerti maksud utama dari
tiap-tiap ungkapan bahasa yang dipakainya. Sebab penguasaan-penguasaan pada hal-hal
tersebut, masing-masing mempunyai relevansi tersendiri berkenaan dengan upaya memahami
nash dan mencari kejelasan-kejelasan hukum yang terkandung di dalamnya.

Oleh karena itu, para ulama ushuli dengan fikiran cerdasnya serta dibarengi dengan
kerja kerasnya mereka mengkonstruk kaidah-kaidah lughawiyah yang dapat digunakan
untuk  memahami nash-nash  dan menggali hukum-hukum taklifi (Wahbah Zuhaily;
Muhammad Abu Zahra, tth) dari  nash-nash itu. Dalam membuat kaidah-kaidah tersebut
mereka berpedoman pada dua hal yakni pertama, al-madlulat al-lughawiyah(pengertian konotasi
kebahasaan) dan al-fahmu al-arabiy (pemahaman yang didasarkan  pada cita rasa bahasa
Arab) terthadap nash-nash hukum dalam kaitannya dengan al-Qur'an. Kedua, manhaj(metode)
yang dipakai oleh Nabi Muhammad SAW. dalam menjelaskan hukum-hukum al-Qur'an
dan himpunan hukum-hukum nash yang telahmendapat penjelasan dari sunnah. Dengan
adanya tambahan keterangan dari sunnah, lafadz nash menjadi jelas pengertiannya dan
masuk ke dalam lingkup hukum syara’ yang mempunyai kepastian hukum (Wahbah Al
Zuhaily, tth). Dengan  berpedoman pada dua hal di atas, para wulama ushuli
menguraikan metode intrpretasi teks yang dapat dipakai untuk menggali hukum-hukum
taklifiy yang terkandung di dalam nash-nash al-Qur'an dan hadits nabi.

Dalam hal ini mereka membuat kaedah-kaedah, dimana dengan kaedah tersebut
seorangfaqih (ahli fiqih) menjadi tahu secara mendalam mengenai metode instinbath ahkam
dan mampu mengompromikan di antara nash-nash yang dari segi lahirinyahnya nampak
saling kontradiktif, serta menakwilkan nash-nash yang secara lahiriahnya tidak sejalan
dengan ketentuan hukum agama yang sudah pasti (M. Abu Zahrah, tth). Sementara itu, dengan
pesatnya perkembangan peradaban manusia dan ilmu pengetahuan telah memberi dampak
yang sangat signifikan terhadap proses penafsiran al-Qur'an. Hal ini dapat ditengarai
dengan munculnya cendikiawan-cendikiawan muslim kontemporer dengan mengusung
metode-metode  baru  dalam  ranah  penafsiran. Bertolak dari adagium bahwa teks
tidaklah lahir dari ruang hampa, ia selalu terikat atau bahkan merupakan bagian
dari suatu episode pergumulan sejarah umat manusia yang terus menerus mengalami
perubahan menuju kesempurnaannya. Dari adagium tersebut bahwa al-Qur'an tidak lahir

212



dari ruang hampa dalam artian berkenaan dengan dialektika antara teks dan konteks.
Pentingnya mengetahui informasi mengenal tafsir dan takwil dalam ulum alquran harus sering
disebarkan, jangan sampai tenggelam dimakan zaman, terlebih kita sudah masuk era digital,
(Rahmatullah, A. S., et el,, 2022) karena semua orang sudah adaptif terhadap dunia digital,
minimal melalui HP, (Syahrani, S. 2021) dengan tetap disebarkannya informasi mengenal tafsir
dan takwil dalam ulum alquran, maka dengan begitu menjadi langkah pembinaan dan penyebaran
informasi terkait sejarah kitab suci umat Islam, (Syahrani, S. 2022) sehingga diharapkan informasi
mengenal tafsir dan takwil dalam ulum alquran tidak tenggelam termakan zaman, (Syahrani, S.
2022) dan secara informatika terkesan lebih termanajemen, (Syahrani, S. 2018) terlebih
pentingnya manajemen termasuk manajemen penyampaian informasi siklus penulisan alquran
sudah diungkapkan dalam banyak ayat alquran, (Syahrani, S. 2019) dan hal ini bagian dari strategi
penyebaran informasi keislaman (Chollisni, A., et al., 2022).

Dalam melakukan penelitian ini, penulis menggunakan penelitian kepustakaan (library
research) dengan pendekatan content analisis, terhadap Pandangan al-tabari dan al-qasimi
tentang kata ta’wil dalam tafsirnya. Dalam operasinya penelitian ini lebih ditekankan pada
penelaahan dan pengkajian terhadap tafsir al tabari dan al qasimi dalam karya tafsirnya, serta
literatur-literatur yang ada hubungannya dengean penelitian ini.

Hasil dan Pembahasan
Tafsir

Tafsir merupakan bentuk Ja& Dari akar &)l yang maknanya adalah menjelaskan dan
mengupas makna. Tafsir atau takwil itu diperselisihkan maknanya. Abu Ubaid dan beberapa
ulama mengatakan bahwa keduanya adalah satu makna. Al Maturidi berkata, “Tafsir itu adalah
menegaskan bahwa yang dimaksud dengan lafadz ini adalah makna ini dan menyaksikan bahwa
Allah menghendaki makna itu. Jika ada dalil yang qath®i, maka ia diterima. Jika tidak ada maka itu
adalah tafsir birra“yi (dengan pendapat) yang dilarang. Al-Ashbahani berkata di dalam kitab
Tafsirnya, “Ketahuilah bahwa tafsir menurut istilah para ulama adalah menjelaskan makna-makna
Al-Qur“an dan menjelaskan maksudnya. Dia lebih umum tergantung adanya kata yang sulit atau
yang lainnya dan tergantung adanya makna yang jelas atau yang lainnya (Imam Suyuthi, 2008).
Menurut pandangan penulis bahwa yang dimaksud dengan tafsir adalah menjelaskan makna ayat-
ayat dalam Al-Qur“an dengan menggunakan metode tafsir untuk mempermudah dalam
menafsitkannya. Karena Al-Qur™an turun hanya sebagai hujjah bagi para makhluk maka jika
menafsirkannya tidak diperbolehkan, tentu hujah itu tidak akan sampai. Jika demikian, bolehlah
bagi orang yang memahami bahasa Arab dan sebab-sebab turunnya Al-Qur™an untuk
menafsirkannya. Adapun orang yang tidak mengetahui makna-makna bahasa, dia tidak boleh
menafsirkannya, kecuali hanya sebatas penafsiran yang dia dengarkan. Maka jadilah hal itu
termasuk ke dalam kategori periwayatan, bukan termasuk kategori tafsir. Jika dia mengetahui
bahwa hal itu adalah tafsir dan berkehendak untuk mengambil kesimpulan suatu hukum atau
menjadikannya sebagai dalil dari suatu hukum maka hukumnya tidak apaapa. Jika dia mengatakan
bahwa maksud dari ayat ini adalah demikian, dengan tanpa dilandasi riwayat yang dia dengarkan
maka tidak halal baginya, dan itulah yang dilarang (Al-Burhan, II).

213



Para Ulama mengklasifikasikan metode-metode penafsiran al-Qur*an menjadi empat:
1. Metode Tahliliy

Metode tafsir tahliliy juga disebut metode analisis yaitu metode penafsiran yang
berusaha menerangkan arti ayat-ayat al-Qur™an dengan berbagai seginya, berdasarkan urutan
ayat dan surat dalam al-Qur“an mushaf Utsmani dengan menonjolkan pengertian dan
kandungan lafaz-lafaznya, hubungan ayat dengan ayatnya, sebab-sebab nuzulnya, hadits-hadits
Nabi SAW., yang ada kaitannya dengan ayat-ayat yang ditafsirkan itu, serta pendapat para
sahabat dan ulama ulama lainnya (Badri Khaeruman, 2004).

Dalam melakukan penafsiran, mufassir (penafsit) memberikan perhatian
sepenuhnya kepada semua aspek yang terkandung dalam ayat yang ditafsirkannya dengan
tujuan menghasilkan makna yang benar dari setiap bagian ayat. Sehingga terlihat seperti
pembahasan yang parsial, dari tiap-tiap ayat yang ditafsirkan oleh para mufassir.

2. Metode Ijmali

Metode Ijmali adalah menafsirkan al-Qur*an dengan cara menjelaskan ayat-ayat al-
Qur“an dengan singkat dan global, yaitu penjelasannya tanpa menggunakan uraian atau
penjelasan yang panjang lebar, dan kadang menjelaskan kosa katanya saja (Mundzir Hitami,
2012). Dengan metode ini mufassir tetap menempuh jalan sebagaimana metode tahliliy,
yaitu terikat kepada susunan-susunan yang ada di dalam mushaf Ustmani. Hanya saja dalam
metode ini mufassir mengambil beberapa maksud dan tujuan dari ayat-ayat yang ada secara
global.

3. Metode Mugaran

Metode ini adalah mengemukakan penafsiran ayat-ayat al-Qur™an yang membahas
suatu masalah dengan cara membandingkan antara ayat dengan ayat atau antar ayat dengan
hadis baik dari segi isi maupun redaksi atau antara pendapat-pendapat para ulama tafsir
dengan menonjolkan segi perbedaan tertentu dari obyek yang dibandingkan. Perbedaan-
perbedaan redaksi yang menyebabkan adanya nuansa perbedaan makna sering kali
disebabkan perbedaan konteks pembicaraan ayat dan konteks turunnya ayat bersangkutan.
Karena itu, ilm al- munasabah dan ilmu Asbab an-Nuzul sangat membantu melakukan
attafsir al-muqaran dalam hal perbedaan ayat tertentu dengan ayat lain. Namun, esensi
nilainya pada dasarnya tidak berbeda.

4. Metode Maudu’i

Metode maudu®i ialah metode yang membahas ayat-ayat al- Qur™an sesuai dengan
tema atau judul yang telah ditetapkan. Semua ayat yang berkaitan dihimpun, kemudian dikaji
secara mendalam dan tuntas dari berbagai aspek yang terkait dengannya, seperti asbab al-
nuzul, kosakata, dan sebagainya. Semua dijelaskan dengan rinci dan tuntas, serta didukung
oleh dalil-dalil atau fakta-fakta yang dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah, baik
argumen yang berasal dari al-Qur™an, hadis, maupun pemikiran rasional. Selain metode,
dalam tafsir juga terdapat apa yang disebut dengan corak atau laun.

Corak ini adalah suatu karakter tertentu dari suatu tafsir atau nuansa tertentu yang
mewarnai suatu tafsir. Diantaranya sebagai berikut:
1. Corak Fighi
Tafsir corak fighi adalah tafsir yang bernuansa fikih, banyak penjelasan-
penjelasan/penafsiran-penafsiran hukum di dalamnya (Muhammad Husain al-Dzahabi,

214



2003). Biasanya mufasirnya adalah ulama fikih yang berusaha menafsirkan ayat-ayat al-
Qur,an yang terkait dengan hukum. Maka biasanya pembahasan tafsir ini relative panjang.
Cikal bakal Tafsir ini sudah ada sejak munculnya tafsir bil ma’sur. Yaitu penafsiran yang
menggunakan riwayat-riwayat dari Nabi juga hasil ijtihad sahabat.

Tafsir corak fikih ini kemudian semakin berkembang terutama setelah lahirnya
mazhab-mazhab fikih. Karena dalam perkembangan selanjutnya, ulama dengan mazhab fikih
tertentu menafsirkan alquran sesuai dengan teori istinbat hukum mazhabnya. Diantara contoh
dari kitab ini adalah : Ahkam alquran karya Abu Bakar Ahmad Ibn Ali al-Razy atau al-
Jashshash (w.370 H), Ahkam alquran karya Ibn Araby (w.543H), Tafsir al-Nasafi karya al-
Nasafi (mazhab Hanafi), alJami li Ahkam al Qur"ankarya Abu Abdullah Muhammad ibn
Ahmad ibn Abi Bakar ibn Farh al-Qurthubi (w.671) (mazhab Maliki), Tafsir al-Kabir atau
Mafatih al-Ghaib karya Fakhruddin al-Razy (Mazhab Syafii)

. Corak Sufi

Tafsir corak sufi ditulis oleh para sufi sendiri. Tafsir ini juga terbagi menjadi dua
kelompok, yaitu tafsir sufi nadzari dan tafsir sufi isyari. Tafsir sufi Nadzari berpendapat bahwa
pengertian yang dikehendaki adalah pengertian batin, bukan pengertian secara harfiah. Model
penafsiran ini sering menggunakan ta’wil. Sedangkan tafsir isyari adalah tafsir yang berusaha
menjelaskan ayat-ayat alquran dengan isyarat-isyarat tersembunyi yang menurut para sufi
hanya diketahui oleh mereka ketika mereka melakukan suluk. Menurut al-Farmawy tafsir ini
bisa diterima apabila: tidak bertentangan dengan dzahir ayat, jika terdapat syahid syar’i yang
menguatkannya, tidak bertentangan dengan syariat dan akal sehat serta jika mufasirnya tidak
menganggap bahwa tafsirannya adalah yang paling benar. Contoh tafsir ini adalah Tafsir
alquran al-,,Adzim Karya Muhammad Sahal ibn Abdillah ibn Yunus ibn Abdillah al-Tusturi.

. Corak Falsafi

Tafsir corak falsafi adalah tafsir ayat-ayat alquran yang dikaitkan dengan bahasan-
bahasan filsafat (Muhammad Husain al-Dzahabi, tth). Baik oleh yang menerima filsafat seperti
Ibn Sina maupun yang menolaknya. Penulisan tafsir falsafi oleh golongan yang menerima
filsafat bukan merupakan produk tafsir yang utuh penafsiran atas semua ayat-ayat al-Qur,,an
akan tetapi hanya beberapa ayat saja yang berkaitan dengan teori -teori filsafat mereka.
Sedangkan penulisan tafsir oleh golongan yang menolak filsafat ada yang menulis dalam satu
kitab tafsir yang utuh, ada pula yang termuat dalam karya-karya lain. Diantara yang menerima
filsafat adalah seperti Ibnu Rusyd dengan karyanya Tahafut al-Tahafut dan contoh yang
menolak adalah seperti Imam al-Ghazali dengan karya Tahafut al-Falasifah serta Fakhruddin
al-Razi dengan karyanya Mafatih al-Ghaib (Abd al- Hayy al-Farmawi, 1977).

. Corak Ilmi

Tafsir dengan corak ilmi adalah penafsiran terhadap ayat-ayat alquran yang
berhubungan dengan ilmu pengetahuan atau usaha mufasir untuk menghubungkan ayat-ayat
alquran dengan penemuan-penemuan ilmiah yang tujuannya adalah mengungkap
kemukjizatan alquran. Dengan demikian mufasir akan menggunakan teori-teori ilmiah sains.
Contoh kitab-kitab tafsir yang bercorak ilmi adalah Al-Ghidza wa al-Dawa karya Jamal al-Din
al Fandi, al-Qur™an wa ilm al-Hadis (al-Qur,,an dan ilmu pengetahuan modern) karya Abd al-
Razzaq Naufal, Tafsir al-,Ilmi li Ayat al-Kauniyyah fi al-Qur™an al-Karim karya Hanafi
Ahmad.

215



5. Corak Adabi Ijtima’i

Tafsir dengan corak adabi ijtima’i adalah tafsir yang menjelaskan ayat-ayat alquran
dari ungkapan-ungkapan bahasanya yang teliti kemudian disampaikan dengan bahasa yang
lugas, menekankan pada tujuan diturunkannya alquran dan mengaplikasikannya dalam
kehidupan sosial. Cara pembahasan dalam tafsir ini tidaklah mendominasikan aspek
kebahasaan namun lebih banyak mengekspor bagaimana hubungan ayat-ayat alquran dengan
realitas sosial kemasyarakatan sehingga diharapkan dapat membantu menjadi problem solving
dalam persoalan masyarakat. Dalam proses ini mufasir akan mendiagnosis persoalan-
persoalan umat yang kemudian dicarikan jalan keluar berdasarkan ayat-ayat al-Qur,,an.
Contoh dari tafsir ini adalah tafsir al-Manar karya Muhammad Abduh dengan muridnya
Rasyid Ridlo, Tafsir alquran al-Karim karya Mahmud Syaltut, Tafsir al-Wadlih karya
Muhammad Mahmud Baht al-Hijazi (Abd al- Hayy al-Farmawi, 1977).

Takwil

Dalam sejarah kemunculannya, kata al-ta“wil telah digunakan sejak pada zaman Nabi
SAW, yaitu ketika beliau berdoa agar Abdullah bin Abbas memahami al-ta“wil dengan sebaik-
baiknya, tentu dalam kaitan ini juga dengan tafsirnya. Ketitka Nabi SAW masih hidup, para
sahabat tidak segan-segan untuk menanyakan kepada beliau mengenai makna beberapa ayat yang
kurang dipahami. Namun seiring dengan berjalannya waktu, ketika Nabi SAW telah wafat, para
sahabat mulai mendapatkan kesulitan dalam memahami makna ayat yang ada. Kesulitan para
sahabat dalam memahami kandungan ayat tersebut telah dibaca dan dipahami oleh Ibnu Khaldun
dengan mengatakan bahwa ketika Nabi SAW masih hidup beliau dalam menjelaskan kandungan
alquran itu sangat global (Ibnu Khaldun, 2009). Sebab itu, masih menurut Ibnu Khaldun, karena
alquran diturunkan berdasarkan bagian-bagian, ayat per ayat, maka untuk menerangkan tentang
keesaan Tuhan dan kewajiban beragama, dijelaskannya sesuai dengan konteks.

Ta’wil berangkat dari pemahaman bahwa teks mengandung dua eksistensi makna, yakni
makna Zahir dan makna batin. Dalam hal ini Ta’wil berkaitan dengan ‘aql (dirayah) yang
berfungsi sebagai mental sekaligus konsep penelusuran makna batin (yang terdalam) pada sebuah
teks, sedangkan tafsir berkaitan dengan naql (riwayah) yang terkait khusus kepada makna Zahir
teks (makna bahasa). Maka lewat ta’wil seorang penafsir kemudian memasuki ranah kajian
mengenai asal-usul dan signifikansi teks sebab ta’wil tidak terbatas pada kajian linguistik, tetapi
pembacaan secara umum berkaitan dengan seluruh fenomena, peristiwa atau kejadian yang
menyatu ke dalam teks. Gerakan ini yang kemudian membuat akal, pengetahuan dan imajinasi
penafsir begitu penting (Ahmad Munawir, 2018).

Kata takwil itu berasal dari akar kata Js¥) yaitu “kembali”, seolah-olah maknanya adalah
mengembalikan sebuah ayat kepada makna-makna yang mungkin untuknya. Takwil adalah
mentarjih di antara makna-makna yang mungkin tanpa menegaskan dan tanpa mempersaksikan
kepada Allah.” takwil itu kebanyakan digunakan pada kalimat. menurut ulama mutaakhirin baik
dari kalangan fuqaha, mutakallimin, ahli hadis dan ahli sufi berpendapat bahwa takwil adalah
memalingkan lafazh dari makna yang Zhahir kepada makna yang lebih kuat kemungkinannya
disertai dengan dalil-dalil. Dalam hal ini, tugas takwil terbagi menjadi dua yaitu menjelaskan
kemungkinan makna lafazh dan menjelaskan dalil yang bisa memalingkan dari maknanya yang
asli. Ad-Dzahabi setelah memaparkan pengertian takwil menurut para ulama, lebih memilih
kepada pengertian bahwa takwil berkaitan dengan aspek dirayah yang berpegang kepada
perangkat ijtihad dengan mengetahui karakteristik bahasa Arab Dalam pandangan penulis takwil

216



adalah memalingkan makna suatu kalimat dengan tidak mengurangi atau menghilangkan makna

tersebut.

Pendapat Masyhur, takwil berarti sama dengan tafsir, yaitu, menjelaskan, dengan
pengertian tersebut, kata takwil, dapat mempunyai arti:

1. Kembali atau mengembalikan, yakni mengembalikan pada proporsi yang sesungguhnya.

2. Memalingkan, yakni memalingkan suatu lafazh tertentu yang mempunyai sifat khusus dari
makna lahir ke makna batin lafazh itu, karena ada ketetapan dan keserasian dengan maksud
yang dituju.

3. Menyiasati, yakni dalam lafazh tertentu ada kalimat-kalimat yang mempunyai sifat khusus
memetlukan siasat yang jitu untuk menemukan maksudnya yang setepat-tepatnya (Rif at
Syauqi Nawawi dan Muhammad Ali Hasan, 1988).

Kata takwil terdapat dalam Alquran sebanyak tujuh kali, yaitu: QS. Al-imron (3) : 7, QS.
An-nisa”™ (4) : 59, QS. Al-a“rof (7) : 52-53, QS. Yunus (10) : 39, QS. Yusuf (12) : 6, QS. Al-Isro*
(17) : 35, QS. Al-kahfi (18) : 78.

Faktor utama yang mendorong para ulama melakukan ta’wil adalah untuk menyelaraskan
nash-nash dalam kitab suci al-Quran yang secara tekstual atau zahirnya bertentangan satu sama
lainnya. Sebab banyak teks-teks keagamaan yang sepintas saling bertentangan pada level
redaksionalnya. Dalam konteks ini takwil merupakan kebutuhan yang mendesak. Rasulullah saw.
bersabda dalam sebuah hadits: “tidak beriman seorang yang berzina saat ia melakukan perzinaan
itu, dan tidak beriman orang yang minum khamer saat ia meminumnya, dan tidak beriman orang
yang mencuri saat ia melakukan pencurian”. Dan “ tidak beriman salah seorang dari kalian hingga
ia mencintai saudaranya sebagaimana ia mencintai dirinya”.

Berdasarkan arti hadits di atas, dalam memahami maksud hadis tersebut, para ulama
menakwilkan bahwa keimanan yang dinafikan yang dimaksud adalah keimanan yang sempurna.
Hal ini berdasarkan petunjuk dari nash-nash lain bahwa para pelaku maksiat tidak keluar dari
lingkup keimanan (Yusuf Qordhawi, 1998). Takwil merupakan suatu kebutuhan dalam
pemecahan problematika kontemporer saat ini. Kebutuhan akan menghidupkan takwil ini juga
dinyatakan oleh Yusuf Qorodhawi: “Takwil adalah kebutuhan yang tak dapat ditinggalkan. Ia
dapat diwajibkan oleh akal, syariat, atau bahasa arab. Orang yang menolak itu berarti telah keluar
dari jalur yang benar dan terperosok dalam lubang kesalahan seperti yang dilakukan kelompok
zahiriyah (Yusuf Qordhawi, 1998).

Dari pernyataan yusuf al-Qhorodhawi tersebut takwil memiliki peran yang sangat penting
dan menjadi kebutuhan dengan masalah-masalah kontemporer yang semakin bertambah. apabila
kita membahas tentang takwil maka kita tidak dapat terlepas juga dari pembahasan Mutasyabihat,
karena salah satu area pembahasan takwil adalah ayat-ayat mutasyabihat atau ayat-ayat yang
ambigu. Mutasyabihat diambil dari kata Syabaha yaitu Apabila salah satu dari dua hal serupa
dengan hal yang lain, (Louis Ma“luf, 1983) saling menyerupai sehingga sulit untuk menentukan
pilihan. Dalam bahasa Indonesia, kata Syubhah memiliki arti keragu-raguan/ kebimbangan atau
kekurangjelasan terhadap sesuatu, juga mengandung suatu keadaan yang kurang atau tidak jelas
status hukumnya, yakni suatu keadaan dimana satu dari dua hal tidak dapat dibedakan karena
adanya kemiripan antara keduanya. Dari sini kita dapat menarik benang merah bahwa mutasyabih
adalah redaksi yang memunculkan makna “samar” atau “ tidak jelas”. Dengan tidak adanya kata
sepakat tentang batasan arti dari pengertian mutasyabih, maka cukup sulit untuk merumuskan

kriteria tentang mana ayat-ayat yang termasuk muhkamat dan mana ayat-ayat yang mutasyabihat.

217



Sebagaimana disinggung sebelumnya, hal ini mungkin dikarenakan suatu ayat disebut muhkam
oleh sebagian ulama, namun dianggap mutasyabih oleh Ulama yang lain. Sebagai contoh, ayat-
ayat yang berkenaan dengan surga dan neraka oleh sebagian Ulama dianggap muhkam, akan
tetapi dianggap mutasyabih oleh Ulama yang lain. Golongan Bathiniyyun misalnya, menganggap
ayat-ayat tersebut termasuk ke dalam kelompok ayat mutasyabihat, karena menurut mereka
gambaran tentang surga dan neraka dipahami sebagai metafora-metafora yang tidak langsung
menuju kepada hakikatnya.

Pentakwilan suatu makna dalam suatu ayat dalam Al-Qur™an sangatlah penting di era
milenial ini karena pemahaman masyarakat terhadap ayat-ayat yang mutasyabihat kurang
dimengerti sebagaimana diuraikan di atas. Terlebih lagi untuk mereka yang awam terhadap takwil
ini. Misalnya tentang kursi Allah dalam ayat al-kusi diatas, untuk orang yang awam maka mereka
akan beranggapan bahwa Allah itu memiliki kusi sama halnya kursi yang dimiliki oleh manusia,
kemudian juga tentang tentang kata “wajhallah” dalam QS ar-Rum ayat 38 yang secara harfiah
artinya wajah Allah, maka masyarakat awam pun berasumsi bahwa allah itu memiliki wajah sama
halnya dengan makhluk. Hal ini tentu akan menjadi problematika jika pemahaman orang awan
tersebut tidak diubah atau diberikan penjelasan, akan mengarah kepada kesesatan.

Perbedaan tafsir & ta’wil
Dalam hal ini sebagian ulama melihat ada perbedaan-perbedaan antara keduanya, yaitu:

1. Tafsir berbeda dengan takwil, perbedaannya adalah pada ayat-ayat yang menyangkut soal
umum dan khusus, pengertian tafsir lebih umum dari pada takwil, karena takwil berkenaan
dengan ayat-ayat yang khusus, misalnya ayat-ayat mutasyabihat. Jadi, mentakwilkan ayat-ayat
yang mutasyabihat itu termasuk tafsir, tetapi tidak setiap penafsiran ayat disebut takwil.

2. Tafsir adalah penjelasan lebih lanjut dari takwil, dan dalam tafsir sejauh terdapat dalil-dalil
yang dapat menguatkan penafsiran boleh dinyatakan: “Demikianlah yang dikehendaki Allah”,
sedangkan takwil hanya menguatkan salah satu makna dari sejumlah kemungkinan makna
yang dimiliki ayat (lafaz) dan tidak boleh menyatakan: “Demikianlah yang dikehendaki Allah
swt.”

3. Tafsir menerangkan makna lafaz (ayat) melalui pendekatan riwayat, sedangkan takwil melalui
pendekatan dirayah (kemampuan ilmu) dan berpikir rasional.

4. Tafsir menerangkan makna-makna yang diambil dari bentuk yang tersurat (bil ibarah),
sedangkan takwil adalah dari yang tersirat (bil isyarah).

5. Tafsir berhubungan dengan makna-makna ayat atau lafaz yang biasa-biasa saja, sedangkan
takwil berhubungan dengan makna-makna yang kudus.

6. Tafsir mengenai penjelasan maknanya telah diberikan oleh Alquran sendiri, sedangkan takwil
penjelasan maknanya diperoleh melalui istinbath (penggalian) dengan memanfaatkan ilmu-
ilmu alatnya (M. Hasbi Ash Shiddieqy, 1994).

Kesimpulan

Tafsir dan takwil merupakan dua hal yang tidak dapat dipisahkan, karena keduanya saling
berhubungan. Tafsir dan takwil menjadi sesuatu yang sangat penting untuk dipelajari dan
dipahami serta diaplikasikan dalam kehidupan berbangsa dan bernegara khususnya di negara
Indonesia. Dalam hemat penulis tafsir adalah menjelaskan makna ayat-ayat alquran dengan
menggunakan metode dan corak tertentu dalam menafsirkannya sedangkan takwil adalah
memalingkan makna suatu kata atau kalimat dari makna teks menjadi makna konteks dengan

218



tidak menghilangkan makna dari kalimat itu. Tafsir dan takwil dapat menjawab permasalahan
kontemporer. Salah satunya tentang masalah hukuman bagi pencuri dalam alquran surah Al-
Maidah ayat 38. Dimana dalam ayat tersebut menjelaskan tentang hukuman pencuri dengan
potong tangan. Secara tekstual, ayat tersebut tidak bisa dilakukan di Indonesia karena masyarakat
yang plural dengan agama yang bermacam-macam dan juga Indonesia menggunakan hukum
pidana hasil kodifikasi Barat. Maka hal tersebut tidak mungkin untuk dilaksanakan. Akan tetapi
dalam hemat penulis setelah membaca dan mencermati pada tafsir dan takwil kontemporer
ternyata bisa diaplikasikan di Indonesia dengan cara memalingkan makna memotong kedua
dalam alquran Surah Al-Maidah tersebut dengan makna memotong kemampuan untuk
melakukan pencurian yakni dengan memenjarakan sebagaimana diatur oleh hukum pidana
Indonesia Pasal 362 KUHP dengan pidana penjara paling lama 5 tahun. Artinya bahwa ayat
tentang hukum bagi pencuri tersebut dapat diaplikasikan dengan konsep tafsir dan takwil
kontemporer tersebut.

Daftar Pustaka

Abu Yazid. 2012. Islam Akomodatif, Rekonstruksi Pemahaman Islam sebagai Agama
Universal. (Jakarta: LkiS).

Chollisni, A., Syahrani, S., Dewi, S., Utama, A. S., & Anas, M. (2022). The concept of creative
economy development-strengthening post covid-19 pandemic in Indonesia: Strategy and
public policy management study. Lznguistics and Culture Review, 6, 413-426.

Hasbi, M. 1994. Sejarah dan Pengantar Ilmu Al-Qut"an/Tafsir. Jakarta: Bulan Bintang.

Hitami, M. 2012. Pengantar Studi al-Qur’an Teori dan pendekatan. Yogyakarta: LkiS Yogyakarta.

Husayn, M. 2000. Al-Tafsir wa al-Mufassirun Juz 2. Cairo: Maktabah Wahbah.

Jonwari, J., & Zainuddin, F. (2020). Konsep tafsir dan takwil dalam prespektif as-syatibi. Lisan al-
hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 14(2), 399-428.

Khaeruman, B. 2004. Sejarah Perkembangan Tafsir al-Qur’an. Bandung: Pustaka Setia.

Ma’luf, L. 1983. al-Munjid: Fi al-lughah wa al-A’lam. Beirut: Dar al-Masyriq.

Qordhawi, W. 1998. Berinteraksi dengan al-Quran. Jakarta: Gema Inasni Press.

Rahmatullah, A. S., Mulyasa, E., Syahrani, S., Pongpalilu, F., & Putri, R. E. (2022). Digital era 4.0:
The contribution to education and student psychology. Linguistics and Culture Review, 6, 89-
107.

Suyuthi. 2008. Ulumul Qur’an II Surakarta: Indiva Pustaka.

Syahrani, S. (2018). Manajemen Kelas yang Humanis. Alrisalah, 14(1), 57-74.

Syahrani, S. (2019). Manajemen Pendidikan dengan Literatur Qur’an. Darul Ulum: Jurnal = Ilniah
Keagamaan, Pendidikan dan Kemasyarakatan, 191-203.

Syahrani, S. (2021). Anwaha's Education Digitalization Mission. Indonesian Journal of Education
(INJOE), 1(1), 26-35.

Syahrani, S. (2022). Kesiapan Santri Dalam Mengikuti Analisis Nasional PKPPS Anwarul
Hasaniyyah (Anwaha) Kabupaten Tabalong. Adiba: Journal of Education, 2(1), 23-31.

Syahrani, S. (2022). Peran Wali Kelas Dalam Pembinaan Disiplin Belajar di Pondok Pesantren
Anwarul Hasaniyyah (Anwaha) Kabupaten Tabalong. A/Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan dan
Kemasyarakatan, 16(1), 50-59.

Syauqi Nawawi, R. 1988. Pengantar Ilmu Tafsir. Jakarta: Bulan Bintang.

219



