
 
   

e-ISSN: 2809-3712  

 

 

 

HERMENUETIKA TERHADAP TAFSIR AL-QUR’AN 
 

Muhammad Padlan 
Mahasiswa STAI Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai Kalimantan Selatan, Indonesia 

Corresponding author email: prapakdusky@gmail.com 
 

Muhammad Naufal Khairi 
Mahasiswa STAI Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai Kalimantan Selatan, Indonesia 

naufalk924@gmail.com 
 

Rahmat I 
Mahasiswa STAI Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai Kalimantan Selatan, Indonesia 

xonalt24@gmail.com  
 

 
Abstract 
Hermeneutics is one of the efforts to understand a text, but hermeneutics also leads to the interpretation of 
the Qur'an which looks at the aspects of contextual, historical, authorship, and socio-psychological directions 
when writing. Apart from the historical principle of hermeneutics itself, there are similarities between the 
well-known interpretation method in the classical Islamic era and several hermeneutical models. However, 
when this hermeneutics is applied to the Koran, there are opinions regarding hermeneutics, starting from 
those who are pro-hermeneutics and there are also those who are counter-hermeneutics. Those who are pro-
hermeneutics argue that the hermeneutics of the Qur'an is necessary to suit the development and progress of 
the times, while those who are counter-hermeneutics in the Qur'an argue that the sacredness of the Qur'an 
will be lost when viewed from the point of view of hermeneutics itself. 

Keywords: Hermeneutics, interpretation of the Qur'an, the impact of hermeneutics. 

Abstrak 
Hermeneutika adalah salah satu dari usaha untuk memahami sebuah teks, namun 
hermeneutika juga mengarah kepada penafsiran Al-Quran yang melihat dari segi aspek arah 
kontekstual, histori, penulis, serta kondisi sosial psikologis sang penulis ketika menulis. 
Terlepas dari asas histori hermeneutika itu sendiri, ada persamaan antara metode tafsir yang 
terkenal dizaman islam klasik dengan beberapa model hermeneutika. Namun ketika 
hermeneutika ini diterapkan kedalam Al-Quran maka muncullah Pendapat-pendapat 
mengenai hermeneutika, mulai dari golongan yang pro-hermeneutika dan ada pula mereka 
yang kontra-hermeneutika. Golongan yang pro-hermeneutika berpendapat bahwa 
hermeneutika Al-Quran ini diperlukan agar sesuai dengan perkembangan dan kemajuan 
zaman, sedangkan mereka yang kontra-hermeneutika dalam Al-Quran beralasan bahwa 
kesakralitasan Al-Quran akan hilang apabila dipandang dari sudut hermeneutika itu sendiri. 
 
Kata Kunci: Hermeneutika, tafsir Al-Qur’an, dampak hermeneutika. 

Pendahuluan 
Dalam menafsirkan AI-Qur' an, seorang mufasir dituntut menguasai beberapa cabang 

ilmu untuk dapat menafsirkan sesuai kaidah tafsir Islam. Ia tidak memiliki kewenangan untuk 
menafsirkan, bila ia tidak memiliki kapasitas yang cukup untuk menjadi seorang mufasir. 
Metodologi tafsir yang digunakan pun harus sesuai tuntunan Rasulullah SAW, para sahabat, 
tabi'in, serta para ulama yang mumpuni. Dengan kata lain, mereka-lah rujukan utama kita. 

220

mailto:naufalk924@gmail.com
mailto:xonalt24@gmail.com


 
 

Namun, akhir-akhir ini, kita umat Islam dikejutkan oleh berbagai macam serangan arus pemikiran 
liberal, baik yang dilakukan oleh orientalis maupun orang-orang Islam yang terpengaruh 
pemikiran Barat. Dalam ilmu tafsir, dimunculkanlah ilmu hermeneutika. Ilmu yang mula-mula 
diterapkan dalam menafsirkan Bibel ini, dipaksakan untuk dapat diterapkan dalam menafsirkan 
berbagai kitab suci, terutama AI-Qur'an. Pentingnya mengetahui informasi tentang hermeneutik 
dalam tafsir alquran harus sering disebarkan, jangan sampai tenggelam dimakan zaman, terlebih 
kita sudah masuk era digital, (Rahmatullah, A. S., et al., 2022) karena semua orang sudah adaptif 
terhadap dunia digital, minimal melalui HP, (Syahrani, S. 2021) dengan tetap disebarkannya 
informasi hermeneutik dalam tafsir alquran, maka dengan begitu menjadi langkah pembinaan dan 
penyebaran informasi terkait sejarah kitab suci umat Islam, (Syahrani, S. 2022) sehingga 
diharapkan informasi makna qiraat dan kaidah sistem qiraat yang benar tidak tenggelam termakan 
zaman, (Syahrani, S. 2021) dan secara informatika terkesan lebih termanajemen, (Syahrani, S. 
2018) terlebih pentingnya manajemen termasuk manajemen penyampaian informasi hermeneutik 
dalam tafsir alquran sudah diungkapkan dalam banyak ayat alquran, (Syahrani, S. 2019) dan hal 
ini bagian dari strategi penyebaran informasi keislaman (Chollisni, A., et al., 2022). 

Metode penelitian yang dilakukan ini adalah Studi Literatur, metode penelitian Studi 
Literatur ini adalah cara untuk menyelesaikan persoalan dengan menelusuri sumber-sumber 
tulisan yang pernah dibuat sebelumnya. Dengan kata lain, istilah Studi Literatur ini juga sangat 
familiar dengan sebutan studi pustaka. Dalam sebuah penelitian yang akan dijalankan, tentunya 
seorang peneliti harus memiliki wawasan yang luas terkait objek yang akan diteliti. Jika tidak, 
maka dapat dipastikan dalam presentasi yang besar bahwa penelitian tersebut akan gagal. 

Teori-teori yang mendasari masalah dan bidang yang akan diteliti dapat ditemukan 
dengan melakukan studi kepustakaan. Selain itu seorang peneliti dapat memperoleh informasi 
tentang penelitian-penelitian sejenis atau yang ada kaitannya dengan penelitiannya. Dan 
penelitian-penelitian yang telah dilakukan sebelumnya. Dengan melakukan studi kepustakaan, 
peneliti dapat  memanfaatkan semua informasi dan pemikiran-pemikiran yang relevan dengan 
penelitiannya. 

Menurut M. Nazir dalam bukunya yang berjudul Metode Penelitian mengemukakan 
bahwa yang dimaksud dengan: Studi kepustakaan adalah teknik pengumpulan data dengan 
mengadakan studi penelaahan terhadap buku-buku, literatur-literatur, catatan-catatan, dan 
laporan-laporan yang ada hubungannya dengan masalah yang dipecahkan. Sedangkan Menurut 
Danial dan Warsiah (2009), Studi Literatur adalah merupakan penelitian yang dilakukan oleh 
peneliti dengan mengumpulkan sejumlah buku buku, majalah yang berkaitan dengan masalah dan 
tujuan penelitian. 

Hasil dan Pembahasan  
Pengertian Hermeneutika 

Kata hermeneutika berasal dari bahasa Yunani hermenuein, harmenus yang berarti 

penafsiran, ungkapan, pemberitahuan. Kata benda hermeneia secara harfiah dapat diartikan sebagai 

"penafsiran" atau interpretasi (Saidi, A. I. 2008). Istilah hermeneutika yang berasal dari Yunani 

tersebut terkait dengan Hermes, seorang yang mempunyai tugas menyampaikan pesan para dewa 

(Jupiter) kepada manusia dalam mitologi Yunani. Tugas Hermes adalah menerjemahkan pesan-

pesan dari dewa di Gunung Olympus ke dalam bahasa yang dapat dimengerti oleh umat manusia. 

Fungsi Hermes sangat penting, sebab bila terjadi kesalahpahaman tentang pesan dewa-dewa, 

akibatnya akan fatal bagi seluruh umat manusia (E. Sumaryono, 1993). 

Hermeneuin dan hermenia dalam berbagai bentuk turun an katanya, terdapat dalam 

beberapa teks yang terus ber tahan semenjak awalnya dalam khazanah keilmuan Yunani. 

Aristoteles menemukan kelayakan subjek ini pada risalah besarnya dalam Organon, Peri 

Hermenias, yang diterjemah kan dengan "on interpretation". Dengan menelusuri akar kata paling 

awal dalam Yunani, orisinalitas kata modern dari "hermeneutika" dan "hermeneutis" adalah 

221



 
 

proses "membawa sesuatu untuk dipahami". Proses ini terutama melibatkan bahasa, karena 

bahasa merupakan mediasi paling sempurna (Richard E. Palmer, 2005). 

Proses memahami mencakup tiga makna dasar dari hermeneuin dan hermenia, yaitu: 1) 

mengungkapkan kata kata, misalnya "to say"; 2) menjelaskan, seperti menjelaskan sebuah situasi; 

dan 3) menerjemahkan, seperti di dalam transliterasi bahasa asing (Richard E. Palmer…). 

 
Ruang Lingkup Hermeneutika 

Hermeneutika selanjutnya berkembang sebagai teori interpretasi yang sangat diperlukan 

untuk menerjemahkan literatur otoritatif di bawah kondisi-kondisi yang tidak meng izinkan akses 

kepadanya, karena alasan jarak ruang-waktu atau perbedaan bahasa. Dalam kedua kasus tersebut 

asal sebuah teks dapat saja diperdebatkan atau tetap tersembunyi sehingga memerlukan 

penjelasan interpretatif agar mem buatnya transparan. Eksegesis kitab suci adalah rahim utama 

kelahiran hermeneutika. Secara praktis semua agama mengandalkan pada teks suci serta 

mengembangkan sistem-sistem aturan interpretasi Josef Bleicher, 2003). 

Hermeneutika kitab suci mencapai rumusan utama nya yang pertama dalam rangkaian 

reformasi dan pasca efeknya oleh Matthias Flacius. Sebagai seorang Lutheran, ia melihat Alkitab 

berisi kata-kata Tuhan (revelation sacrio literis comprehensa). Dalam oposisinya dengan posisi 

dogmatik Gereja Tridentin yang menegaskan ulang penekanan Katolik atas tradisi dalam 

interpretasi atas bagian-bagian kitab suci yang terlihat buram. 

Perkembangan hermeneutika tidak hanya berhenti sebagai ilmu untuk memahami kitab 

suci, tetapi berkembang sebagai teori umum dalam hal interpretasi. Proses memahami dan 

mengerti akan selalu melalui bahasa secara umum, tidak hanya terbatas pada teks yang terpatri 

dalam kitab suci. Gadamer menyatakan bahwa 'mengerti' berarti mengerti me lalui bahasa. Semua 

buah pikiran seseorang diungkapkan me lalui bahasa yang ada sesuai aturan tata bahasa yang 

berlaku. Seseorang yang menggunakan bahasa suatu daerah tertentu harus menyesuaikan diri 

terhadap tata bahasa daerah tersebut dan terpaksa pula dapat mengadakan pembaharuan yang 

relatif sangat kecil kemungkinannya. Bila seseorang mampu memahami bahasa dari suatu daerah, 

ia akan memahami segala sesuatu tentang daerah tersebut. Hermeneutika adalah cara baru untuk 

'bergaul' dengan bahasa (E. Sumaryono, 1993). 

Dengan demikian ruang lingkup hermeneutika tidak hanya terbatas pada pemahaman 

terhadap teks suci. Secara kronologis perkembangan hermeneutika sebagai teori interpretasi 

adalah meliputi, 1) teori eksegesis Bibel, 2) metodologi filologi secara umum, 3) ilmu pemahaman 

linguistik, 4) fondasi metodologis geisteswessenshaften (Ilmu-ilmu humaniora), 5) fenomenologi 

eksistensi, dan 6) sistem interpretasi, baik recollektif maupun iconoclastic, yang digunakan 

manusia untuk meraih makna di balik mitos dan simbol. 

Enam tahapan di atas dapat juga menjadi cermin dari cakupan definisi hermeneutika yang 

dapat juga disebut sebagai pendekatan Bibel, filologis, saintifik, geisteswessenshaften, dan 

kultural. Pendekatan tersebut menunjuk kan sudut pandang dari mana hermeneutika dilihat, ia 

melahirkan suatu pandangan berbeda melegitimasikan kisi-kisi tindakan interpretasi, khususnya 

interpretasi teks. 

Arti atau makna suatu teks dapat diperoleh tergantung dari banyak faktor, siapa yang 

berbicara, keadaan khusus yang berkaitan dengan waktu, tempat ataupun situasi yang dapat 

mewarnai sebuah peristiwa bahasa. Orang-orang yang berasal dari pedesaan yang letaknya sangat 

terpencil akan memahami benda-benda secara sangat berbeda dibanding kan dengan mereka 

yang tinggal di kota, sekalipun istilah ataupun kata yang dipergunakan bagi keduanya adalah 

222



 
 

persis sama. Arti 'kekeluargaan' bagi masyarakat pedesaan berbeda dengan yang dimaksudkan 

oleh orang kota. 

Dengan demikian secara umum, hermeneutika beroperasi dengan bahasa di wilayah 

pemahaman dengan menentu kan landasan-landasan filosofis, metodologis dari hubungan antara 

teks, penulis-pengarang, masyarakat-lingkungan yang mengitari lahirnya teks, dan pembaca-

penafsir. 

 
Sejarah Singkat Perkembangan Hermeneutika 

Agar lebih mudah mengutarakan sejarah perkembangan hermeneutika, penulis ingin 

membaginya ke dalam tiga bagian: (1) sejarah hermeneutika teks mitos, (2) hermeneutika teks 

Bibel, dan (3) sejarah hermeneutika umum (allgemeine Hermeneutik). Tentunya, apa yang akan 

disampaikan di sini hanya beberapa tokoh kunci dan pemikirannya saja. 

1. Hermeneutika Teks Mitos 

Hermeneutika sebagai satu cabang ilmu tidaklah muncul. secara serta merta, melainkan 

berkembang secara bertahap. Sebagai embrio, hermeneutika telah disinggung dalam Filsafat 

Antik di Yunani Kuno. Obyek penafsiran pada saat itu adalah teks-teks kanonik (telah 

dibukukan), baik yang berupa kitab suci, hukum, puisi, maupun mitos. Pada masa Yunani 

Kuno terdapat banyak teks teks mitos dan epos, seperti yang ditulis oleh Homer, yakni "Ilias" 

dan "Odyssee" (abad ke-8 SM.), dan oleh Hesiod, yakni "Theogonie" dan "Werke und Tage" 

(abad ke-7 SM). Pembedaan antara makna hakiki (literal) dan makna majazi (allegoris) sebuah 

teks pertama kali dilakukan oleh Homer dan Hesiod. Menguak 'makna. terdalam di balik kata-

kata' (Hintersinn; Untersinn) adalah satu tugas hermeneutis yang mereka lakukan (Oliver R. 

Scholz, 2001; Burkard, 1999). Karya-karya tersebut kemudian dinterpretasikan lebih lanjut 

oleh para filosof Stoik (abad ke-3 SM) secara alegoris (Franz-Peter Burkand, 1999). Selain itu, 

Aristoteles memasukkan satu bab yang berjudul "On Interpretation" dalam Organon-nya,yang 

di dalamnya dia menjelaskan apa itu kata (word), kalimat (sentence) dan proposisi serta logika 

bahasa yang terkait dengan semua itu, dan dia lebih menekankan pada bagaimana memahami 

teks dari segi bahasa. 

2. Hermeneutika Teks Kitab Suci 

Penafsiran allegoris yang telah ada pada masa Yunani Kuno kemudian dikembangkan 

terutama oleh para filosof Stoa dan dipraktekkan oleh para teolog masa Patristik seperti Philo 

von Alexandrien (abad ke-1 M.) terhadap Perjanjian Lama secara mendalam dan metodis. 

Karena keseriusan Philo dalam pemaknaan teks secara allegoris, dia dikenal dengan "Vater der 

Allegorese". (Bapak penafsiran allegoris). Hubungan antara makna literal dan makna allegoris 

itu, tegas Philo, sama dengan hubungan antara badan dan jiwa. Proses pemahaman allegoris 

bertujuan untuk memperoleh makna yang mendalam dari teks tertentu. Namun, dalam hal ini 

kesewenang-wenangan dan subyektivitas yang berlebihan dari sang penafsir seharusnya dapat 

dihindari. Di antara contoh penafsiran allegoris yang cukup terkenal adalah penafsiran Philo 

terhadap Hohelied (Kidung Agung) dalam Perjanjian Lama yang memuat kisah erotis. Kidung 

Agung ini ditafsirkan sebagai hubungan kecintaaan Yesus terhadap Gereja.Pada akhirnya, 

Philo lebih menekankan makna allegoris ketika dia mengatakan: "Der Geist zählt, nicht der 

Buchstabe" (Yang dipandang adalah jiwanya, bukan hurupnya), suatu teori hermeneutik yang 

hingga kini masih relevan. Apa yang dilakukan Philo merupakan respons kontradiktif terhadap 

penafsiran literal kaum Yahudi terhadap ayat-ayat hukum Perjanjian Lama (Jung…). 

 

223



 
 

Para teolog Kristen Abad Pertengahan kemudian mengembang kan dan mensistematisir 

lebih lanjut hal-hal yang ditawarkan oleh Philo dan Origenes. Pada abad ke-13 M.dikenal empat 

macam arti/ makna (vierfacher Sinn), yakni: literal (historia; littera), allegoris: (allegoria), moral 

(tropologia; moralis intellectus) dan anagogis/ eskatologis (anagogia). Makna literal adalah makna 

kata perkata dari teks; makna allegoris dalam arti luas digunakan untuk ide dasar' penafsiran dan 

dalam arti sempit berkenaan pemahaman terhadap kata-kata metaforis; makna 

moralis/tropologis berkaitan dengan dimensi moral yang harus diaplikasikan dalam kehidupan; 

dan makna anagogis adalah dimensi transendental (kehidupan akhirat yang kekal) dari sebuah 

pernyataan atau kata. Sebagai contoh, kata Yerussalem dipahami oleh kaum kriastiani dengan 4 

hirarki makna tersebut. Secara literal, kata itu berarti kota di Palestina; secara allegoris, ia 

merupakan Gereja Christi; secara moralis, ia adalah jiwa manusia; dan secara anagogis, ia adalah 

Yerussalem yang kekal, yakni akhirat/surga (Jung…). Sebagian sejarawan hermeneutika Bibel 

meringkas empat macam makna tersebut ke dalam dua macam makna, yakni (1) makna literal 

(literal sense), dan (2) makna spiritual (spiritual senses) yang terdiri dari makna allegoris, 

tropologis dan anagogis. 

Masih banyak lagi teolog yang menawarkan metode-metode lain, yang sudah barang tentu 

tidak bisa disebutkan di sini. Namun, yang perlu dicatat adalah bahwa kriteria penafsiran pada 

Pertengahan (Mittelalter) masih terikat dengan tradisi dogmatik Kristen. Hal ini baru berubah 

dengan adanya Reformasi yang dipelopori oleh Martin Luther. Prinsip yang mendasar Luther 

adalah bahwa 'Bibel menafsirkan dirinya sendiri' (artinya Bibel tidak ditafsirkan menurut 

perspektif tradisi Kristen/Gereja). Analisis-analisis filologis digalakkan secara sangat serius, 

sehingga dapat memproduk interpretasi-interpretasi yang tidak tergantung pada tradisi Gereja. 

Para pemikir yang terkenal dalam bidang ini, misalnya, M. Flacius, J. A. Ernesti dan J. S. Semler. 

Pemikir pemikir klasik masih tetap dipelajari pada masa ini namun hanya sebagai figur-figur yang 

menyendiri, bukan sebagai representasi representasi dari tradisi lama yang harus selalu diikuti dan 

dikuasai secara keseluruhan (Burkard, 1999; Scholz; Goering…). Renaissance dan Reformasi 

yang ditandai oleh perkembangan ilmu pengetahuan juga tenyata banyak berpengaruh pada 

penafsiran Bibel. Richard Simon (1673-1712), misalnya, tidak hanya mengunakan pendekatan 

pluralitas makna dalam menafsirkan kitab suci tersebut, melainkan juga dengan ilmu-ilmu yang 

telah ada saat itu, seperti arkeologi, linguistik, sejarah budaya, Formgeschichte dll. 

Pendekatan kritis historis dilakukan dengan tujuan menemukan apa yang benar-benar 

terjadi, baik dari segi isi teks maupun ekspresinya. Adapun kritik sastrawi dilakukan untuk 

menemukan hubungan antara isi dan penggunaan bahasa dalam mengekspresikan isi teks 

tersebut.  

 
Perbandingan dengan Tradisi Hermeneutika Islam 

Sebelum beralih ke sejarah perkembangan hermeneutika umum (Barat) pada abad 

modern, perlu disampaikan juga di sini pemikiran hermeneutika kitab suci dalam tradisi Islam 

pada masa awal dan pertengahan, yakni penafsiran atas Al-Qur'an yang dikembangkan oleh para 

Sahabat Nabi dan para ulama dalam bidang fikih dan tasawwuf serta bidang lainnya. Meskipun 

masing-masing dari para ulama mempunyai corak penafsiran hermeneutisnya sendiri-sendiri, 

tetapi yang menjadi benang merah adalah bahwa mereka memahami dan menafsirkan Al-Qur'an 

tidak berhenti pada analisa atau tinjauan linguitik semata. Lebih dari itu, mereka mencoba 

menangkap juga makna di balik teks Al-Qur'an. Di kalangan Sahabat Nabi, Abdullah ibn 'Abbas 

dikenal sebagai abu al-ta'wil (Bapak Ta'wil). Konon, beliau adalah satu-satunya sahabat yang 

224



 
 

mendapatkan doa dari Nabi Saw: Allahumma faqqihhu fi al dini wa-'allimhu al-ta'wil ("Ya Allah, 

berikanlah dia pemahaman yang mendalam dalam hal agama dan ajarilah dia ta'wil"). Berkat doa 

ini, Ibn 'Abbas menjadi mufassir atau mu'awwil Al-Qur'an, yang tidak hanya memahami teks 

secara tekstual, tetapi juga memahami secara lebih mendalam yang bisa dikategorisasikan dengan 

al-ma'na al-bathin (makna batin). Dalam sebuah riwayat disebutkan bahwa ketika Surat al-Nashr 

(Surat ke-110) diwahyukan oleh Allah kepada Nabi Muhammad Saw, yang isinya terkait dengan 

kemenangan beliau di Makkah, yakni Fathu Makkahpada 630 M./8 H., Ibn 'Abbas mengatakan 

kepada Rasulullah: 

"... Sesungguhnya ketika engkau telah menundukkan Makkah dan Makkah adalah daerah 

engkau yang (penduduknya) telah mengeluarkan engkau-dan orang-orang sudah masuk agama 

Islam dengan berbondong-bondong, maka hal ini berarti bahwa kesibukan kami dengan engkau 

di dunia (hampir) usai. Bersiap-siaplah li al-qudum 'alayna wa al-wufud ilayna,maka akhirat itu 

lebih baik bagi engkau daripada dunia dan sungguh Tuhan akan memberikan (kenikmatan) 

kepada engkau dan engkau akan merasa puas/rela." (Isma’il ibn katsir, 2000). 

Dari pernyataan di atas dapat kita pahami bahwa Ibn 'Abbas memahami makna di balik 

Surat al-Nashr tersebut, yakni bahwa tugas Rasulullah hampir selesai dan akan meninggalkan 

hiruk pikuk kehidupan dunia. 

Contoh lain dari hermeneutika Al-Qur'an di kalangan sahabat Nabi adalah penafsiran 

Umar ibn al-Khaththab. Ketika menafsirkan Q.S. al-Tawbah: 60 yang berisi tentang orang-orang 

yang berhak menerima zakat, yang antara lain al-mu'allafah qulubuhum (orang orang yang telah 

diluluhkan hatinya, meskipun masih belum Islam), Umar memahami bahwa golongan ini hanya 

ada pada masa Nabi Muhammad Saw dan sudah tidak ada lagi pada masanya. Atas dasar itu, dia 

tidak memberikan zakat kepada golongan ini (al-Thabari,…..). Masih ada banyak contoh 

penafsiran Umar ibn al-Khaththab yang menunjukkan bahwa dia memahami al-Qur'an tidak 

secara literalis. Namun, contoh-contoh lain yang dimaksud tidak bisa dibahas di síni karena 

keterbatasan teknis, dan insya Allah akan dikemukakan di karya yang lain. 

Hermeneutika al-Qur'an juga pernah dikembangkan oleh para sufi. Pendekatan ulama 

sufi terhadap Al-Qur'an didasarkan pada pembedaan dua bentuk makna teks Al-Qur'an: zhahir 

(makna lahir) dan bathin (makna batin). Menurut Gerhard Bowering, istilah zhahir dan bathin ini 

diambil dari pasangan kata leksikal yang digunakan Al-Qur'an ketika menyipati Allah, antara lain, 

sebagai al-Zhahir dan al-Bathin (J. D.McAuliffe, B. D. Walfish dan J. W. Goering (ed.), 2003). 

Ulama sufi berkeyakinan bahwa setiap ayat Al Qur'an memiliki dua makna secara sekaligus, 

karena bersumber dari Allah yang mempunyai kedua sifat tersebut. Hanya saja, makna bathin dari 

teks Al-Qur'an hanya bisa dipahami oleh orang-orang yang mempunyai pengetahuan yang 

mendalam dan pengalaman spiritual yang tinggi. Ibn Taimiyyah (w.728/1328), misalnya, ketika 

mendefinisikan 'ilm al-bathin, mengatakan dalam kitabnya Risalah fi Ilm al-Bathin wa l-Zhahir, 

“Pengetahuan tentang hal-hal yang batin ('ilm al-bathin) adalah pengetahuan tentang hal-hal yang 

'berada di agian dalam'. (inner things), seperti pengetahuan tentang intuisi dan rasa yang ada 

dalam hati; atau pengetahuan tentang hal-hal yang berada di luar indera yang ada (extrasensory 

things) yang dimiliki oleh para nabi. Ilm al-Bathin dapat juga dipahami sebagai ilmu yang berada 

di luar jangkauan pemahaman mayoritas orang." 

 

 

 
Hermeneutika Umum (allgemeine Hermeneutik) 

225



 
 

Yang menandai perbedaan antara hermeneutika klasik dan hermeneutika modern adalah 

bahwa pada masa lalu hermeneutika difokuskan untuk menafsirkan teks-teks suci, seperti 

Perjanjian Lama, atau yang diyakini suci, seperti mitos da epos, sementara pada masa modern 

heremeneutika tidak hanya terkait dengan teks-teks kanonik saja, melainkan juga terkait dengan 

segala hal yang bisa ditafsirkan. Jadi, hal ini menyangkut seluruh bidang ilmu sosial. Inilah yang 

disebut dengan allgemeine (atau, universale)00 Hermeneutik atau hermeneutica generalis. Pada 

abad ke-17 M. hermeneutika dipandang sebagai disiplin ilmu yang mandiri. Konon,hermeneutika 

muncul bersamaan dengan ide dan aliran. Humanisme pada masa itu dan digunakan untuk 

membantu memahami teks-teks sulit dari Bibel, selain teks-teks dan obyek obyek penafsiran yang 

lain. Ahli-ahli hermeneutika umum pada masa modern ini bisa dibagi ke dalam dua bagian: (1) 

pada tahap awal, dan (2) pada tahap kedua. Filosof dan teolog modern yang dipandang sebagai 

salah satu penggagas allgemeine Hermeneutik pada tahap pertama adalah Johann Conrad 

Dannhauer (1603-1666). Sedangkan pada tahap kedua, hermeneutika umum dipelopori oleh 

Ernst Schleiermacher dan Wilhelm Dilthey (Scholz). Meskipun demikian, sebenarnya embrio 

allgemeine Hermeneutik sudah ada sejak masa para filosof Yunani kuno, seperti Aristoteles.  

Perkembangan berikutnya ditandai oleh pemikiran Wilhelm Dilthey yang membedakan 

antara ilmu alam/ilmu eksakta (Naturwissenschaft) dan ilmu sosial dan humaniora/ ilmu non-

ekaskta (Geisteswissenschaft). Ilmu alam menjelaskan (erklären) sesuatu dan bertanya tentang 

penyebab-penyebab terjadinya sesuatu secara fisik, sementara ilmu sosial dan humaniora 

mencoba mencari tahu dan memahami (verstehen) sesuatu yang bersifat psikis, non-fisik. Satu 

contoh sederhana, Naturwissenschaft berusaha mencari tahu penyebab medis kematian 

seseorang, sementara Geisteswissenschaft membicarakan apa dan hakikat kematian itu. Di sini 

hermeneutika tidak lagi terbatas pada pemahaman teks kebahasaan, melainkan seluruh obyek 

penelitian ilmu-ilmu non-eksakta. Dilthey bersemangat untuk mengkonstruksi sebuah metode 

universal bagi ilmu-ilmu non-eksakta yang didasarkan pada kondisi kejiwaan. Meskipun memiliki 

keunikan masing-masing, Schleiermacher dan Dilthey dapat digolongkan ke dalam satu aliran, 

yakni aliran yang lebih menekankan pada upaya merekonstruksi maksud orisinal dari sebuah teks 

yang ditafsirkan. 

Masih banyak lagi pemikir-pemikir lain yang tidak bisa disebutkan di dalam buku ini. 

Untuk mendapatkan informasi tentang pemikiran-pemikiran hermeneutika mereka, kita bisa 

merujuk, misalnya, pada buku yang berjudul New Horizons in. Hermeneutics karya Anthony 

C.Thiselton. Dalam buku ini dia memaparkan keberagaman aliran-aliran hermeneutika secara 

komprehensif. 

Bersamaan dengan berkembangnya hermeneutika umum yang menjadikan semua teks, 

bahkan juga realita kehidupan, sebagai obyek interpretasi, penafsiran atas teks Bibel tetap 

dilakukan oleh ilmuan-ilmuan Barat, baik dengan pendekatan yang tradisional maupun dengan 

pendekatan historical criticism sebagaimana yang telah dikemukakan sebelumnya. Pendekatan 

historical criticism yang dilakukan untuk menentuakan 'apa yang benar benar terjadi, baik dari 

segi isi maupun ekspresi kebahasa in diperdebatkan di kalangan penganut Agama Kristen tent/ 

tidaknya diterapkan pada Bibel, khususnya yang terkai otentisitasnya.Sebagian ahli Bibel menolak 

untuk menggunakan pendekatan tersebut, karena pendekatan tersebut dapat mengancam 

otentisitas kitab suci mereka. Sebagian yang lain memandang penting penerapan pendekatan 

tersebut, karena banyak aspek aspek penting dalam agama membutuhkan pembuktian historis. 

 
Hermeneutika Dan Ilmu Tafsir Al-Qur’an 

226



 
 

Meskipun Hermeneutika bisa dipakai sebagai alat untuk “menafsirkan” berbagai bidang 

kajian keilmuan, melihat sejarah kelahiran dan per kembangannya, harus diakui bahwa peran 

Hermeneutika yang paling besar adalah dalam bidang ilmu sejarah dan kritik teks, khususnya 

kitab suci. 

Sebagai sebuah tawaran metodologi baru bagi pengkajian kitab suci, keberadaan 

hermeneutika pun tidak bisa dielakkan dari dunia kitab suci Al-Qur’an. Menjamurnya berbagai 

literatur Ilmu Tafsir kontemporer yang menawar kan hermeneutika sebagai variabel metode 

pemahaman Al-Qur’an me nunjukkan betapa daya tarik hermeneutika memang luar biasa. 

Hassan Hanafi dalam tulisan nya Religious Dialogue and Revolution  menyatakan bahwa 

Hermeneutik itu tidak sekedar ilmu interpretasi atau teori pemahaman, tetapi juga berarti ilmu 

yang menjelaskan penerimaan wahyu sejak dari tingkat perkataan sampai ke tingkat dunia. Ilmu 

tentang proses wahyu dari huruf sampai kenyataan, dari logos sampai praksis dan juga 

transformasi wahyu dari pikiran Tuhan kepada kehidupan manusia (Hasan Hanafi,…). 

Sebenarnya, khusus yang digunakan untuk menunjuk kegiatan inter pretasi dalam wacana 

keilmuan Islam adalah “tafsir”. Kata yang asal nya dalam bahasa Arab fassara atau fasara ini 

digunakan secara teknis dalam pengertian eksegesis di kala ngan orang Islam dari abad ke-5 

hingga sekarang.4 Sementara itu istilah Hermeneutik sendiri dalam sejarah keilmuan Islam, 

khususnya tafsir Al-Qur’an klasik, tidak ditemukan. Istilah hermeneutika ini kalau  melihat 

sejarah perkembangan Hermeneutika Moderen mulai populer beberapa dekade terakhir, 

khususnya dengan perkembangan pesat teknologi informasi dan juga the rise of education yang 

melahirkan banyak intelektual muslim kontemporer.  Meski demikian, menurut Farid Esack 

dalam bukunya Qur’an: Pluralism and Liberation, praktek Hermeneutik sebenarnya telah 

dilakukan oleh Umat Islam sejak lama, khususnya ketika menghadapi AlQur’an. Bukti dari hal itu 

adalah: 

1. Problematika Hermeneutik itu senantiasa dialami dan dikaji, mesk i tidak ditampilkan secara 

definitif. Hal ini terbukti dari kajian-kajian mengenai asbabun-nuzul dan nasakh- mansukh. 

2. Perbedaan antara komentar-komentar yang aktual terhadap Al-Qur’an (tafsir) dengan aturan, 

teori atau metode penafsiran telah ada sejak mulai munculnya literatur- literatur tafsir yang 

disusun dalam bentuk ilmu tafsir. 

3. Tafsir tradisional itu selalu dimasukkan dalam kategori- kategori, misal nya tafsir syi’ah, tafsir 

mu’tazilah, tafsir hukum, tafsir filsafat, dan lain sebagainya. Hal itu menunjukkan adanya 

kesadaran tentang kelompok -kelompok tertentu, ideologi-ideologi tertentu, periode- periode 

tertentu, maupun horison- horison sosial tertentu dari tafsir (Farid Esack, 1997). 

Ketiga hal ini jelas menunjukkan adanya kesadaran akan historisitas pemahaman yang 

berimplikasi kepada pluralitas penafsiran. Oleh karena itu, meskipun tidak disebut secara 

definitif, dapat dikatakan corak hermeneutik yang berasumsi dasar pluralitas pemahaman ini 

sebenarnya telah memiliki bibi-bibitnya dalam Ulumul Qur’an klasik. 

Operasional Hermeneutika Moderen dalam penafsiran AlQur’an bisa dikatakan dirintis 

oleh para pembaharu muslim; seperti di India dikenal  Ahmad Khan, Amir Ali dan Ghulam 

Ahmad Parves, yang berusaha melakukan demitologisasi konsep- konsep dalam Al-Qur’an yang 

dianggap bersifat mitologis, seperti menge nai mukjizat dan hal-hal gaib. Di Mesir muncul 

Muhammad Abduh yang secara operasional melakukan operasi Hermeneutik dengan bertumpu 

pada analisis sosial- kemasyarakatan. Meskipun demikian, rumusan metodologis mereka ini tidak 

sistematis dan tidak terlalu jelas. 

227



 
 

Dalam dekade 1960 sampai 1970-an, muncul tokoh- tokoh yang mulai serius memikirkan 

persoalan metodologi tafsir ini. Hassan Hanafi mempubli kasikan tiga karyanya yang bercorak 

Hermeneutik; yang pertama berkaitan dengan upaya rekons truksi ilmu ushul fiqih, yang kedua 

berkaitan dengan Hermeneutika fenomenologis dalam menafsirkan fenomena keagamaan dan 

keberagamaan, dan yang ketiga berhubungan dengan kajian kritis terhadap  Hermeneutika 

eksistensial dalam kerangka penafsiran Perjanjian Baru. Mohammed Arkoun dari Aljazair 

menelorkan idenya mengenai cara baca semiotik terhadap Al-Qur’an, dan Fazlur rahman 

merumuskan metode Hermeneutika yang sistematik terhadap Al-Qur’an dan dikenal sebagai 

“double movement”. 

Dewasa ini telah banyak pemerhati Al-Qur’an yang melakukan kritik historis dan 

linguistik yang menjadi ciri khas Hermeneutika. Tulisan-tulisan yang menyangkut bidang ini 

banyak ber munculan, baik dari kalangan outsider maupun dari kalangan Umat Islam sendiri. 

Diantara tulisan- tulisan tersebut misalnya Qur’anic Hermeneutic: The Views of al-Tabari and 

Ibn katsir karya Jane Mc Auliffe yang menekankan pada metode tafsirnya  dan sedikit pada 

horison sosialnya, lalu tulisan Azim Nandji yang membahas tentang teori ta’wil dalam tradisi 

keilmuan Isma’ili yang banyak membantu dalam kritik sastra, juga Nasr Hamid Abu Zayd yang 

dengan intensif menggeluti kajian Hermeneutik dalam tafsir klasik. 

Apa yang dilakukan oleh Fazlurrahman, Arkoun, Abu Zayd yang lainnya adalah contoh-

contoh bagaimana “mengolah” AlQur’an dengan Hermeneutika. Hermeneutika, sebagaimana di 

se but di atas, pada dasar nya merupakan satu metode penafsiran yang berangkat dari analisa 

bahasa dan kemudian melangkah kepada analisa konteks, untuk selanjutnya “me narik” makna 

yang didapat ke dalam ruang dan waktu saat pemahaman dan penafsiran tersebut dilakukan. Jika 

pendekatan ini dipertemukan dengan kajian teks Al-Qur’an, maka persoalan dan tema pokok 

yang dihadapi adalah bagaimana teks Al-Qur’an hadir di tengah masyarakat, lalu dipahami, 

ditafsirkan, diterjemah kan dan didialogkan dengan dina mika realitas historisnya. 

Sehubungan dengan pendekatan hermeneutika moderen terhadap Al-Qur’an ini, maka 

perlu diperhatikan tiga hal yang menjadi asumsi dasar dalam penafsirannya, yaitu: 

1. Para penafsir itu adalah manusia 

Siapapun orangnya yang menafsirkan teks kitab suci itu, ia tetaplah manusia biasa yang 

lengkap dengan segala kekurangan, kelebihannya dan kesementaraannya karena terikat oleh 

ruang dan waktu tertentu. Dengan asumsi ini diharapkan bisa dimengerti bahwasanya manusia 

itu tidak akan bisa melepaskan diri dari ikatan historis kehidupan dan pengalamannya, dimana 

ikatan tersebut sedikit banyak akan membawa pengaruh dan mewarnai corak penafsirannya. 

2. Penafsiran itu tidak dapat lepas dari bahasa, sejarah dan tradisi Segala aktifitas penafsiran pada 

dasarnya merupakan satu partisipasi dalam proses historis-linguistik dan tradisi yang berlaku, 

dimana partisipasi ini terjadi dalam ruang dan waktu tertentu. Pergulatan Umat Islam dengan 

Al-Qur’an juga berada dalam “kurungan” ini. Seseorang tidak mungkin bisa melepaskan diri 

dari bahasa, budaya dan tradisi dimana mereka hidup. Para pemikir reformis sering menyata 

kan bahwasanya krisis yang terjadi di dunia Islam serta ketidak mampuan umat Islam untuk 

memberikan satu kontribusi yang berguna bagi dunia kontemporer adalah dikarenakan tradisi. 

Jalan keluar yang dianjurkan oleh para reformis itu seringkali adalah dengan meninggal kan 

ikatan tradisi dan “kembali kepada Al-Qur’an”. Pernyataan tersebut sebenar nya tidak selaras 

dengan fakta bahwasanya satu penafsiran itu tidak bisa secara sepenuhnya mandiri 

berdasarkan teks, tetapi pasti terkait deng a n muatan historisnya, baik muatan historis saat 

teks itu muncul dan saat teks itu ditafsirkan. 

228



 
 

3. Tidak ada teks yang menjadi wilayah bagi dirinya sendiri Nuansa sosio-historis dan linguistik 

dalam pewahyuan Al-Qur’an itu nampak dalam isi, bentuk, tujuan dan bahasa yang dipakai Al-

Qur’an. Hal ini nampak pula misalnya dalam pembedaan antara ayat-ayat makkiyah dan ayat-

ayat madaniyah. Dalam hubungannya dengan pro ses pewahyuan, bahasa dan isi di satu sisi, 

serta dengan komu nitas masyarakat yang menerimanya di sisi yang lain, Al-Qur’an tidaklah 

“unik”. Wahyu selalu saja merupakan komentar terhadap setidaknya harus dipahami dalam 

kerangka kondisi masyarakat tertentu diman a wahyu itu turun. 

 
Paradigma Dan Teori Tafsir Modern 

Menyadari krisis yang dialami tafsir yang berkembang sampai zaman pra- modem itu, 

maka para perintis dan penerus pembaruan Islam berusaha untuk mengembangkan teori tafsir 

dengan paradigma baru yang mereka pandang bisa kompatibel dengan cita-cita pembaruan. Ada 

dua teori yang telah mereka kembangkan, masing-masing dengan paradigmanya sendiri. Pertama, 

teori hngsional dengan paradigma petunjuk al-Qur'an yang dikembangkan Abduh dan Rida 

dalam Tafsir al-Manar Teori ini diketahui dari definisi operasional yang digunakan dalam kitab 

itu. 

Tafsir yang kami usahakan adalah pemahaman al-Qur'an sebagai agama yang 

menunjukkan manusia kepada ajaran yang mengantarkan kebahagiaan hidup di dunia dm akhirat. 

Ini merupakan tujuan yang tertinggi dari tafsir. Kajian di luar itu hanya menjadi konsekuensi atau 

alat untuk mencapainya (M. Rasyid Rida…). 

Dengan teori itu mereka berusaha untuk mendorong umat Islam memberi apresiasi yang 

tepat kepada al-Qur'an sesuai dengan tujuan dan fimgsinya yang ditetapkan dalam pewahyuannya, 

yakni sebagai petunjuk dan cahaya yang menerangi kehidupan manusia. Selama ini apresiasi 

kebanyakan umat Islam, jauh dari itu. Mereka hanya menjadlkan al-Qur'an sebagai mantera yang 

memiliki kekuatan magis untuk dijadikan jimat, penolak bala dan obat penyakit; dan sebagai 

bacaan yang memiliki kekuatan hipnotis yang ketika dibaca dengan suara indah dan merdu, bisa 

membuat orang yang mendengarnya menjadi gemetaran dan kejang-kejang (trance). 

Teori ini juga digunakan oleh Fazlur Rahman dan Muhammad Syahrur dari kalangan neo-

modernisme atau liberal Islam. Penggunaan teori itu oleh Fazlur Rahman diketahui dari 

penekanannya bahwa al-Qur 'an yang menyatakan dirinya sebagai petunjuk bagi umat manusia itu 

merupakan dokumen yang diperuntukkan bagi mereka, bukan sebagai risalah tentang Tuhan dan 

sifat-sifatnya, (Fazlur Rahman, 1982) dan dari penegasannya bahwa keislamian satu pandangan 

atau doktrin itu terletak pada kenyataan bahwa ia dirumuskan dari al- Qur'an dan sunnah Nabi 

sebagai satu kesatuan, tidak secara parsial, dan bisa diterapkan oleh umat sekarang. (Fazlur 

Rahman, 1982). Adapun penggunaan teori itu oleh Syahrur bisa diketahui dari penekanannya 

tentang universalitas dan fleksibelitas al-Qur 'an dan keharusan memahaminya sesuai dengan 

kondisi sekarang dengan tanpa mengabaikan perkembangan sejarah (Muhammad Syahrur, 1992). 

Kedua, teori literasi yang berparadigma kesusasteraan al-Qur'an yang dikembangkan oleh 

Amin al-Khuly. Teori ini secara jelas dinyatakan dalam definisi tafsir yang dikemukakan dalam 

pernyataannya bahwa "tafsir itu adalah studi kesusasteraan (tentang al-Qur'an) yang benar 

metodenya, lengkap aspek- aspek dan sistematis pembagiannya" (lbrahim Zakky Khursyid, ..). 

Teori itu berangkat dari paradigma bahwa al-Qur'an itu merupakan kitab berbahasa Arab 

yang akbar. Teori itu telah diterapkan oleh Bint asy-Syati' dan Ahmad Khalafallah dalam tafsir 

yang mereka susun. Arkoun yang menerima teori dekontruksi dalam studi Islam, bisa dikatakan 

bahwa dalam penafsiran al- Qur'an dia menggunakan teori literasi itu. 

229



 
 

 
Dampak Hermeneutika 

1. Relativisme Tafsir 

Para pengaplikasi hermeneutika menganut paham rclativisme tafsir. Tidak ada tafsir yang 

tetap. Semua tnfsir dipandang sebagai produk akal manusia yang rclatif, kontekshlal, temporal, 

dan personal. 

Prof. Amina Wadud, seorang tokoh feminis, menyatakan, "No method of Quranic 

exegesis fully objectives. Each exegete makes some subjective choices."" (Tidak ada metode 

penafsiran Al-Qur'an yang sepenuhnya obyektif. Masing-masing penafsir membuat 

pilihanpilihan yang subyektif) (Ahmad Baidowi, 2004). 

Berangkat dari paham relativisme ini, maka tidak ada lagi satu kebenaran yang bisa 

diterima semua pihak. Semua manusia bisa salah. Bagaimana dengan Nabi, ijma' sahabat? 

Bukankah ada hadits Nabi yang menyatakan, "Umatku tidak akan bersepakat dalam 

kesesatan"? Apakah semua itu harus dibongkar dengan hermeneutika? Imam Bukhari dan 

para ulama hadits lainnya banyak menyepakati tentang kesahihan dan kemutawatiran banyak 

hadits Nabi. Mereka menuangkan pemikiran mereka ke dalam kitab-kitab hadits, hasil akal 

pikiran mereka. Jika konsep hermeneutika seperti dirumuskan AminAbdullah ihl diterima, 

maka jelas akan membongkar dasar-dasar Islam. Dalam bidang tafsir misalnya, maka akan 

mereka katakan bahwa semua produk tafsir adalah produk akal manusia, dan karena itu 

sifatnya pasti "terbatas," "parsial-kontekstual," dan "bisa saja keliru." Dengan demikian, 

menurut hermeneutika ini, maka tidak ada tafsir yang qath'i, tidak ada yang pasti 

kebenarannya, semuanya relatif, semuanya zhanni. 

2. Curiga dan Mencerca Ulama Islam 

Para pendukung metode ini juga tidak segan-segan memberikan tuduhan yang membabi 

buta terhadap para ulama Islam yang terkemuka, seperti Imam Syafi'i, yang berjasa 

merumuskan metodologi keilmuan Islam, yang tidak dikehendaki oleh para pendukung 

hermeneutika. Para mufasir, muhaditsin, dan para ulama ushul fiqih, telah memiliki metode 

yang kokoh dalam menafsirkan Al-Qur'an. Imam Syafi'i selain dikenal sebagai ulama ushul 

fiqih yang brilian, juga dikenal sebagai mufasir. Beliau dijadikan panutan oleh para ulama dan 

umat Islam sedunia. Ketokohan dan ilmunya tidak diragukan. Namun, di kalangan pendukung 

hermeneutika, Imam Syafi'i dijadikan bahan kritikan bahkan bahan pelecehan. 

3. Dekonstruksi Konsep Wahyu 

Sebagian pendukung hermeneutika memasuki wilayah yang sangat rawan dengan 

mempersoalkan dan menggugat otentisitas AI-Qur'an sebagai Kitab yang “lafzhan wa ma'nan 

minallah"(lafazh dan maknanya dari Allah). Dalam artikelnya di Republika (24 juni 2005) 

tentang hermeneutika-sebagaimana disebutkan sebelumnya-Zainal Abidin mengakui, bahwa 

dalam tradisi -hermeneutika, ada kesamaan pola umum yang dikenal sebagai pola hubungan 

segitiga (triadic) antara teks, si pembuat teks, dan si pembaca (penafsir teks). Dalam 

hermeneutika, seorang penafsir (hermeneut) dalam memahami sebuah teks baik itu teks kitab 

suci maupun teks umum-dituntut untuk tidak sekadar melihat apa yang ada pada teks, tetapi 

lebih kepada apa yang ada di balik teks. Pemahaman umum yang dikembangkan, sebuah teks 

selain produk si pengarang (pembuat atau penyusun teks), juga merupakan produk budaya 

atau (meminjam bahasa Foucoult) epistem suatu masyarakat. Karenanya, konteks historis dari 

teks menjadi sesuatu yang sangat signifikan untuk dikaji. 

230



 
 

Penggunaan hermeneutika dalam penafsiran AI-Qur'an juga cenderung memandang teks 

sebagai produk budaya (manusia), dan abai terhadap hal-hal yang sifatnya trensenden 

(ilahiyyah). Dalam bingkai hermeneutika, AI-Qur'an jelas tidak mungkin dipandang sebagai 

wahyu Tuhan lafazh dan makna sebagaimana dipahami mayoritas umat Islam, tetapi ia 

merupakan produk budaya atau setidaknya wahyu Tuhan yang dipengaruhi oleh budaya Arab, 

yakni budaya di mana wahyu diturunkan. Nashr Hamid Abu Zaid, misalnya, memandang 

bahwa AI-Qur'an adalah 'produk budaya Arab' (muntaj tsaqafi/cultural product). Abu Zaid 

adalah seorang pengaplikasi hermeneutika (hermeneut). Dia tidak bisa melakukan penafsiran 

ala hermeneutika, kecuali dengan terlebih dulu menurunkan derajat status teks AI-Qur' an dari 

teks wahyu menjadi teks yang memanusiawi; bahwa AI-Qur'an yang sudah keluar dari mulut 

Nabi Muhammad adalah bahasa Arab biasa, yang dipahami oleh orang-orang Arab ketika itu. 

Karena bahasa adalah produk budaya, maka AI-Qur'an yang berbahasa Arab adalah juga 

produk budaya Arab. Teori ini secara tersamar atau terang-terangan menyatakan, bahwa 

Muhammad-lah sebenarnya yang merumuskan kata-kata AI-Qur'an yang berasal dari wahyu 

(inspirasi) yang berasal dari Allah. 

 
Kesimpulan 

Hermeneutika berasal dari bahasa Yunani yaitu hermenuein, harmenus yang berarti 

penafsiran, ungkapan, pemberitahuan. Hermeneutika telah digunakan di zaman Yunani Kuno 

sebagai salah satu kajian penafsiran Bibel. Islam juga memiliki metode "tafsir" sebelum 

hermeneutika muncul. Terlepas dari itu, terdapat beragam pandangan pro kontra akan 

pendekatan hermeneutika jika diaplikasikan pada Alquran yaitu sebagai kitab yang sakral bagi 

umat Muslim. Jika demikian, maka hermeneutika. sebagaimana metodologi penafsiran 

kontemporer tidak bisa dikesampingkan. Sehingga perkembangan atau ranah keilmuan para 

mufassir bisa terupgrade dengan adanya teori hermeneutika, tentu tidak terlepas dari kaidah-

kaidah tafsir yang harus memahami ulumul Quran dan metode tafsir yang ada. Sebagaimana 

tertuang dalam suatu kaidah "al-Muhafadhotu 'ala qadimi al-Shalih wa al-Akhdzu bi al-Jadid al-Aslah". 

menjaga tradisi-tradisi lama sembari menyesuaikan dengan tradisi-tradisi modern adalah lebih 

baik. Upaya yang dimaksud adalah mengembangan sejumlah khazanah-khazanah keislaman yang 

toleran dan terbuka terhadap perbedaan serta kontekstualisasi dengan zaman kekinian. 

 

Daftar Pustaka 

Armas, Adnin. 2004.“Tafsir Al-Qur’an atau Hermeneutika Al-Qur’an” dalam Majalah Pemikiran 
dan Peradaban Islam ISLAMIA, Tahun I, No. 1,h. 38-45. 

Baidowi ,Ahmad. 2004."Hermeneutika Tauhid Amina Wadud-Muhsin " .dalam Jurnal Studi 
Islam PROFETIKA, Universitas Muhammadiyah Surakarta, Vol. 6, No.1. 

Bleicher, Josef.2003. Hermeneutika Kontemporer, Hermeneutika Sebagai Metode Filsafat dan 
Kritik, Terj. Ahmad Norma Permata: Fajar Pustaka Baru, Yogyakarta 

Burkard, "Hermeneutik" h. 231; Scholz. Verstehen und Rationalitär, h. 21; Goering. 
"Introduction to Medieval Christian Biblical Interpretation," h. 201 

Chollisni, A., Syahrani, S., Dewi, S., Utama, A. S., & Anas, M. (2022). The concept of creative 

economy development-strengthening post covid-19 pandemic in Indonesia: Strategy and 

public policy management study. Linguistics and Culture Review, 6, 413-426. 

E. Palmer, Richard. 2005. “Hermeneutika”, Teori Banu Mengenai Interpretasi, terj. Musnut Hery 
dan Damanhuri Muhammed (Yogyakarta: Pustaka Pelajar) h. 14-15. 

231



 
 

Esack, Farid. 1997. Qur’an: Pluralism & Liberation (Oxford: One World), h. 161 
Faiz, Fahruddin & Usman, Ali. 2019. HERMENEUTIKA AL-QUR'AN Teori, Kritik dan 

Implementasinya. Dialektika: Jl. Depokan II/530 Peleman Rejowinangun Kotagede 
Yogyakarta. 

Faiz, Fahruddin. 2005. Haermeneutika Al-Quran Tema-Tema Kontroversial, (Yogyakarta : Elsaq 
Press) 

Franz-Peter Burkand. 1999. "Allegorie," dalam Peter Thechtl dan Franz-Peter Burkand (eds.), 
Metzler Philosophie Lexikon: Begriffe und Definitionen. Stutgart: Verlag J.B. Metzler. 

https://www.republika.co.id/berita/pxfqwj385/layakkah-metode-hermeneutika-gantikan-tafsir-
alquran 

Husaini, Adian & Abdurrahman. 2007. HERMENEUTIKA & TAFSIR AL-QUR' AN. Jakarta: 
Gema Insani. 

Isma’il. 2000. tafsir al-Qur’an al-‘azhim. al-faruq al-haditsah; Kairo 
Malik, R. A. K. (2019). Hermeneutika Al-Qur'an dan Debat Tafsir Modern: Implementasinya 

dengan Masa Kini. AT-TURAS: Jurnal Studi Keislaman, 6(1), 56-76. 
Mujahidin, Anwar. 2013. Hermeneutika al-Qur'an(Rancang Bangun Hermeneutika sebagai 

Metode Penelitian Kontemporer Bidang Ilmu al-Qur'an-Hadits dan Bidang Ilmu-Ilmu 
Humaniora). STAIN Po PRESS: JL. Pramuka No. 156 Ponorogo. 

Oliver R. Scholz. 2001. “Verstehen und Rationalitat”. Vittorio Klostermann; Frankfurt am Main. 
Rahman, N. (2017). HERMENUETIKA AL-QURAN. JURNAL TRANSFORMATIF 

(ISLAMIC STUDIES), 1(2), 188-197. 
Rahman,Fazlur. 1982. “Islam B Modernity”, The Univemity of Chicago Press; Chicago. 
Rahman,Fazlur. 1982. “Major Themes of The Qur'an”. The University of Chicago Press; 

Chicago. 
Rahmatullah, A. S., Mulyasa, E., Syahrani, S., Pongpalilu, F., & Putri, R. E. (2022). Digital era 4.0: 

The contribution to education and student psychology. Linguistics and Culture Review, 6, 89-
107. 

Saidi, A. I. (2008). Hermeneutika, sebuah cara untuk memahami teks. Jurnal sosioteknologi, 
7(13), 376-382. 

Sumaryono,E. 1993 “Hermeneutik Sebuah Metode Filsafat” Kanisius, Yogyakarta. 
Syahrani, S. (2018). Manajemen.,Kelas yang.,Humanis. Al-risalah, .,14(1),  57-74. 
Syahrani, S. (2019). Manajemen.Pendidikan dengan.Literatur Qur’an. Darul.Ulum: Jurnal., Ilmiah 

Keagamaan, Pendidikan dan Kemasyarakatan, 191-203. 
Syahrani, S. (2021). Anwaha's Education Digitalization Mission. Indonesian Journal of Education 

(INJOE), 1(1), 26-35. 
Syahrani, S. (2022). Kesiapan Santri Dalam Mengikuti Analisis Nasional PKPPS Anwarul 

Hasaniyyah (Anwaha) Kabupaten Tabalong. Adiba: Journal of Education, 2(1), 23-31. 
Syahrani, S. (2022). Peran.,Wali .,Kelas .,Dalam  Pembinaan Disiplin Belajar di Pondok Pesantren 

Anwarul.,Hasaniyyah (Anwaha) Kabupaten Tabalong.  AlQalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan 
dan Kemasyarakatan, 16(1), 50-59. 

Syahrur,M. 1992. a/-Kitab wa a/-Qur'an (Qifa'ah Mu'ashlfah). al-Ahali; Damaskus. 

232

https://www.republika.co.id/berita/pxfqwj385/layakkah-metode-hermeneutika-gantikan-tafsir-alquran
https://www.republika.co.id/berita/pxfqwj385/layakkah-metode-hermeneutika-gantikan-tafsir-alquran

