
  
    

e-ISSN: 2809-3712  

 

 

 

SISTEMATIKA SIKLUS PENULISAN AL-QUR’AN  

 

Muhda Hadi Saputra 
Mahasiswa STAI Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai Kalimantan Selatan, Indonesia  

Corresponding author email: muhdahadisaputra0@gmail.com  
 

Rahmad 
Mahasiswa STAI Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai Kalimantan Selatan, Indonesia  

pb025325@gmail.com 

 

Abstract 

The codification of the Qur'an at the time of Usman bin Affan gave birth to the Ottoman Mushaf as a result. 
After the codification period, there was a heated discussion about the arrangement or order of the verses and letters 
in the Qur'an because the manuscripts compiled by Usman and his team were found to be different from the 
compositions of the verses and letters found in the manuscripts of other companions. The scholars agree on the 
tauqifiy of the arrangement of the verses of the Qur'an (in accordance with what was determined by the Prophet). 
Likewise, the arrangement of the letters in the Qur'an is understood as something that is tauqifiy from the 
prophet, although there are differences of opinion among the scholars, the arguments or arguments for the tauqifiy of 
the arrangement of the letters are stronger than the other 2 arguments which argue that the arrangement of the 
letters is ijtihadiy in its entirety or an opinion that states partly ijtihadiy and partly tauqif. Another discussion 
that arose was about the official Qur'an in Usman's manuscripts. The arguments and arguments put forward 
show that rasm al-Qur'an is a term for the pattern of writing al-Qur'an agreed upon by Usman not tauqifiy from 
the Prophet, following it is not obligatory, however, rasm of Usman still has to be used as a standard for writing 
patterns of the Qur'an . 

Keywords: Tauqifiy, Ijtihadiy, Ishthilahiy. 

Abstrak 
Kodifikasi al- Qur’an pada masa Usman bin Affan melahirkan Mushaf Usmani sebagai hasilnya. 
Setelah berlalunya masa kodifikasi, muncul perbincangan hangat tentang susunan atau tertib ayat 
dan surat yang ada dalam al-Qur’an karena pada mushaf yang disusun oleh Usman dan timnya 
ditemukan perbedaan dengan susunan ayat dan surat yang ada pada mushaf-mushaf para 
shahabat lainnya. Para ulama sepakat tentang tauqifiynya susunan ayat-ayat al-Qur’an (sesuai 
dengan yang ditetapkan oleh Nabi). Begitu pula halnya dengan susunan surat-surat dalam al-
Qur’an dipahami sebagai sesuatu yang bersifat tauqifiy dari nabi, walaupun para ulama terdapat 
perbedaan pendapat namun argumen atau dalil tauqifiynya susunan surat lebih kuat dibandingkan 
2 argumen lainnya yang berpendapat bahwa susunan surat-surat adalah ijtihadiy seluruhnya atau 
pun pendapat yang menyatakan sebagiannya ijtihadiy dan sebagiannya tauqifiy. Pembicaraan lain 
yang muncul adalah tentang rasmi al-Qur’an pada mushaf Usman. Argumen dan dalil yang 
dikemukakan menunjukkan bahwa rasm al-Qur’an adalah istilah untuk pola penulisan al-Qur’an 
yang disepakati oleh Usman bukan tauqifiy daru Nabi, mengikutinya tidak wajib namun demikian 
rasm Usman tetap harus dijadikan standarisai pola penulisan al-Qur’an. 

Kata Kunci : Tauqifiy, Ijtihadiy, Ishthilahiy. 

 
 

 

233

mailto:muhdahadisaputra0@gmail.com


 
 

Pendahuluan 

Al-Qur'an merupakan mukjizat yang Allah berikan kepada Nabi Muhammad SAW untuk 

dijadikan sebagai petunjuk bagi semua umat manusia. Namun, sebagai manusia yang diciptakan 

oleh Allah dengan sebaik-baik ciptaanNya pernahkah kita menanyakan atau bahkan mencari tahu 

terhadap alQur'an itu sendiri yang sudah lama kita yakini kebenarannya ? Selama ini alQur'an 

yang kita ketahui adalah alQur'an yang sudah tersusun dengan rapi yang dimulai dari surat 

alFatihah dan diakhiri dengan surat AnNas. Kita tidak pernah memikirkan tentang penyusunan 

surat di dalam alQur'an yang selama ini kita baca dan yakini  apakah penyusunan surat di dalam 

alQur'an adalah tauqifi atau ijtihadi ? (Sada, H. J., 2016). 

Jauh sebelum itu, para ulama dan ilmuwan sudah terlebih dahulu mencoba untuk 

menggali dan memberikan argumentasi masing-masing dengan mengemukakan beberapa 

argumen yang didukung berbagai fakta historis untuk menguatkan tesisnya. Dari upaya tersebut 

ternyata para ahli mendapatkan kesimpulan yang berbeda, ada yang beranggapan bahwa susunan 

surah dalam alQur'an bersifat ijtihadi, ada yang berpendapat tauqifi. Kemudian diambillah jalan 

tengah, susunan surah tersebut sebagian merupakan hasil ijtihad dan sebagian lainnya tauqifi 

(Madzkur, Z. A., 2012). Pentingnya mengetahui informasi siklus penulisan alquran harus sering 

disebarkan, jangan sampai tenggelam dimakan zaman, terlebih kita sudah masuk era digital, 

(Rahmatullah, A. S., et al., 2022) karena semua orang sudah adaptif terhadap dunia digital, 

minimal melalui HP, (Syahrani, S. 2021) dengan tetap disebarkannya informasi siklus penulisan 

alquran, maka dengan begitu menjadi langkah pembinaan dan penyebaran informasi terkait 

sejarah kitab suci umat Islam, (Syahrani, S. 2022) sehingga diharapkan informasi siklus penulisan 

alquran tidak tenggelam termakan zaman, (Syahrani, S. 2022) dan secara informatika terkesan 

lebih termanajemen, (Syahrani, S. 2018) terlebih pentingnya manajemen termasuk manajemen 

penyampaian informasi siklus penulisan alquran sudah diungkapkan dalam banyak ayat alquran, 

(Syahrani, S. 2019) dan hal ini bagian dari strategi penyebaran informasi keislaman (Chollisni, A., 

et al., 2022). Dari masalah di atas penulis mencoba menyajikan dan mengungkap tentang 

historisitas tauqifiy dalam penulisan al-qur’an, apakah susunan surah di dalam alQur’an yang kita 

tahu dan kita lihat selama ini adalah merupakan hasil ijtihad sahabat ataukah tauqifi? Atau justru 

gabungan dari keduanya. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Pengertian surat menurut bahasa surah atau sering disebut surat artinya mulia atau derajat 

atau tingkat dari sebuah bangunan. Surat disebutnya dari bagian alQur’an ini menunjukkan 

karena kemuliaannya. Maka jika diibaratkan al-Qur’an ini adalah sebuah bangunan, maka surat itu 

adalah tingkat-tingkatnya (Liliek Channa dan Syaiful Hidayat, 2010). Surat juga diartikan sesuatu 

yang sempurna atau lengkap (Ahmad Izzan, 2009). Dalam KBBI Surat juga diartikansebagai 

bagian atau bab dalam al-Qur’an (Tim Penyusun, digital v1.1). Jadi, jika ditelaah dan diperhatikan 

secara sungguh-sungguh, nama-nama surat dalam al-Qur’an dengan berbagai pengertian seperti 

yang disebutkan di atas memuat beberapa kepentingan. 

1. Siapa yang membacanya dengan sungguh-sungguh dan memperhatikan segala isi muatannya, 

niscaya ia akan memperoleh berbagai tingkat dalam ilmu pengetahuan. 

2. Surat-surat dalam al-Qur’an itu menjadi tanda permulaan dan penghabisan untuk setiap bagian 

tertentu dari al-Qur’an. 

3. Surat-surat dalam al-Qur’an laksana gedung-gedung yang sangat indah yang di dalamnya 

memuat berbagai ilmu pengetahuan dan hikmah. 

234



 
 

4. Setiap surat mengandung beberapa hal yang lengkap dan sempurna. 

5. Setiap surat al-Qur’an satu sama lain berhubungan erat, tidak dapat dipisahkan antara yang 

satu dari lainnya seakan-akan merupakan tangga yang bertingkat tingkat (Ahmad Izzan, 2009). 

Sedangkan secara istilah para ahli ilmu al-Qur’an berbeda-beda dalam mendefinisikan 

surat diantaranya: 

 ومقطع طلع ذات القران ايات من مستقلة طائفة

Artinya: “Sekelompok atau sekumpulan ayat-ayat al-Qur’an yang berdiri sendiri, yang mempunyai 
permulaan dan penghabisan”. 

Manna Khalil mendefinisikan surat sebagai berikut: 

 واملقطع املطع ذات القران ايات من اجلملة هى : السورة

Artinya: Surat adalah kumpulan atau jumlah ayat-ayat al-Qur’an yang memiliki permulaan dan 
akhiran (Liliek Channa dan Syaiful Hidayat, 2010). 

 Dari definisi di atas dapat penulis simpulkan bahwa surat adalah sekumpulan ayat-ayat al-

Qur’an yang berdiri sendiri, yang memiliki permulaan dan akhiran sebagai tingkatan untuk 

membedakan antara surat yang satu dengan surat yang lainnya. 

 

Susunan Surat dalam al-Qur’an 

 Pada masa Nabi Saw, al-Qur’an secara keseluruhan sudah ditulis oleh parasahabat, hanya 

saja belum tersusun rapi sebagaimana al-Qur’an yang kita ketahui sekarang ini, bahkan surat-

suratnya pun belum diurutkan secara detail. Banyak factor yang melatar belakangi kenapa pada 

saat itu nabi tidak mengumpulkan al-Qur’andalam satu mushaf, antara lain adalah karena al-

Qur’an pada waktu itu masih dalammasa pembentukan (proses). Tidak sedikit ayat yang turun 

belakangan berfungsi sebagai penghapus (nasikh) hukum atau bacaan ayat sebelumnya, sehingga 

menjadi salah satu kesulitan tersendiri jikalau al-Qur’an dibukukan dalam bentuk mushafseperti 

halnya al-Qur’an yang kita ketahui sekarang ini (Tim Forum Karya Ilmiah RADEN, 2011). Selain 

hal tersebut, adabanyak hal tentunya yang melatar belakangi kenapa al-Qur’an tidak di 

bukukan.Hingga akhirnya, sahabat bersepakat untuk mengumpulkan semua al-Qur’an danmelalui 

sejarah yang panjang maka terbentuklah mushaf al-Qur’an sebagaimana yang kita tau saat 

ini.Dalam masalah ini, ada tiga pendapat ulama tentang penyusunan surat di dalamal-Qur’an, 

antara lain: (Muhammad Muhammad Abu Syuhbah, 1987) 

1. Ijtihad Sahabat Nabi (bukan tauqifi). Pendukung pendapat ini antara lain: Imam Malik, al-

Qadhi Abu Bakar dan Ibnu Faris. Adapun dasar ulama yang mendukung pendapat pertama ini 

sebagai berikut: 

a. Mushaf-mushaf para sahabat itu berbeda-beda di dalam tertib suratsuratnya, sebelum 

Khalifah Usman memerintahkan penghimpunan dan penulisan al-Qur’an secara seragam. 

Maka seandainya tertib surat itu berdasarkan tauqifi dari Nabi, para sahabat tidak akan 

mengabaikannya dan tidak akan terjadi pula bermacam-macam mushaf. Hal ini juga 

dibuktikan dari beragamnya mushaf yang dimiliki oleh para sahabat seperti halnya mushaf 

yang dimiliki Ubay bin Ka’ab yang dimulai dengan al-Fatihah – alBaqarah – al-Nisa’ – al-

Imran, dan lain seterusnya. 

b. Berdasarkan dengan hadis yang diriwayatkan oleh Ibn Astah dari Ismail bin Abbas dari 

Hibban bin Yahya dari Abu Muhammad al-Qurashi, ia berkata: 

235



 
 

   يفصل ومل السبع يف التوبة وسورة النفال رة سو فجعل الطوال يتابعوا ان عثمان هم امر 

 حيم الر عمن الر اهلل ببسم ينهما

Artinya: “Usman memerintahkan kepada para sahabat agar mengurutkan suratsurat yang 
panjang. Kemudian ia menjadikan surat al-Anfal dan surat attaubat di dalam kelompok 
“tujuh” dan surat yang ketujuh. Dan ia tidak memisahkan antara al-Anfal dan at-Taubah 
dengan Basmalah” (Liliek Channa dan Syaiful Hidayat, 2010). 
 

Senada dengan pendapat di atas Hafidz Abdurrahman, menegaskan susunan surah 

dalam al-Qur’an adalah ijtihadi hal ini di dasarkan pada adanya perbedaan susunan surah 

yang dimiliki oleh para sahabat pada masa Rasulullah Saw (Hafidz Abdurrahman, 2003). 

Namun demikian, menurut hemat penulis jika susunan surat dikatakan ijtihadi oleh 

Abdurrahman hanya didasarkan kepada adanya perbedaan susunan surah yang dimiliki 

oleh sahabat pada masa Rasulullah hal itu kurang tepat karena mushaf yang dimiliki oleh 

para sahabat pada waktu itu bukanlah sebagai acuan atau untuk konsumsi umum yang 

dijadikan pedoman semua umat Islam, akan tetapi para sahabat menulis mushaf tersebut 

untuk konsumsi pribadi agar mempermudah ketika ingin membaca, mempelajari ataupun 

mengkaji al-Qur’an. Dengan demikian sangat wajar jika pada waktu itu terjadi perbedaan 

antara sahabat yang satu dengan yang lainnya mengenai penulisan surah dalam mushaf 

yang dimilikinya. 

2. Berdasarkan tauqifi dari Nabi, artinya telah ditetapkan oleh Rasulullah berdasarkan wahyu.                                                                                                                             

Alasan pendapat ini ialah para sahabat telah mencapai konsensus (ijma’) atas mushaf yang 

ditulis pada masa pemerintahan Usman. Dan ijmak mereka tidaklah sempurna, kecuali: 

a. Apabila tertib al-Qur’an yang mereka telah sepakati itu berdasarkan tauqifi. Sebab jikalau 

tertib atau penyusunan surat di dalam al-Qur’an itu hanyalah hasil ijtihad para sahabat, 

maka sahabat yang memiliki mushaf yang berbedabeda itu akan tetap berpegang teguh 

pada mushafnya. Akan tetapi fakta menunjukkan mereka dengan sepakat mau menerima 

mushaf Usmani dan membakar semua mushaf yang berbeda dengannya. 

b. Surat-surat al-Qur’an yang sejenis tidaklah selalu urut/tertib letaknya. Maka sekiranya tertib 

surat-surat al-Qur’an berdasarkan ijtihad, niscaya diperhatikan tempat surat-surat yang 

sejenis itu, akan tetapi kenyataannya tidak demikian. Misalnya surat-surat al-Musyabbihat 

(surat-surat yang dimulai dengan tasbih kepada Allah) tidaklah disusun secara berturut-

turut, melainkan diselingi. 

c. Rasulullah saw. telah membaca beberapa surat dalam shalat secara berurutan. Menurut 

riwayat dari Ibn Abi Syaibah bahwa Rasulullah saw telah menghimpun al-Mufasshal dalam 

satu rakaat. 

d. Menurut riwayat dari Sulaiman ibn al-Hilal, ia telah mendengar Rabi’ah telah ditanya, 

kenapa surat al-Baqarah dan Ali Imran didahulukan letaknya, padahal sebelumnya sudah 

lebih 80 surat Makkiyah yang diturunkan di Madinah. Ia menjawab, “Keduanya 

didahulukan, karena al-Qur’an disusun berdasarkan pemberitahuan dari Rasulullah saw 

yang telah menyusunnya. Itulah yang sampai kepada kami; karena itu, jangan lagi 

ditanyakan hal itu” (A. Athaillah, 2010). 

3. Tertib sebagian surat-surat al-Qur’an adalah tauqifi, dan tertib sebagian surat yang lainnya 

adalah hasil ijtihad. Pendapat ketiga ini didukung oleh beberapa ulama terkemuka. Hanya 

mereka berbeda tentang surat-surat yang mana yang tertibnya berdasarkan tauqifi dan yang 

berdasarkan ijtihad. 

236



 
 

Beberapa pendapat ulama pendukung ini antara lain: 

a. Al-Zarqani menegaskan bahwa pendapat ketiga inilah yang paling tepat, sebab pendapat 

yang pertama ada kelemahannya. Sebab ternyata ada hadis-hadis yang menunjukkan adanya 

tauqifi pada tertib sebagian surat-surat. Sedangkan pendapat kedua juga ada kelemahannya. 

Sebab ternyata hadis Ibnu Abbas yang telah dikutip oleh pendapat pertama memang 

menunjukkan adanya ijtihad pada tertib sebagian surat-surat al-Qur’an (Usman Berijtihad 

di dalam melakukan tertib surat al-Anfal, Bara’ah dan Yunus). 

b. Al-Qadi Abu Muhammad bin Atiyah berpendapat sebenarnya kebanyakan surat-surat al-

Qur’an telah diketahui tertibnya pada waktu nabi masih hidup, seperti 7 surat panjang, 

surat-surat yang dimulai dengan (حم (dan surat-surat al-Mufassal) (Liliek Channa dan 

Syaiful Hidayat, 2010). Sedangkan surat-surat selain tersebut di atas, tertibnya diserahkan 

kepada umat Islam sesudah nabi wafat. 

 

Demikian beberapa pendapat ulama tentang penyusunan surat al-Qur’an, ada yang 

berpendapat hasil ijtihad sahabat, tauqifi dan ada pula yang mengatakan bahwa sebagian besar 

merupakan tauqifi dan hanya sebagian kecil ijtihad sahabat. Meskipun demikian, pendapat yang 

terkuat adalah pendapat yang kedua (tauqifi) hal ini dipertegas dalam riwayat sebagaimana dikutip 

A. Ataillah riwayat dari Hudzaifah alTsaqafi, salah seorang yang ikut dalam utusan Bani Tsaqif 

yang menyatakan memeluk Islam di hadapan Rasulullah saw.:  

Rasulullah saw telah bersabda kepada kami, “sebagian dari al-Qur’an telah turun 

kepadaku secara tiba-tiba. Karena itu aku tidak dapat keluar (menemui kalian) sampai aku 

menyelesaikan.” Kemudian, kami bertanya kepada parasahabat Rasulullah saw, “Bagaimana 

kalian membagi al-Qur’an?” Mereka menjawab. “Kami membaginya menjadi tiga surat, lima 

surat, tujuh surat,sembilan surat, 11 surat, 13 surat dan bagian mufashshal dari Qaf sampai kami 

menamatkannya.” (A. Athaillah, 2010). 

Dari riwayat tersebut dapat diketahui bahwa sebenarnya pada masa Nabi susunan-

susunan surat sudah tersusun baku. Jika susunan surat bukan tauqifi tentu para sahabat tidak 

akan dapat membagi atau menyusun surat menjadi tujuh bagian sebagaimana tertera dalam 

riwayat di atas. Selain itu, menurut riwayat al-Bukhari dari Abi Hurairah dan Fatimah binti al 

Rasul bahwa Jibril setiap tahun mengontrol bacaan Rasulullah saw. dan membandingkannya 

dengan bacaannya sendiri. Pada tahun wafatnya Rasulullah saw, Jibril telah pula melakukan hal 

yang sama sebanyak dua kali. 

Menurut al-Suyuthi dalam kutipan A. Ataillah, dikatakan pada waktu Jibril mengontrol 

dan mengevaluasi bacaan Rasulullah saw untuk terakhir kalinya Zaid ibn Tsabit ikut 

menyaksikannya. Zaid sendiri adalah orang yang ditunjuk Abu Bakar untuk menjadi ketua panitia 

pengumpulan al-Qur’an (A. Athaillah, 2010). Dari fakta sejarah dan analisis di atas dapat 

diketahui bahwa susunan surah dalam al-Qur’an adalah tauqifi bukan ijtihadi. Meskipun sebagian 

ulama berpendapat dalam susunannya merupakan hasil ijtihad, akan tetapi hal itu tidak 

menghalangi ke tauqifian susunan surat al-Qur’an.  

Kendati masih merupakan masalah yang debatabel di antara ulama, akan lebih bijak jika 

kita tidak hanya memandang masalah penyusunan surat al-Qur’an hanya sebatas tauqifi atau 

ijtihadi saja. yang terpenting adalah al-Qur’an yang ada sekarang ini adalah al-Qur’an yang sama 

pada zaman Nabi Saw, tanpa ada pengurangan ataupun penambahan sedikitpun (Purna Siswa 

2011). Sebagaimana dikatakan al-A'zami, para ulama sepakat bahwa mengikuti susunan surat 

dalam al-Qur’an bukanlah suatu keharusan yang wajib kita ikuti, baik dalam bacaan shalat, 

237



 
 

hafalan, penulisan dan lain sebaginya. Karena setiap surat di dalam al-Qur’an berdiri sendiri 

sehingga dalam mempelajari, menghafal ataupun mengkaji al-Qura’an walaupun tidak urut tidak 

menjadi masalah (Muhammad Mustafa Al-A'zami, tth). 

 
Sumber Penamaan Surat dalam al-Qur’an 

Setiap surat dalam al-Qur’an memiliki nama tersendiri yang ditetapkan oleh Rasulullah 

saw. secara tauqifi. Ini diketahui berdasarkan keterangan yang terdapat dalam beberapa buah 

hadis dan riwayat. Pada umumnya surat-surat al-Qur’an ini mempunyai satu nama saja. tetapi ada 

pula beberapa surat mempunyai dua buah nama atau lebih, antara lain at-Taubah, al-Bara’ah, al-

Fadilah, dan al-Hafidzah.  

Kata-kata yang dipakai untuk menjadi nama surat-surat tersebut antara lain: 

1. Diambil dari luar surat. Artinya, kata yang dipakai untuk menjadi nama surat,  tidak terdapat di 

dalam ayat-ayat dari surat bersangkutan. Surah yang pertama dinamai al-Fatihah tidak 

ditemukan di dalam ayat-ayatnya, namun nama tersebut telah memberikan petunjuk kepada 

kita tentang fungsinya sebagai Fatihah (pembukaan atau pendahuluan) bagi al-Qur’an (A. 

Athaillah, 2010). 

2. Nama surat diambil dari tema yang sedang dibicarakan dalam surat tersebut.  Misalnya surah 

an-Nisa’ dinamakan surah an-Nisa’ karena banyak membahas tentang wanita (Muhammad 

Husain Thabathaba'i, 1997). 

3. Diambil dari salah satu kata yang terdapat pada ayat di dalam surat yang bersangkutan. baik itu 

terletak di permulaan, di tengah, atau di bagian akhir surat. Misalnya surat ke-20, dinamai 

dengan Thaha. Kata Thaha tersebut sudah dijumpai pada ayat pertama dari. Surat ke-2 

dinamai dengan al-Baqarah. Kata alBaqarah baru dijumpai pada ayat ke-67, dari surat 

bersangkutan. Selanjutnya surat ke-107, dinamai dengan al-Ma’un, padahal kata al-Ma’un ini 

baru dijumpai pada akhir ayat yang terdapat pada akhir surat bersangkutan (A. Athaillah, 

2010).                                                                    

 
Pembagian Surat dalam al-Quran 

 Al-Qur’an adalah ensiklopedia; terkandung di dalamnya segala macam aturan hidup dan 

kehidupan. Mulai dari hukum sosial, etika sampai pada sejarah peradaban (M. Aunul Abied Shah, 

et.al, 2001). Menurut Quraish Shihab, jumlah surat dalam al-Qur’an sebanyak 114 dan 

susunannya telah ditentukan oleh Allah SWT berdasarkan tauqifi (M. Quraish Shihab, 1992). 

Dalam al-Qur’an tersebut terdapat surat-surat yang tidak sama jumlah ayatnya dan tidak sama 

panjang pendeknya. Misalnya, surat al-Tahrim dan surat al-A’la memiliki jumlah ayat yang sama, 

yaitu 19 buah, namun surat at-Tahrim ternyata lebih panjang daripada surat al-A’la (A. Athaillah, 

2010). 

Dengan melihat kepada panjang pendeknya surat, maka para ulama telah 

mengklasifikasikan surat-surat al-Quran menjadi empat macam keempat macam surat-surat al-

Qur’an tersebut adalah: 

1. Al-Sab’ul al-thiwal, yaitu tujuh buah surat yang panjang-panjang. Ketujuh surat ini adalah al-

Baqarah, Ali Imran, an-Nisa’, al-A’raf, al-An’am, al-Maidah, dan Yunus. 

2. Al-Miun, yaitu surat-surat yang terdiri dari 100 ayat atau lebih, seperti surat Hud dan surat 

Yusuf. 

3. Al-Matsani, yaitu surat-surat yang terdiri kurang dari 100 ayat, seperti surat alAnfal, at-Taubah, 

dan al-Hajj. 

238



 
 

4. Al-Mufhashshal, yaitu surat-surat yang pendek-pendek, seperti surat-surat al-‘Alaq, al-Qadr, 

dan an-Nas (A. Athaillah, 2010). 

 
Hikmah Pembagian Surat dalam al-Qur’an 

          Menurut Abdurrahman Al-Rumi pembagian al-Qur’an dalam bentuk surat memiliki 

hikmah dan faedah di antaranya: 

1. Mempermudah dan membuat rindu untuk mempelajari al-Qur’an, menghafalnya serta 

mengingatnya. Seandainya al-Qur’an tersusun dalam bentuk baku maka akan terasa berat dan 

sulit untuk mempelajarinya. 

2. Ada penunjukan terhadap tema pembahasan surat dan tujuan-tujuannya, mengingat setiap 

surat terdapat judul yang khusus dan tujuan-tujuan tertentu, karenanya surat Yusuf memuat 

biografi beliau. Demikian juga surat Maryam dan surat at-Taubah, memperbincangkan orang 

munafik, menguak rahasia-rahasia mereka dan seterusnya. 

3. Sebagai perhatian bahwa surat yang panjang maupun yang pendek tatap sebagai I’jaz 

(mukjizat) dan tantangan kepada yang lain. Maka surat al-Kautsar terdiri dari tiga ayat dan ia 

adalah mukjizat sebagai mana surat al-Baqarah. 

4. Bertahap dalam mengajar anak-anak, dari surat-surat yang pendek sampai surat yang panjang, 

sebagai kemudahan dari Allah. 

5. Jika seorang pembaca mengkhatamkan satu surat atau satu juz, ia akan merasa lebih senang 

dan lebih bersemangat untuk memperoleh hasil lagi, dan akan memotivasinya untuk 

meneruskan membaca al-Qura’an (Nasaruddin Umar, 2008).  

 
Kesimpulan 

Dari uraian diatas dapat disimpulkan bahwa: 

1. Surat adalah sekumpulan ayat-ayat al-Qur’an yang berdiri sendiri, yang memiliki permulaan 

dan akhiran sebagai tingkatan untuk membedakan antara surat yang satu dengan surat yang 

lainnya. 

2. Susunan surat dalam al-Qu’an adalah tauqifi. Namun demikian, ada tiga pendapat ulama 

tentang susunan surat dalam al-Qur’an yaitu ijtihad sahabat, tauqifi dan pendapat yang ketiga 

sebagian besar tauqifi dan sebagian kecil ijtihad sahabat. 

3. Sumber penamaan surat, pertama diambil dari luar surat. Kedua diambil dari salah satu kata 

yang terdapat pada ayat di dalam surat yang bersangkutan, baik itu terletak di permulaan, di 

tengah, atau di bagian akhir surat. 

4. Adapun pembagian surat dalam al-Qur’an dapat dikelompokkan menjadi 4 bagian yaitu, Al-

Sab’ul al-thiwal, Al-Miun, Al-Matsani, Al-Mufhashshal. 

5. Adapun hikmah dari pembagian surah secara global adalah untuk mempermudah seseorang 

yang ingin belajar, menghafal dan mengamalkan alQur’an. 

 

 

 

 

 

 

 

 

239



 
 

Daftar Pustaka 

A. Athaillah, Sejarah al-Qur’an: Verifikasi tentang Otensitas al-Qur’an, Yogyakarta: Pustaka 
Pelajar, 2010. 

Ahmad Izzan, Ulumul Qur’an: Telaah Tekstualitas al-Qur’an, Bandung: Tafakkur, 2009. 
Chollisni, A., Syahrani, S., Dewi, S., Utama, A. S., & Anas, M. (2022). The concept of creative 

economy development-strengthening post covid-19 pandemic in Indonesia: Strategy and 
public policy management study. Linguistics and Culture Review, 6, 413-426. 

Hafidz Abdurrahman, Ulumul Qur’an Praktis: Pengantar Untuk Memahami al-Qur’an Bogor: 
IDeA Pustaka Utama, 2003. 

Liliek Channa dan Syaiful Hidayat, Ulumul Qur’an dan Pembelajarannya, Surabaya: Kopertais IV 
Press, 2010. 

M. Aunul Abied Shah, et.al, Islam Garda Depan: Mosaik Pemikiran Islam Timur Tengah 
Bandung: Mizan, 2001. 

M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Masyarakat 
Bandung: Mizan, 1992 

Muhammad Husain Thabathaba'i, Mengungkap Rahasia al-Qur’an, terj. A. Malik Madaniy dan 
Hamim IIyas, Bandung: Mizan, 1997. 

Muhammad Muhammad Abu Syuhbah, al-Madkhal li Dirasah al-Qur’an al-Qur’an alKarim. 
Riyad: Dar al-Liwa’, 1987. 

Muhammad Muhammad Abu Syuhbah, al-Madkhal li Dirasah al-Qur’an al-Karim, Riyad:  Dar 
al-Liwa’, 1987. 

Muhammad Mustafa Al-A'zami, Sejarah Teks al-Quran dari Wahyu Sampai Kompilasinya 
 Riyad: t.p, 2003. 

Nasaruddin Umar, Ulumul Qur’an: Mengungkap Makna-Makna Tersembunyi Al-Qur’an, 
Jakarta:Al-Gahzali Center, 2008. 

Rahmatullah, A. S., Mulyasa, E., Syahrani, S., Pongpalilu, F., & Putri, R. E. (2022). Digital era 4.0: 
The contribution to education and student psychology. Linguistics and Culture Review, 6, 89-
107. 

Syahrani, S. (2018). Manajemen.,Kelas yang.,Humanis. Al-risalah, .,14(1),  57-74. 
Syahrani, S. (2019). Manajemen.Pendidikan dengan.Literatur Qur’an. Darul.Ulum: Jurnal., Ilmiah 

Keagamaan, Pendidikan dan Kemasyarakatan, 191-203. 
Syahrani, S. (2021). Anwaha's Education Digitalization Mission. Indonesian Journal of Education 

(INJOE), 1(1), 26-35. 
Syahrani, S. (2022). Kesiapan Santri Dalam Mengikuti Analisis Nasional PKPPS Anwarul 

Hasaniyyah (Anwaha) Kabupaten Tabalong. Adiba: Journal of Education, 2(1), 23-31. 
Syahrani, S. (2022). Peran.,Wali .,Kelas .,Dalam  Pembinaan Disiplin Belajar di Pondok Pesantren 

Anwarul.,Hasaniyyah (Anwaha) Kabupaten Tabalong.  AlQalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan 
dan Kemasyarakatan, 16(1), 50-59. 

Tim Forum Karya Ilmiah Raden (Refleksi Anak Muda Pesantren) Purna Siswa 2011 MHM 
Lirboyo Kota Kediri, Al-Qur’an Kita: Studi Ilmu, Sejarah dan Tafsir Kalamullah Kediri: 
Lirboyo Press, 2011. 

Tim Penyusun, Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), digital v1.1 

240


