e-ISSN: 2809-3712

MAKNA DAN KARAKTERISTIK AYAT AL-MAKKY DAN ALMADANY
SERTA URGENSI MEMPELAJARINYA

Hasna ‘Afifah
Mahasiswa STAI Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai Kalimantan Selatan, Indonesia
Corressponding author email: afifahh0894@gmail.com

Halimatul sakdiah
Mahasiswa STAI Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai Kalimantan Selatan, Indonesia

Halimatulsakdiah830§@gmail.corn

Abstract

The Qur'an was revealed to the Prophet Mubammad (PBUH) gradually over a period of approximately 23 years.
Some of the verses of the Qur'an were revealed in the city of Mecca and some were revealed in the city of Medina, some
were revealed in the summer, and some were revealed in the winter, some were sent down while traveling, and some were
revealed at night. as well as during the day. This condition aroused the attention of scholars and commentators to
conduct further research on the Qur'an, especially with regard to the place where the verse was revealed, thus giving rise
to a new knowledge of the Qur'an in order to gain a complete understanding of understanding and interpreting the
verses of the Qur'an, namely Makki and Madani Science. According to the commentators, Makkiyah and
Madaniyah include issues of space, time, subject and content. And the benefits of studying this knowledge include being
able to distinguish between Nasikh and Mansukh verses, knowing the characteristics of Makki and Madani langnage
styles in the Qur'an, and this knowledge is very useful for the Mufassir, namely as a tool in the interpretation of the
verses. Al-Qur'an.

Keywords: Ulum Qur'an, Characteristics of Makkiyah and Madaniyyah.

Abstrak

Al-Qur’an turun kepada Nabi Muhammad Saw secara berangsur-angsur dalam jangka waktu lebih
kurang 23 tahun. Sebagian dari ayat Alquran ada yang diturunkan di kota Makkah dan ada yang turun
di kota Madinah, ada yang turun pada waktu musim panas, dan ada yang turun pada waktu musim
dingin, ada yang turun ketika dalam perjalanan, dan ada yang turun pada waktu malam hari maupun
siang hari. Kondisi ini menggugah perhatian ulama dan ahli tafsir untuk melakukan penelitian lebih
jauh terhadap Alquran terutama berkaitan dengan tempat turunnya ayat tersebut, sehingga
memunculkan suatu ilmu baru terhadap Alquran agar mendapatkan pemahaman yang utuh dalam
memahami dan menafsirkan ayat-ayat Alquran yakni Ilmu Makki dan Madani. Makkiyah dan
Madaniyah menurut para ahli tafsir yaitu meliputi tentang masalah ruang, waktu, subyek dan
konten. Dan kegunaan mempelajari ilmu ini antara lain dapat membedakan ayat-ayat nasikh dan
mansukh, mengetahui ciri khas gaya bahasa makki dan madani dalam Al-Qur’an, dan ilmu ini
sangat bermanfaat bagi para Mufassir, yaitu untuk sebagai alat pembantu dalam penafsiran ayat-ayat
Al-Qur’an.

Kata Kunci: Ulum Alquran, Karakteristik Makkiyah dan Madaniyyab.

258


mailto:afifahh0894@gmail.com

Pendahuluan

Perkembangan dan dinamika turunnya Al-Qur’an mendapatkan respon yang sangat beragam,
begitu juga dengan istilah-istilah yang muncul dari kajian terhadap Al-Qur’an. Mulai dari istilah ayat,
surat, sababun nuzul, nasikh mansukh, hakikat dan majaz, i’jaz Al-Qur’an, rasm Al-Qur’an, amtsal
Al-Quran dan yang tak kalah menarik istilah yang disebutkan dalam studi Al-Qur’an adalah
Makkiyah dan Madaniyah yang mengkaji tentang tempat turunnya ayat apakah di kota Mekkah atau
di kota Madinah. Munculnya istilah ini merupakan sebuah gambaran tentang besarnya keantusiasan
para ulama terhadap Al-Qur’an sebagaimana keantusiasan ini juga dilakukan oleh para sahabat
seperti yang diungkapkan oleh Ibnu Mas’ud: “Demi Allah yang tidak ada Tuhan selain-Nya, setiap
surat Al-Qur’an aku tahu dimana surat itu diturunkan, dan tiada satu ayat pun dari kitab Allah kecuali
pasti kuketahui mengenai apa ayat itu diturunkan, sekiranya aku tahu ada seseorang yang lebih tahu
dari padaku mengenai kitab Allah, dan dapat kujangkau orang itu dengan untaku pasti aku pacu
untaku untuk bertemu dengannya” (Desri Nengsih dan Ridhoul Wahidi, 2020).

Ilmu Makkiyah dan Madaniyah ini penting sekali dikuasai oleh seorang mufassir ketika
menafsirkan ayat-ayat Alquran karena akan sangat membantu mereka mendapatkan pemahaman
yang komperehensif ketika menafsirkan ayat. Selain itu, juga akan membantu seorang da’t dalam
menempuh jalan dakwah yang sebenarnya. Kemudian, ilmu ini juga penting untuk diketahui karena
dianggap sebagai landasan pengetahuan dalam memahami ilmu asbabun nuzul dan nasikh-mansukh
suatu ayat. Bahkan as-Suyuthi dalam kitabnya al-Itqan menempatkan ilmu ini di awal pembahasannya
sebelum menyinggung masalah asbabun nuznul (Desti Nengsih dan Ridhoul Wahidi, 2020).

Mengetahui ilmu ini, berarti meneliti tentang urutan surah, ayat, tempat turun, waktu, tema-
tema dan hal-hal yang berkaitan dengan Al-Qur’an. Para ulama tafsir dituntut untuk mampu
menyimpulkan hal-hal yang terkait objek yang menjadi pembahasannya. Mereka sampai pada suatu
batas penelitian dan memperoleh hasil-hasil. Mereka berpendapat bahwa surah-surah Makkiyah
ternyata memiliki ciri-ciri tersendiri, juga ciri-ciri surah Madaniyah, walaupun disana sini terdabat
berbagai penjelasan mengenai alur ciri-ciri yang dianggap tidak begitu pas. Di dalam Al-Qur’an
terdapat surah-surah yang menjadi ajang perbedaan ulama. Satu pendapat mengatakan, surah
Madaniyah, sekelompok lain mengatakan surah Makkiyah. Sebenarnya, keragaman perbedaan ini
menunjukkan nuansa cakrawala yang sangat luas mengenai pengkajian Makkiyah dan Madaniyah (H.
Amroeni Drajat, 2017). Pentingnya mengetahui informasi tentang makkiyah dan madaniyah harus
sering disebarkan, jangan sampai tenggelam dimakan zaman, terlebih kita sudah masuk era digital,
(Rahmatullah, et al., 2022) karena semua orang sudah adaptif terhadap dunia digital, minimal melalui
HP, (Syahrani, S. 2021) dengan tetap disebarkannya informasi makkiyah dan madaniyah, maka
dengan begitu menjadi langkah pembinaan dan penyebaran informasi terkait sejarah kitab suci umat
Islam, (Syahrani, S. 2022) sehingga diharapkan informasi makkiyah dan madaniyah tidak tenggelam
termakan zaman, (Syahrani, S. 2022) dan secara informatika terkesan lebih termanajemen, (Syahrani,
S. 2018) terlebih pentingnya manajemen termasuk manajemen penyampaian informasi makkiyah dan
madaniyah sudah diungkapkan dalam banyak ayat alquran, (Syahrani, S. 2019) dan hal ini bagian dari
strategi penyebaran informasi keislaman (Chollisni, A., et al, 2022).

Penelitian ini merupakan penelitian pustaka (Zbrary research), yaitu dengan mengumpul data
dari berbagai sumber referensi terkait pembahasan makki dan madani. Kegiatan penelitian ini

259



dilakukan dengan menghimpun data dari berbagai literatur. Literatur yang digunakan tidak hanya
terbatas pada buku-buku, tetapi juga pada Jurnal dan sebagainya. Setelah data terkumpul kemudian
dianalisis menggunakan metode deskriptif analisis (analiysis descriptive), yaitu analisis yang dilakukan
untuk menilai karakteristik dari sebuah data.

Hasil dan Pembahasan
Makna Makkiyah dan Madaniyah

Kata Makki dan Madani merupakan bagian dari terma yang ada dalam kajian al-Qut'an, yang
dimaksudkan untuk memberikan nama jenis surat/ayat dalam al-Qur'an. Keduanya lahir dari dua
nama kota besar yang ada di Jazirah Arab, yaitu Makah dan Madinah. Selanjutnya dinisbahkan
dengan isim sifat, yang ditandai dengan alamat ya™ nisbah, maka jadilah kata Makki dan Madani.Surat
Makkiyah ialah wahyu yang turun kepada Muhammad sebelum hijrah, meskipun surat itu tidak turun
di Makkah. Sedangkan Madaniyah ialah surat/ayat yang turun kepada rasulullah setelah hijrah,
walaupun surat atau ayat itu turun di Makkah. Seperti yang turun pada saat fathu Makkah
(penaklukan kota Makkah), waktu haji wada' (perpisahan) atau dalam perjalanannya (H.Nurdin,
2018). Sedangkan disebut ilmu Makki dan Madani, karena ia merupakan bagian dari disiplin ilmu-
ilmu al-Qur™an (ulum al-Qur'an) yang sudah berdiri sendiri dan sitematis (mudawam) sebagai salah
satu dari cabang-cabang ilmu lainnya. 50 Ilmu ini mempunyai keunikan tersendiri, karena
menerangkan dua fase (periode) penting turunnya ayat atau surat dalam al-Qur™an, yakni fase
Makkah dan fase Madinah begitu pula sebaliknya (H.Nurdin, 2018).

Istilah Makkiyah dan Madaniyah merupakan dua kata sifat-nisbiyah yang berasal dari kata-
kata Makkah dan Madinah. Istilah tersebut dapat dipakaikan kepada Al-Quran itu sendiri, atau
kepada surat-suratnya, ataupun kepada ayat-ayatnya. Misalnya yang diturunkan di Mekkah, yakni
sebelum Nabi berhijrah ke Madinah. Begitu pula pemakaian perkataan al-Madaniyah atau al-
Madaniyu, berarti bahagian-bahagian Al-Quran yang diturunkan di Madinah, yakni setelah Nabi
hijrah. Penyebutan kata Makkiyah dan Madaniyah baru muncul kemudian, yakni setelah Rasululah
wafat. Beliau sendiripun tidak pernah menetapkan surat-surat mana yang termasuk ke dalam
golongan Makkiyah dan mana pula yang termasuk Madaniyah. Sebagai buktinya tidak ada
kesepakatan pendapat di kalangan para ulama mengenai persoalan yang terkait dengan kedua istilah
tersebut, terutama mengenai arti sebenarnya pemakaian istilah Makkiyah dan Madaniyah, surat-surat
mana dan berapa jumlahnya yang termasuk dalam kelompok Makkiyah dan yang termasuk kelompok
Madaniyah pula (Muhammad Yasir dan Ade Jamaruddin, 2016).

Dengan demikian, yang dimaksud dengan ilmu Makkiyah dan Madaniyah adalah ilmu
yang membahas ihwal bagian Al-Qut’an—surat atau ayat-yang Makkiyah dan bagian yang
Madaniyah, baik dari segi arti dan maknanya, cara-cara mengetahuinya, atau tanda masing-
masing, maupun macam-macamnya. Sedangkan Makkiyah dan Madaniyah sendiri adalah bagian-
bagian dari AlQut’an, dimana ada sebagiannya termasuk Makkiyah dan ada yang termasuk
Madaniyah. Akan tetapi dalam memberikan kriteria mana yang termasuk Makkiyah dan mana
yang termasuk Madaniyah itu, atau di dalam mendefinisikan masing-masingnya, ada beberapa teori
dan pendekatan, oleh karena terdapat perbedaan orientasi yang menjadi dasar tujuan masing-
masing (Nia Kurniawatie, 2018).

260



Pendapat Para Ulama Mengenai Ayat Makkiyah dan Madaniyah
Secara istilah terjadi perbedaan dikalangan para ulama dalam menerjemahkan pengertian a/-

Makkiyah dan al-Madaniyah ini. Namun Imam az-Zarkasy mendefinisikan dengan tiga pengertian:

1. Pengertian yang berkonotasikan pada tempat bahwa alMakkiy adalah surah atau ayat yang
diturunkan di Mekkah dan sekitarnya, sedangkan a/-Madaniy adalah surah atau ayat yang turun di
Madinah dan sekitarnya.

2. Al-Makkiy adalah surah atau ayat yang turun kepada Nabi sebelum hirah, sedangkan a/-Madaniy
adalah surah atau ayat yang turun kepada Nabi setelah hijrah walaupun turunnya di Mekkah.

3. Al-Makkiy adalah ayat-ayat yang di-Khitab-Kan kepada penduduk Mekkah, sedangkan a/-Madaniy
adalah ayat-ayat yang di-Kbitab-Kan kepada penduduk Madinah (Abdul Hamid, 2016).

Jalaludin Suyuti menyebutkan hal yang sama dalam merumuskan pengertian Makkzyah dan
Madaniyah (Safari Daud, 2010). Dari ketiga definisi yang dikemukakan oleh Imam az-Zarkasy, ia lebih
menguatkan definisi yang kedua, karena menurutnya definisi kedua ini lebih popular dikalangan para
ulama. Pendapat Imam az-Zarkasy ini dikuatkan lagi oleh Imam as-Suyuthi dalam bukunya a/’ltghan
fi Ulum Al-Qur'an, sehigga pada akhirnya pengertian ini menjadi sangat terkenal (Abdul Hamid,
20106).

Manakala pendapat pertama dan ketiga agak sempit dan terdapat ayat-ayat atau surah-surah
yang tidak dapat dikategorikan samada Makki atau Madani sekiranya merujuk kepada pendapat
pertama atau ketiga. Contohnya, terdapat ayat-ayat yang diturunkan selain daripada di Makkah dan di
Madinah serta sekitarnya. Maka akan timbullah masalah dalam mengklasifikasikan ayat atau surah
tersebut. Begitu juga terdapat dalam satu surah, gbizab yang ditujukan kepada orang-orang Mekah
dan kepada orang-orang Madinah serta ada surah yang langsung tidak ada &hitab kepada orang-orang
Makkah maupun orang-orang Madinah. Maka surah-surah ini tidak dapat dikategorikan samada
surah Makk: atau surah Madani (Abdul Mukti Bin Baharudin dan Hajah Makiyah Tussaripah Binti
Jamil, 2016).

Perbedaan pendapat tersebut dilatarbelakangi oleh berbedanya standara atau dasar pijakan
mereka dalam membuat definisi. Ada tiga standar yang dijadikan sebagai dasar, yaitu tempat
turunnya dan individu atau masyarakat yang menjadi objek pembicaraan, larangan, atau perintah Al-
Qur’an dan periode penurunan Al-Qur’an. Diantara ketiga definisi tersebut yang paling masyshur
menurut Imam az-Zarqany adalah definisi kedua, yaitu a/-Makky surah atau ayat yang diturunkan
sebelum Nabi hijrah dan a@/-Madany surah atau ayat yanag diturunkan setelah Nabi hijrah walaupun
turunnya di Mekkah. Sebab hal itu sesuai dengan kegunaan ilmu a/-Makki wa al-Madani ini dipelajari
(Abdul Hamid, 2016).

Ilmuwan konvesional secara jujur menyebutkan bahwa ide sistematika Makki-Madan:
didasarkan pada informasi dari para sahabat dan generasi sesudahnya (7zb/%n), bahkan dua generasi
ini dianggap mempunyai kekuatan otoritas dalam hal vadilitas wakk: dan madani. Zaman Rasulullah
belum muncul masalah ini dan beliau tidak memedntahkan hal tersebut. Ibnu Mas’ud memberikan
pasyarat informasi dari sahabat mengenai dengan kriteria ilmu pengetahuan dan validitas informasi
mafkki dan madani. Untuk menjembatani terjadinya perbedaan dalam masalah makk: dan madani ini
dibutuhkan ijtihad baik saz’] maupun gylasi. Dalam hal ini sering terjadi perbedaan pendapat dalam
hal sebuah surat, apakah yang sebagiannya makkiyah atat madaniyah, adakah ayat makkiyah dalam surat

261



madaniyah, atau adakah surat madaniyah dalam surat makkiyah. Selain itu dibutuhkan juga ijtihad dalam

menelusuri sistematika tentang apa yang diturunkan di Makkah atau Madinah, model kebahasaan

(uslub) serta tema-tema yang terkait dengan Makkah dan Madinah (Safari Daud, 2010).

Saleh Subhi mencontohkan kasus ini dalam banyak hal. Sepeni kasus surat al-Fatihah, ada
yang berpandangan bahwa surat ini diturunkan di Makkah, ada pula yang berpendapat bahwa surat
tersebut diturunkan di Madinah. Bahkan beberapa pandangan menyebutkan bahwa Rasulullah dalam
shalatnya di Makkah selama 10 tahun tidak membaca surat al-Fatihah (Safari Daud, 2010).

Mengenai batasan ayat Makkiyah dan Madaniyah, memang telah menimbulkan perbedaan
pendapat di kalangan ulama’. Meski demikian, dari aspek bahwa surat atau ayat ini Makki atau
Madani, secara lobal hampir bisa dikatakan tidak ada perbedaan pendapat kecuali perbedaan yang
sangat tipis. Perbedaan dalam menentukan Makki dan Madani ini umumnya berangkat dari
perbedaan pijakan yang digunakan oleh ulama’. Ada yang berpijak pada waktu, tempat dan khithab
(seruan)-nya:

1. Pijakan waktu: yang paling populer di kalangan ahli tafsir, bahkan telah menjadi kesepakatan di
kalangan mereka, bahwa surat atau ayat yang diturunkan sebelum hijrah adalah Makkiyah,
sedangkan yang diturunkan setelah hijrah adalah Madaniyah. Dalam hal ini, tempat bukan
menjadi ukuran. Misalnya, surat al-Ma’idah: 03 adalah Madaniyah meski diturunkan di ‘Arafah-
Makkah.

2. Pijakan tempat: pendapat kedua mendasarkan klasifikasinya atas Makki dan Madani berdasarkan
tempat; jika diturunkan di Makkah, berarti Makkiyah, dan jika diturunkan di Madinah, berarti
Madaniyah. Ketika ada sejumlah ayat yang diturunkan di luar kedua tempat tadi, maka kelompok
kedua ini memperluas cakupan tempatnya, misalnya Makkah meliputi: (1) Mina, (2) ‘Arafah, (3)
Hudaybiyah, sedangkan Madinah meliputi: (1) Badar dan Uhud.

3. Pijakan khithab: pendapat ini mendasarkan klasifikasinya berdasarkan seruan yang disampaikan;
jika seruan tersebut ditujukan kepada penduduk Makkah, berarti Makkiyah dan jika ditujukan
kepada penduduk Madinah, berarti Madaniyah. Namun klasifikasi ini bermasalah, jika ternyata
seruan tersebut tidak ditujukan kepada salah satunya (Hafidz Abdurrahman, 2003).

Dengan demikian, pendapat yang paling kuat dan tepat mengenai batasan Makkiyah dan
Madaniyah adalah pendapat yang mendasarkan klasifikasinya pada waktu, yaitu sebelum atau setelah
hijrah. Maka, yang paling tepat adalah bahwa apa yang diturunkan sebelum hijrah disebut Makkiyah,
dan apa yang diturunkan setelahnya disebut Madaniyah (Hafidz Abdurrahman, 2003).

Karakteristik /Ciri-Ciri Ayat Makkiyah dan Madaniyah

Ayat-ayat yang turun di Mekah sebelum hijrah (Makkiyah) dan yang turun di Madinah
sesudah hijrah (Madaniyah) mempunyai konteks yang berbeda. Masyarakat Mekah adalah masyarakat
yang menolak risalah Rasulullah, sedangkan masyarakat Madinah adalah masyarakat yang menerima
ajaran beliau. Karena itu, kedua kelompok ayat tersebut mempunyai beberapa perbedaan dan ciri-ciri
khusus:
1. Ayat dan surat Makkiyah pada umumnya pendek, sedang ayat dan surat Madaniyah umumnya

panjang.

262



2. Ayat dan surat Makkiyah pada umumnya dimulai dengan “Ya Ayyuban-nas’ (wahai manusia),
sedang ayat dan surat Madaniyah dimulai dengan “Ya Ayyuhal-ladzina Amann” (wahai orang-orang
yang beriman).

3. Ayat dan surat Makkiyah pada umumnya berbicara tentang masalah ketauhidan, sedang ayat dan
surat Madaniyah pada umumnya berbicara tentang kemasyarakatan.

4. Setiap surat yang di dalamnya mengandung ayat sajadah adalah Makkiyah.

5. Setiap surat yang mengandung lafal kalla adalah Makkiyah.

6. Setiap surat yang mengandung kisah para nabi dan umat terdahulu kecuali surat al-Baqarah [2]
adalah Makkiyah.

7. Setiap surat yang dimulai dengan huruf-huruf muqatha‘ah kecuali surat al-Baqarah [2] dan Ali
‘Imran [3] adalah Makkiyah, sedang surat al-Ra‘d [13] masih diperselisihkan oleh para ulama (H.
Sahid HM, 2010).

Ciri Khas Makiyyah dan Madaniyyah

1. Dakwah kepada Tauhid dan beribadah hanya kepada Allah, pembuktian mengenai risalah,
kebangkitan dan hari pembalasan, hari kiamat dan kedahsyatan, neraka dan siksanya, surga dan
nikmatnya, argumentasi terhadap orang musyrik dengan menggunakan bukti-bukti rasional dan
ayat-ayat kaunzyal.

2. Peletakan dasar-dasar umum bagi perundang-undangan dan akhlak yang mulia yang dijadikan
dasar terbentuknya suatu masyarakat; prngambilan sikaaap tegas terhadap kriminalitas orang-
orang musyrik yang telah banyak menumpahkan darah, memakan harta anak yatim secara dzalim,
penguburan hidp-hidup bayi perempuan dan tradisi buruk lainnya.

3. Menyebutkan kisah para nabi dan umat-umat terdahulu sebagai pelajaran, sehingga mengetahui
nasib orang sebelum mereka yang mendustai rasul, sebagaia hiburan bagi rasul sehingga ia tabah
dalam menghadapi gangguan mereka dan yakin akan menang.

4. Kalimatnya singkat padat disertai kata-kata yang mengesankan sekali, ditelinga terasa menembus
dan terdengar sangat keras, menggetarkan hati dan maknanya pun meyakinkan dengan didukung
oleh lafadz-lafadz sumpah, seperti surat-surat yang pendek-pendek, kecuali sedikit yang tidak (H.
Aunur Rafiq El-Mazni, 2015).

Ciri khas Madaniyah Dari Segi Tema dan Gaya Bahasanya:

1. Menjelaskan masalah ibadah, muamalah, lad, kekeluargaan, warisan, jihad, hubungan sosial,
hubungan internasional, baik diwaktu damai maupun diwaktu perang, kaidah hukum dan masalah
perundang-undangan.

2. Seruan terhadap Ahli Kitab dari kalangan Yahudi dan Nasrani, dan ajakan kepada mereka untuk
masuk islam, penjelasan mengenai penyimpangsn mereka terhadap kitab-kitab Allah, permusuhan
mercka terhadap kebenaran dan perselisihan mereka setelah keterangan datang kepada mercka
karena rasa demgki di antara sesama mereka.

3. Menyingkap perilaku orang munafik, menganalisis kejiwaannya, membuka kedoknya dan
menjelaskan bahwa ia berbahaya bagi agama.

263



4. Suku kata dan ayatanya panjang-panjang dan dengan gaya bahasa yang memantapkan syariat serta
menjelaskan tujuan syariatnya (H. Aunur Rafiq El-Mazni, 2015).

Kepentingan/urgensi Mempelajari Ilmu Makki Dan Madani

Terdapat berbagai kepentingan dan faedah dalam mempelajari ilmu Makki dan Madani. D1
antaranya ialah untuk membezakan di antara nasikh (& (dan mansukh (¢ swie .(Seandainya terdapat
dua ayat atau lebih yang membicarakan berkenaan satu perkara, kemudian didapati hukum pada satu
ayat itu bercanggah pada hakikatnya dengan hukum pada ayat yang lain, maka pengetahuan
berkenaan mana ayat Makkiyyah dan mana ayat Madaniyyah akan menyelesaikan permasalahan ini.
Ayat Madaniyyah akan menjadi nasikh kepada ayat Makkiyyah kerana melihat kepada ayat
Madaniyyah turun terkemudian daripada ayat Makkiyyah.

Selain itu, ia amat membantu dalam menafsirkan ayat-ayat al-Quran secara lebih terperinci.
Ini kerana mengetahui tempat turun ayat akan membantu untuk memahami ayat tersebut dan
menafsirkannya dengan tafsiran yang tepat dan jelas. Ilmu ini juga akan menimbulkan keyakinan
terhadap al-Quran dan proses penerimaannya secara mutawatir kepada manusia dalam keadaan
selamat daripada sebarang perubahan dan penambahan. Ini membuktikan bahawa umat Islam begitu
mengambil berat tentang setiap ayat yang diturunkan kepada mereka samada sebelum hijrah atau
selepas hijrah, di tempat mereka tinggal atau ketika musafir, waktu siang atau malam, musim sejuk
atau musim panas, di bumi atau di langit dan sebagainya.

Dan yang terakhirnya, yang akan menjadi fokus perbincangan dalam kertas kerja ini ialah
tarbiyyah dan pengajaran buat para pendakwah di jalan Allah SWT supaya mengikuti cara dan
kaedah al-Quran dalam menyampaikan dakwah. Metode penckanan tauhid dan pemantapan akidah
pada ayat-ayat Makki dan penjelasan hukum-hakam pada ayat-ayat Madani boleh menjadi panduan
kepada mereka dalam menyampai ajaran Islam kepada masyarakat. Prioriti memberikan kefahaman
akidah Ahli Sunnah wa Jamaah yang sebenarnya akan melahirkan modal insan yang sempurna dalam
semua aspek kehidupan. Ini kerana usul agama, iaitu akidah mempunyai hubungan yang amat rapat
dengan syariat dan akhlak. Perkara ini dapat dilihat menerusi ayat-ayat al-Quran dan hadis-hadis yang
mengaitkan iman dengan syariat dan akhlak (Abdul Mukti Bin Baharudin dan Hajah Makiyah
Tussaripah Binti Jamil, 2016).

Usman menjelaskan bahwa manfaat mempelajari ilmu Makkiyah dan Madaniyah adalah:

1. Dapat dijadikan sebagai alat bantu dalam menafsirkan al-Qur’an.

2. Dapat diresapi gaya bahasa al-Qur’an dalam metode berdakwah menuju jalan Allah, sebab
situasi dan kondisi yang berbeda harus dihadapi dengan bahasa dan metode tersendiri.

3. Dengan ilmu ini dapat diketengahkan sejarah Nabi SAW dengan cara mengikuti jejak langkah
beliau dalam berdakwah baik ketika di Makkah maupun ketika di Madinah.

4. Dapat diketahui bentuk-bentuk dan sekaligus perbedaan terhadap gaya bahasa al-Qur’an dalam
mengajak manusia menuju jalan yang benar.

5. Dengan ilmu ini dapat diketahui dan dijelaskan tingkat perhatian kaum muslimin terhadap al-
Qurian termasuk didalamnya hal-hal yang berkaitan dengan pengetahuan tentang sejarah
pembentukan sesuatu hokum sekaligus hikmah pensyariatannya serta fase-fase pembebanannya.

6. Dapat diketahui lebih mudah ayat-ayat al-Qur’an yang nasikh dan mansukh.

264



7. Dapat diketahui mana ayat yang lebih dahulu diturunkan dan yang belakangan diturunkan
(Ajahari, 2018).

Pada faedah point pertama yaitu membantu mengetahui ayat nasikh-mansukh hal itu
berseberangan dengan seorang pemikir asal Sudan yang bernama Mahmoud Mohamed Taha (w.
1985 M). Ia mengatakan bahwa ayat-ayat al-Qur’an dapat dibagi menjadi dua bagian yaitu ayat-ayat
makkiyah yang merupakan ayat-ayat dasar (ayat al-ushul) dan ayat-ayat madaniyah yang merupakan
ayat-ayat cabang (ayat al-furu’). Melalui konsep naskhnya yang sangat kontradiktif dengan pendapat
para ulama terdahulu. Dengan radikalnya mengatakan bahwa ayat-ayat Madaniyah dinasakh oleh
ayat-ayat makkiyah. Dan secara otomatis ayat-ayat madaniyah tidak terpakai untuk zaman modern ini
dan yang diberlakukan adalah ayat-ayat makkiyah. Alasan Mahmoud adalah bahwa syariah Islam itu
berevolusi jadi yang cocok syariat itu didasarkan pada ayat-ayat makkiyah. Selama ini menurut
Mahmoud bahwa Syariat Islam banyak didasarkan kepada ayat-ayat madaniyah karena memang ayat-
ayat madaniyah inilah yang secara rinci hal-hal praktis pedoman hidup umat Islam. Sementara ayat-
ayat makkiyah berisi prinsip-prinsip umum ajaran Islam. Dengan demikian Syariat Islam menjadi
akomodatif dan fleksibel menghadapi masalahmasalah yang muncul (Wahyudi Ja’far, 2012).

Kesimpulan

Dari kajian yang sederhana kiranya kita bisa mengambil beberapa intisari atau beberapa
kesimpulan. Kesimpulan ini sesungguhnya hanya sebagai hasil pembacaan penulis dalam kajian
sederhana. Diantara kesimpulan itu adalah konsep makki dan madani adalah sebuah kajian yang
masih perlu dikaji dan didiskusikan di zaman sekarang bagaimana pun juga dia ini adalah bagian dari
prasyarat pembelajaran atau studi tafsir dan kajian hukum Islam. Betapa tidak ketika seorang
mujtahid atau mufasir ketika menetapkan suatu ijtthad maka telaah akan konsep makki dan madani
adalah sebuah pertimbangan yang signifikan.

Mempelajari dan memahami tentang ayat-ayat Makkiyah dan Madaniyah merupakan bagian
yang terpenting dalam ‘Ulum Alquran. Hal ini bukan saja merupakan kepentingan kesejarahannya
saja, melainkan juga untuk memahami dan menafsirkan ayat-ayat yang bersangkutan tersebut,
sebagaimana Abu al Qasim an Naisyabtri (ahli nahwu dan tafsir, wafat tahun 406 H) tidak
membenarkan seseorang menafsirkan Alquran tanpa mengetahui Ilmu Makkiyah dan Madaniyah.

Ilmu Makkiyah dan Madaniyah adalah ilmu yang membahas ihwal bagian Al-Qur’an—
surat atau ayat—yang Makkiyah dan bagian yang Madaniyah, baik dari segi arti dan maknanya,
cara-cara mengetahuinya, atau tanda masing-masing, maupun macam-macamnya.

Surah di dalam al-Qut’an berisi ayat tentang dua periode tersebut dan banyak para ulama
yang memiliki perbedaan pendapat dalam menentukan hal tersebut. Tetapi bagaimanapun juga
hal tersebut sudah terbukti dengan hasil pembagian yang sudah mapan, dan sudah tersebar luas
secara ilmu tafsir, dan dijabarkan dari buktibukdti internal dari teks al-Qut’an itu sendiri.

Pengertian Makiyah dan Madaniyah menurut para ahli tafsir yaitu meliputi tentang
masalah ruang, waktu, subyek dan konten. Dan kegunaan mempelajari ilmu ini antara lain dapat
membedakan ayat-ayat nasikh dan mansukh, mengetahui ciri khas gaya bahasa makki dan
madani dalam al-Qur’an, dan untuk menjadi alat pembantu dalam penafsiran al-Qur’an.

265



Terdapat berbagai kepentingan dan faedah dalam mempelajari ilmu Makki dan Madani. D1
antaranya ialah untuk membezakan di antara nasikh (& (dan mansukh (¢ swie .(Seandainya terdapat
dua ayat atau lebih yang membicarakan berkenaan satu perkara, kemudian didapati hukum pada satu
ayat itu bercanggah pada hakikatnya dengan hukum pada ayat yang lain, maka pengetahuan
berkenaan mana ayat Makkiyyah dan mana ayat Madaniyyah akan menyelesaikan permasalahan ini.
Ayat Madaniyyah akan menjadi nasikh kepada ayat Makkiyyah kerana melihat kepada ayat
Madaniyyah turun terkemudian daripada ayat Makkiyyah.

DAFTAR PUSTAKA

Abdurrahman, Hafidz. 2003. Ulumnl Quran Praktis(Pengantar Untuk Memahami al-Quran). Bogor: CV
IdeA Pustaka Utama.

Ajahari. 2018. ULUMUL QUR’AN (ILMU-ILMU AL QUR’AN). Yogyakarta: Aswaja Pressindo.

Baharudin, A. M., & Jamil, H. M. T. (2016). “Ilmu Makki dan Madani dan kepentingannya bagi
pendakwah: Makki and Madani sciences and its importance for Islamic preacher”. A~FIrsyad:
Journal of Islamic and Contemporary Issues, 1(1), 43-53.

Chollisni, A., Syahrani, S., Dewi, S., Utama, A. S., & Anas, M. (2022). The concept of creative
economy development-strengthening post covid-19 pandemic in Indonesia: Strategy and
public policy management study. Lznguistics and Culture Review, 6, 413-426.

Daud, S. (2010). “MAKIYAH DAN MADANIYAH (Teori Konvensional dan Kontemporer)”.
Dialogia: Islamic Studies and Social Journal, 8(1), 1-13.

Drajat, Amroeni. 2017. ULUMUL QUR’AN Pengantar Imu-Limn Al-Qur’an. Depok: KENCANA.

El-Mazni, Aunur Rafiq. 2015. PENGANTAR STUDI IIMU AL-QUR’AN, Jakarta Timur:
PUSTAKA AL-KAUTSAR.

Hamid, Abdul. 2016. PENGANTAR STUDI AL-QUR’AN, Jakarta: PRENADAMEDIA GROUP.

HM, Sahid. 2016. ULUM AL-QUR’AN (Memahami Otentifikasi al-Qur'an). Surabaya: Pustaka Idea.

Ja‘tar, W. “MAKKIAH-MADANIAH DALAM AL-QUR ‘AN”. Pengantar Redaksi, 1.

Kurniawatie, N. (2018). “Dinamika Kepemimpinan Dalam Prespektif Al-Quran (Kajian Makki-
Madani)”. Qaf: Jurnal linin Al-Qur'an dan Tafsir, 3(1), 84-113.

Nengsih, D., & Wahidi, R. (2020). “MAKKI DAN MADANI SEBAGAI CABANG ULUM AL-
QUR’AN”. SYAHADAH: Jurnal llmn al-Qur'an dan Keislaman, 8(1), 33-54.

Nurdin. 2018. ULUMUL QUR’AN. Banda Aceh: CV. Bravo.

Rahmatullah, A. S., Mulyasa, E., Syahrani, S., Pongpalilu, F.; & Putri, R. E. (2022). Digital era 4.0:
The contribution to education and student psychology. Linguistics and Culture Review, 6, 89-107.

Syahrani, S. (2018). Manajemen Kelas yang Humanis. Al-risalah, 14(1), 57-74.

Syahrani, S. (2019). Manajemen Pendidikan dengan Literatur Qut’an. Darul Ulum: Jurnal — Ilmiah
Keagamaan, Pendidikan dan Kemasyarakatan, 191-203.

Syahrani, S. (2021). Anwaha's Education Digitalization Mission. Indonesian Journal of Education
(INJOE), 1(1), 26-35.

Syahrani, S. (2022). Kesiapan Santri Dalam Mengikuti Analisis Nasional PKPPS Anwarul
Hasaniyyah (Anwaha) Kabupaten Tabalong. Adiba: Journal of Education, 2(1), 23-31.

Syahrani, S. (2022). Peran Wali Kelas Dalam Pembinaan Disiplin Belajar di Pondok Pesantren
Anwarul Hasaniyyah (Anwaha) Kabupaten Tabalong. _A/Qalam: Jurnal Iimiah Keagamaan dan
Kemasyarakatan, 16(1), 50-59.

Yasir, Muhammad dan Jamaruddin, Ade. 2016. Studi Al-Qnr'an. Pekanbaru-Riau: CV. Asa Riau.

266



