e-ISSN: 2809-3712

KAJIAN METODE DAN PENGKLASIFIKASTAN ALMAKKY DAN
ALMADANY

Hamdiah
Mahasiswi STAI Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai Kalimantan Selatan, Indonesia

Corresponding author email: kotaamuntai213@gmail.com

Hanna
Mahasiswi STAI Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai Kalimantan Selatan, Indonesia
h4nn42000(@gmail.com

Abstrac

The concept of verses and letters that fall into the categories of makkiyah and madaniyah. Where are various orders or
probibitions in the Shari'a based on makkiyah and madaniyah arguments. Al-Qur'an is the word of Allah SWT
which was revealed to Rasulullah SAW through the intermediary of the angel Gabriel. The period of his descent is
divided into two periods, namely before and after the hijrah of Rasulullah SAW. In general, the verses revealed in
Mecca and its surroundings before the hijrah are called Makkiyah, and the verses revealed in Medina and its
surroundings after the hijrah are called Madaniyah.

Keywords: categories of makkiyah-madaniyyah letters, and their methods.

Abstrak

Konsep tentang ayat maupun surat yang termasuk dalam kategori makkiyah dan madaniyah. Dimana
berbagai perintah ataupun larangan dalam syariat yang berbasis pada dalil-dalil makkiyah dan
madaniyah. Al-Qur'an merupakan kalam Allah SWT yang diturunkan kepada Rasulullaah SAW
melalui perantara malaikat Jibril. Masa turunnya dibagi menjadi dua periode yaitu sebelum dan
sesudah hijrah Rasullaah SAW. Secara umum ayat yang diturunkan di Mekah dan sekitarnya sebelum
hijrah disebut Makkiyah, dan ayat yang diturunkan di Madinah dan sekitarnya sesudah hijrah disebut
Madaniyah.

Kata Kunci: kategori surat makkiyah-madaniyyah,serta metodenya.

Pendahuluan

Secara komprehensif, buku Studi Al-Qur’an (Teori dan Aplikasinya dalam Penafsiran Ayat
Pendidikan) menyajikan dan memaparkan hal-hal yang berhubungan dengan ‘Ulum al-Qur’an,
seperti pewahyuan, Al-Makkiyah dan Al-Madaniyah. Ulama-ulama dan ahli tafsir terdahulu
memberikan perhatian yang lebih terhadap penelitian surah-surah al-qur'an. Mereka meneliti al-
qur’an ayat demi ayat dan surah demi surah untuk disusun dengan memerhatikan waktu, tempat dan
pola kalimat. Lebih dari itu, mereka mengumpulkannya sesuai dengan waktu, tempat dan pola
kalimat. Perhatian terhadap ilmu al-qur’an menjadi bagian terpenting para sahabat dibandingkan
berbagai ilmu yang lain. Termasuk di dalamnya membahas tentang munculnya suatu ayat, tempat,
munculnya, urutan turunnya di Mekkah dan Madinah, tentang yang diturunkan di Mekkah tetapi
termasuk kelompok Madani atau ayat yang diturunkan di Madinah tetapi masuk dengan katagori

267


mailto:kotaamuntai213@gmail.com

Makiyah. Pentingnya mengetahui informasi tentang kajian metode dan pengklasifikaassian almakki
dan almadani harus sering disebarkan, jangan sampai tenggelam dimakan zaman, terlebih kita sudah
masuk era digital, (Rahmatullah, A. S., et al., 2022) karena semua orang sudah adaptif terhadap dunia
digital, minimal melalui HP, (Syahrani, S. 2021) dengan tetap disebarkannya informasi kajian metode
dan pengklasifikaassian almakki dan almadani, maka dengan begitu menjadi langkah pembinaan dan
penyebaran informasi terkait sejarah kitab suci umat Islam, (Syahrani, S. 2022) sehingga diharapkan
informasi kajian metode dan pengklasifikaassian almakki dan almadani tidak tenggelam termakan
zaman, (Syahrani, S. 2022) dan secara informatika terkesan lebih termanajemen, (Syahrani, S. 2018)
terlebih pentingnya manajemen termasuk manajemen penyampaian informasi kajian metode dan
pengklasifikaassian almakki dan almadani sudah diungkapkan dalam banyak ayat alquran, (Syahrani,
S. 2019) dan hal ini bagian dari strategi penyebaran informasi keislaman Chollisni, A., et al., 2022).

Metode penelitian ini menggunakan Literature Review atau tinjauan pustaka. Cara
Penelitian ini dengan mencari sumber-sumber literatur sehingga memperoleh data yang
diperlukan. Sumber data dalam penelitian ini berupa sumber-sumber literatur yang relevan
dengan masalah cara mengetahui metode al makki dan al madani, bersumber dari buku dan
jurnal elektronik.

Hasil dan Pembahasan

Untuk mengetahui dan menentukan Makkiyah dan Madaniyah suatu ayat atau suatu surah,
para ulama bersandar pada metode sebagaimana yang dikatakan oleh al Ja’biri, yaitu:

Pertama: Sima’i Nagli (pendengaran seperti apa adanya) yaitu penentuan Makkiyah atau
Madaniyah yang berdasarkan merujuk kepada riwayat-riwayat shahih dari para sahabat yang hidup
pada saat itu dan menyaksikan turunnya wahyu atau dari para tabi’in yang menerima dan mendengar
dari para sahabat bagaimana, di mana dan peristiwa apa yang berkaitan turunnya wahyu pada waktu
itu. Karena tidak ada keterangan sedikit pun dari Rasulullah tentang penjelasan Makkiyah dan
Madaniyah ini, disebabkan pada saat itu para sahabat tidak butuh kepada penjelasan ini, karena
mereka menyaksikan langsung turunnya wahyu, jika mereka menemui keraguan, mereka langsung
bertanya kepada Rasulullah. Sebagian besar penentuan Makkiyah dan Madaniyah didasarkan pada
cara yang ini, hal ini dapat dilihat dalam kitab-kitab tafsir bil Ma’tsar, kitab-kitab Asbab an Nuzul dan
pembahasan-pembahasan mengenai ilmu Al-Qur’an.

Kedua: Qiyas Ijtihadi (qiyas hasil ijtthad) yaitu didasarkan pada ciriciri Makkiyah dan
Madaniyah, apabila dalam surat Makkiyah terdapat suatuayat yang mengandung sifat Madaniyah atau
peristiwa Madaniyah, makadikatakan bahwa ayat itu Madaniyah, dan apabila dalam surat Madaniyah
terdapat suatu ayat yang mengandung sifat atau peristiwa Makkiyah, maka ayat itu dikatakan
Makkiyah, atau misalnya dalam suatu surat terdapat ciriciri Madaniyah, maka surat tersebut dikatakan
Madaniyah, begitu juga sebaliknya, yang mana semua itu merupakan hasil dari ijtihad para ulama.
Sebenarnya makki dan madani itu dipatok dari ayat per ayatnya. Jadi bias terjadi ada surahnya madani
dan di dalamnya terdapat ayat makkiyah.

Para ulama mengatakan, setiap surat yang didalamnya mengandung kisah para nabi dan
umat-umat terdahulu, maka surat itu adalah surat Makkiyah. Dan setiap surat yang di dalamnya
mengandung kewajiban atau ketentuan hukum, maka surat itu adalah Madani. Namun demikian,

268



semua itu tidak terdapat keterangan dari Rasulullah Shalallahu Alaihi Wasallam, karena hal itu tidak
termasuk dalam kewajiban kecuali terdapat dalam batas yang dapat membedakan mana yang nasikh
dan mana yang mansukh. Al Qadri Abu Bakar bin Ath Thayyib al Baqillani menegaskan bahwa
pengetahuan tentang Makkiyah dan Madaniyah itu mengacu pada hafalan para sahabat dan tabi’in
tidak ada satu pun keterangan yang datang dari Rasulllullah mengenai hal itu, karena Beliau tidak
diperintahkan untuk itu dan Allah menjadikan ilmu pengetahuan itu sebagai kewajiban Umat.
Al-Makki adalah sesuatu (ayat atau surat) yang diturunkan sebelum hijrah dan al-Madani
adalah sesuatu yang diturunkan setelah hijrah, baik yang turun di Makkah atau di Madinah, turun
pada tahun futuh Makkah atau tahun (terjadinya) Haji Wada’, atau dalam salah satu bepergian (Nabi
saw.). Pendapat antara ulama dalam mendefinisikan ayat atau surat Makkiyah- Madaniyah. Atas dasar
apa schingga diklasifikasikan sebagai makki dan madani., pandangan terhadap klasifikasi Makki dan
Madani beragam dikalangan para ulama. Untuk membedakan Makki dan Madani, para ulama
mempunyai tiga macam teori yang masing-masing mempunyai dasar sendiri. Pertama, dibedakan dari
segi waktu turunnya (Teori Historis). Kedua.dari segi tempat turunnya (Teori Geografis). Dan
Ketiga, dari segi sasarannya (Teori Objekktif).
Ahmad syam madyan dalam bukunya menjelaskan sebagai berikut:
1. Teori Tempat (Makani); berati Makki adalah ayat yang diturunkan di kota Mekah dan sekitarnya..
Sedangkan Madani adalah ayat yang diturunkan di kota Madinah dan sekitarnya.
2. Teori Waktu (Zamani); bearti Makki adalah ayat yang diturunkan sebelum hijrah (Periode
Mekkah), sedangkan Madani adalah ayat yang diturunkan setelah masa hijrah (Periode Madinah).
3. Teori Mukhatab (Objek Pewahyuan), berarti Makki adalah ayat-ayat yang diturunkan dengan
menyinggung penduduk Mekah, sedangkan Madani adalah ayat-ayat yang menyinggung penduduk
Madinah.

Dengan demikian teori pertama dan ketiga (Teori Geografis dan Teori Objektif) kurang bisa
diterima karena kurang memuaskan dan tidak bisa diterapkan secara penuh pada semua ayat yang
ada dalam al Qur'an. Sedangkan teori kedua (Teori Historis) sangat mudah dan mungkin untuk
diaplikasikan pada semua ayat (Nia Kurniawatie, 2018).

Ada banyak faedah Makki-Madani yang telah ditela’ah oleh para ulama', Al-Zarqoni dalam
kitabnya, Manahijul Irfan menerangkan beberapa rnanfaat Makki-Madani sebagai berikut:

1. Kita dapat membedakan dan rnengetahui ayat yang mansukh dan nasikh' Yakni, apabila terdapat
dua ayat atau lebih mengenai suatu masalah, sedang hukum yang terkandung didalam ayat ayat itu
bertentangan kemudian dapat diketahui bahwa ayat yang satu makkiyah dan ayat yang lainnya
Madaniyah; maka sudah tentu ayat Makiyah itu yang dinasakh oleh ayat madaniyah' karena ayat
Madaniyah yang terakhir turun.

2. Kita dapat mengetahui sejarah hukum Islam dan perkembangannya yang bijaksana secara umum
Dengan demikian, kita dapat meningkatkan keyakinan kita terhadap ketinggian kebijaksanaan
islam didalam mendidik manusia, baik sccara perorangan maupun kemasyarakatan.

3. Dapat meringkatkan keyakinan kita terhadap kebesaran, kesucian dan keaslian al-Qut'an. Karena

melihat besarnya perhatian umat Islam sejak turunnya, terhadap hal-hal yang berhubungan

269



dengan al-Qur'an Sampai hal-hal sekecil apapun sehingga mengetahui mana ayat-ayat yang turun
sebelum Hijrah dan sesudah Hijrah.

4. Bantuan untuk menafsitkan al-Qur'an Pengetahuan tentang tempat turunnya ayat dapat
membantu nemahami maksud ayat tersebut, dan mengetahuai ayat-ayat yang ditunjuk (madlul)
serta isyarat-isyarat yang dikemukakan (Nia Kurniawatie, 2018).

Al-Qur’an sebagai kitab pedoman bagi umat Islam dalam menjalani kehidupan di dunia dan
akhirat, menjadikannya sebagai teks yang harus dikaji dengan serius. Sifat universalitas dan
kompleksitas yang dikandung al-Qur’an menuntut para ulama untuk merumuskan teori, pendekatan,
atau kaidah-kaidah yang perlu dijadikan landasan dalam memaknai al-Qur’an. Maka dari itu, para
ulama mencoba untuk mengklasifikasikan dalam bentuk ilmu-ilmu al-Qur’an. Salah satu ilmu al-
Qur’an yang digunakan dalam memahami makna dari al-Qur; an adalah ilmu tentang Makkiyah dan
Madaniyah. Seiring berkembangnya zaman, dalam merumuskan teori, pendekatan, atau kaidah-
kaidah dalam menentukan Makkiyah dan Madaniyah dituntut harus lebih elastis dan fleksibel. Maka
dari itu, salah satu ulama yang bernama Fazlur Rahman menawarkan sebuah pendekatan yang
nantinya akan terjalin pertautan antara teks (al-Qur’an), konteks (sejarah dan kondisi), dan
kontekstual (situasi yang sedang dihadapi), pendekatan tersebut adalah pendekatan historis-
sosiologis. Akan tetapi, satu hal yang perlu dipahami adalah al-Qur’an “wahyu” sampai kapan pun
tidak akan berubah, yang berubah hanya cara dalam memaknai al-Qur’an itu sendiri (Muhammad
Misbahul Huda, 2020). Makkiyah Madaniyah merupakan konsep kategorisasi ayat al-Qur’an
berdasarkan pada periodesasi pewahyuan al-Qur’an. Makkiyah yakni ayat-ayat yang turun sebelum
nabi hijrah dan Madaniyah adalah ayat-ayat yang turun setelah nabi hijrah.

Cara yang ditempuh oleh para ulama dalam mengetahui surat/ayat Makiyah dan Madaniyah
dilakukan dengan menggunakan dua metode dasar.

1. Kepada riwayat-riwayat yang sah datangnya dari sahabat yang hidup sezaman dengan turunnya
wahyu dan menyaksikan langsung turunnya wahyu tersebut. Atau riwayat dari para tabi’in yang
bertemu dan mendengar dari sahabat perihal latar belakang turunnya, tempatnya dan kejadian
yang melatarbelakangi turunnya surah atau ayat tersebut.

2. Berpegang pada ciri-ciri surat-surat atau ayat-ayat Makiyah dan Madaniyah, lalu dikiaskan
berdasarkan ijtihad untuk menentukan apakah suatu surat atau ayat termasuk Madaniyah atau
Makiyah. Misalnya di dalam surat Makiyah terdapat satu ayat yang mengandung ciri-ciri
Madaniyah, maka mereka simpulkan itu ayat Madaniyah. Begitu pula sebaliknya.

Tulisan ini fokus pada persoalan perkembangan Teori Makki dan Madani dalam pandangan
Ulama Klasik dan Kontemporer. Dari hasil pengamtan penulis dapat ditemukan bahwaPertama,
konsep Makki-Madani dalam pandangan Klasik didasarkan pada tiga hal, yakni waktu, tempat, dan
sasaran. Ketiga variable ini sebetulnya masih debatable dan terbuka untuk diperbaharui sebagaimana
yang dilakukan oleh Nasr Hamid Abu Zaid. Kedua, penentuan Makki dan Madani di samping
memperhatikan sisi tempat dan waktu juga memperhatikan konteks realitas masyarakat pada waktu
itu serta gaya bahasa yang digunakan. Hal ini disebabkan kondisi sosio-kulturan masyarakat Makkah
dan Madinah sedikit berbeda. Asumsi seperti ini sebetulnya sudah menjadi kesadaran ulama klasik
maupun kontemporer dengan adanya istilah fase inz\ar (Makkah) dan fase risalah (Madinah) di mana

270



keduanya memiliki stressing poin yang sedikit berbeda. Ketiga, kegelisahan Abu Zaid sebetulnya
sudah menjadi perdebatan ulama klasik akan tetapi nampaknya Abu Zaid lebih kritis dalam
menyikapinya dengan menggunakan data dan analisis ilmiahhistoris. Keempat, memahami teori
Makki-Madani merupakan keniscayaan bagi seorang mufassir untuk menghindari penafsiran yang
ahistoris. Penafsiran yang historis cenderung menyebabkan kesalahan dalam penafsiran (Abdul
Halim, 2015). Kajian kritis terhadap wahyu dalam ulumul Qur’an dengan berbagai metode dan
pendekatannya selalu mengalami perkembangan yang dinamis seiiring dengan tuntutan dan
perkembangan pemikiran manusia, dihubungkan dengan perkembangan zamannya. Hal ini
dikarenakan, wahyu sebagai bagian dari seputar kajian Al-Qur’an (ma Hawla Al-Qur’an) senantiasa
menerima perubahan dalam pemahaman, meski terkadang menimbulkan kontroversi ditengah
masyarakat Islam (Adha Liandrini, 2020).

Para ulama telah meneliti surat-surat Makkiyah dan Madaniyah, dan menyimpulkan beberapa
ketentuan bagi keduanya, yang menerangkan ciri-ciri khas gaya bahasa dan persoalan-persoalan yang
dibicarakannya, dari situ mereka dapat menghasilkan kaidah kaidah dengan ciri-ciri tersebut.

Ketentuan Surat Makkiyah

1. Setiap surat yang terdapat dialamnya lafaz Kalla ( J & (adalah surat Makkiyah. Lafaz ini hanya
terdapat dalam separuh terakhir dari Alquran, dan disebutkan sebanyak 33 kali dalam lima belas
surat. Sebagaimana 'Amany berkata"Hikmah terdapatnya lafaz ini di bagian separuh terakhir dari
al-qur’an karena surat-surat bagian terakhir al-quran kebanyakan turun di Mekkah, dan
kebanyakan penduduknya adalah pembangkang atau keras kepala, makanya pengulangan lafaz ini
sebagai sebuah tahdid atau ta’nif (ancaman) terhadap keingkaran mereka, berbeda dengan bagian-
bagian pertama dari al-qur’an yang kebanyakan turun di Madinah, dan juga diturunkan terhadap
penduduk Yahudi Madinah yang tidak perlu lagi pemaparan tentang kehinaan dan kelemahan
mereka (Muhammad ‘Abd Al ‘Azhim az Zarqany, tth).

2. Setiap surat yang di dalamnya mengandung sajdah (33>) adalah surat Makkiyah.

3. Setiap surat yang dibuka dengan huruf al fabet adalah surat Makkiyah, seperti Alif Lam Mim Ra,
Ha Mim dan lain-lainya, kecuali surat al-Baqarah dan Ali Imran, kedua surat ini menurut ittifaq
ulama adalah Madaniyah, sedangkan surat ar-Ra’du masih dipersilisihkan (Muhammad ‘Abd Al
‘Azhim az Zarqany, tth).

4. Setiap surat yang mengandung kisah para Nabi dan umat terdahulu adalah Makkiyah, kecuali surat
al-Bagqarah (Muhammad ‘Abd Al ‘Azhim az Zarqany, tth).

5. Setiap surat yang mengandung kisah Adam dan Iblis adalah Makkiyah, kecuali suratal-Baqarah
(Muhammad ‘Abd Al ‘Azhim az Zarqany, tth).

6. Setiap surat yang terdapat lafaz G Jilw adalah Makkiyah bukan 2¥lailiasl karena ini adalah
Madaniyah.

7. Ayat-ayatnya lebih puitis karena yang di tantang adalah masyarakat yang ahli dalam membuat
puisi.

8. Makkiyah banyak menyebut qasam (sumpah), tasybih (penyerupaan) dan amtsal (perumpamaan).

9. Peletakan dasar-dasar umum bagi perundang-undangan dan akhlak mulia yang menjadi dasar
terbentuknya suatu masyarakat; dan penyingkapan dosa orang musyrik dalam penumpahan darah,

271



memakan harta anak yatim secara zhalim, penguburan hidup-hidup bayi perempuan dan tradisi

buruk lainnya.

Ciri Khas Surat Makkiyah

1.

Ajakan kepada tauhid dan beribadah hanya kepada Allah, pembuktian mengenai risalah,
kebangkitan hari akhir dan hari pembalasan, hari kiamat dan kengeriannya, neraka dan
siksaannya, surga dan nikmat, argumentasi terhadap orang orang musyrik dengan menggunakan
bukti-bukti rasional dan ayat-ayat kauniyah. Inilah beberapa hal yang lebih diutamakan terhadap
penduduk Mekkah, karena mereka pada saat itu berada dalam kesyirikan dan tidak meyakini
adanya Nubuwat dan hari akhir.

Peletakan dasar-dasar umum bagi perundang-undangan dan akhlak mulia yang menjadi dasar
terbentuknya suatu masyarakat, dan penyingkapan dosa orang musyrik dalam penumpahan
darah, memakan harta anak yatim, mengubur bayi perempuan hidup-hidup dan berbagai
kebiasaan buruk lainnyast.

Menyebutkan kisah para nabi dan umat-umat terdahulu sebagai pelajaran bagi mereka, sehingga
mereka mengetahui akibat terhadap orang yang yang mendustakan agama sebelum mereka, dan
sebagai hiburan bagi Rasulullah sehingga ia tabah dan sabar dalam menghadapi mereka dan
yakin akan menang (Muhammad ‘Abd Al ‘Azhim az Zarqany, tth).

Kebanyakan ayat dan suratnya pendek-pendek (ijaz), pernyataannya singkat, ditelinga terasa
menembus dan maknanya pun meyakinkan yang diperkuat dengan lafaz-lafaz sumpah (qasam),
yang demikian itu karena penduduk Mekkah merupakan orang-orang yang fasih dan ahli
balaghah (ahlul fashohah wal balaghah) karena mereka sudah terbiasa dengan bahasa-bahasa
syl'ir (Muhammad ‘Abd Al ‘Azhim az Zarqany, tth).

Ketentuan Surat Madaniyah

1.
2.

Setiap surat yang berisi kewajiban atau had (sanksi) adalah Madaniyah.
Setiap surat yang disebutkan di dalamnya tentang orang-orang munafik dan keadaan mereka,
kecuali surah at talak, jual beli dan lain-lain.

. Seruan terhadap ahli kitab dari kalangan Yahudi dan Nasrani dan ajakan kepada mereka untuk

masuk Islam, penjelasan mengenai penyimpangan mereka dari kitabkitab Allah, permusuhan
mereka terhadap kebenaran, serta penjelasan tentang kesesatan akidah mereka.

Menyingkap perilaku orang munafik, menganalisis kejiwaan mereka, membuka kedok mereka
serta menjelaskan bahwa mereka berbahaya bagi agama.

Kebanyakan ayat dan suratnya panjang-panjang.

Surah-surahnya berisi hukum pidana, hukum warisan, hak-hak perdata dan peraturan-peraturan

yang berhubungan dengan perdata serta kemasyarakatan dan kenegaraan.

. Surah-surahnya mengandung izin untuk berjihad, urusan-urusan perang, hukumhukumnya,

perdamaian dan perjanjian.

. Setiap surat yang menjelaskan hal ithwal orang-orang munafik termasuk Madaniyah, kecuali surat

Al-Ankabut yang di nuzulkan di Makkah. Hanya sebelas ayat pertama dari surat tersebut yang
termasuk Madaniyyah dan ayat-ayat tersebut menjelaskan perihal orang-orang munafik.

272



9. Menjelaskan hukum-hukum amaliyyah dalam masalah ibadah dan muamalah, seperti shalat, zakat,
puasa, haji, qisas, talak, jual beli, riba, dan lain-lain.

Perbedaan antara Makki dan Madani
1. Perbedaan pada konteks kalimat

a) Kebanyakan ayat-ayat makiyyah memakai konteks kalimat tegas dan lugas karena kebanyakan
objek yang di dakwahi menolak dan berpaling, maka hanya cocok mempergunakan konteks
kalimat yang tegas. Baca: Al-Mudatsir, Al-Qamar Sedangkan ayat-ayat madaniyyah kebanyakan
mempergunakan konteks kalimat yang lunak karena kebanyakan objek yang di dakwahi
menerima dan taat.

b) Kebanyakan ayat-ayat makiyyah adalah ayat-ayat pendek dan argumentif, karena kebanyakan
objek yang di dakwahi mengingkari sehingga konteks ayat mengikuti kondisi yang berlaku.
Sedangkan ayatayat madaniyah kebanyakan panjang-panjang serta menjelaskan hokum dengan
terang dan menggunakan ushlub yang terang pula.

2. Perbedaan pada materi pembahasan

a) Kebanyakan ayat-ayat makiyyah berisikan penetapan tauhid dan aqgidah yang benar,
khususnya yang berkaitan dengan Tauhid Uluhiyyah dan Iman kepada hari Kebangkitan
sedangkan ayat-ayat madsaniyyah kebanyakan berisikan perincian masalah ibadah dan
muamalah karena objek yang di dakwahi sudah memiliki Aqgidah dan Tauhid yang benar
schingga mereka membutuhkan perincian mengenai Ibadah dan Muamalah.

b) Ayat-ayat madaniyyah menjelaskan secara rinci tentang jihad beserta hukum-hukumnya dan
kaum munafik beserta segala permasalahannya karena kondisi memang menuntut demikian.
Hal itu timbul ketika di syari'atkannya Jihad dan timbulnya kemunafikan. Berbeda halnya
dengan surat makiyyah.

Kesimpulan

Persoalan surah almakky dan almadany sangat penting karena hal utama dalam memahami al-
qur'an. Para ulama membedakan teorinya menjadi 3 yaitu: teori waktu, teori historis dan pewahyuan.
Faedah dari surah almakky dan almadany sebagai berikut: dapat membedakan nasakh-mansukhnya,
sejarah hukum Islam, meyakinkan keimanan seseorang. Untuk mengetahui dan menentukan
Makkiyah dan Madaniyah para ulama bersandar kepada metode sima’i naqli dan qiyasi ijtihadi. Sima’i
naqli yaitu didasarkan pada riwayat yang shahih dari para sahabat yang hidup pada saat dan
menyaksikan turunnya wahyu atau dari para tabi’in yang menerima dan mendengar dari para sahabat
bagaimana, di mana dan peristiwa apa yang berkaitan dengan turunnya wahyu itu. Sebagian besar
penentuan Makkiyah dan Madaniyah itu didasarkan pada cara ini. Sedangkan qiyasi ijtihadi adalah
didasarkan pada ciri-ciri Makkiyah dan Madaniyah. Apabila surat Makkiyah terdapat suatu ayat yang
mengandung sifat Madani atau mengandung peristiwa Madani maka dikatakan bahwa ayat tersebut
Madani. Apabila surat dalam Madaniyah terdapat suatu ayat yang mengandung sifat Makki atau
mengandung peristiwa Makki, maka ayat tadi dikatakan sebagai ayat Makkiyah. Bila dalam satu surat
terdapat ciri-ciri Makkiyah maka surat itu dinamakan Makkiyah. Demikian pula bila dalam satu surat
terdapat cirriciri Madaniyah, maka surat itu namakan surat Madaniyah.

273



Daftar Pustaka

Abdul Halim, (2015) Perkembangan Teori Makki dan Madani Dalam Pandangan Ulama Klasik dan
Kontemporer, SYAHADAH: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Keislaman 3 (1),

Adha Liandrini, (2020), Konsep Wahyu Dalam Al-qut'an, OSF Preprints, https://osf.io

Amin, Muhammad. Teori Maki-Madani. Al-furqan, 2013, 2.1: 27-44.

Amroeni Drajat. 2017. Ulumul Qur’an: Pengantar Ilmu-ilmu Al-Qur’an. Jakarta. Prenada Media.

Badrudin. 2020. ‘Ulumul Qur’an: Prinsip-Prinsip dalam Pengkajian Ilmu Tafsir Al-Qur’an. Penerbit
A-Empat.

Chamimah, N. (1997). Urgensi Makki dan Madani bagi kepentingan dakwah Islam (Doctoral
dissertation, IAIN Sunan Ampel Surabaya).

Chollisni, A., Syahrani, S., Dewi, S., Utama, A. S., & Anas, M. (2022). The concept of creative
economy development-strengthening post covid-19 pandemic in Indonesia: Strategy and
public policy management study. Lznguistics and Culture Review, 6, 413-426.

Fauzi, M. (1995). Urgensi Ilmu Makki dan Madani dalam penafsiran Al Quran (Doctoral
dissertation, IAIN Sunan Ampel Surabaya).

Islam, J. S. D. P., & DJATL S. G. Makki dan Madani.

Jalaluddin as-Suyuthi. 2019. Mengenal Makiyyah dan Madaniyyah. Islam Publishing Islam, jurusan
sejarah dan peradaban; djati, sunan gunung. Makki dan madani.

Kiftiyah, K., Wahidah, W., & Muslimah, M. (2021). The Theories of Makki and Madani According
to Classical and Contemporary Scholars. Bulletin of Pedagogical Research, 1(1), 147-155.

Lalu Muhammad Nurul Wathoni, M.Pd.I. 2021. Kuliah Al-Qur’an: kajian Al-Qur’an dalam teks dan
konteks. Sanabil.

Muhammad Maksum, (2018) Penerapan Hukum Secara Gradual Melalui Konsep Makkiyah dan
Madaniyyah Hikmah: Journal of Islamic Studies 14 (1), 131-144.

Muhammad Misbahul Huda, (2020) Konsep Makkiyah Dan Madaniyah Dalam Al-Qur’an (Sebuah
Kajian Historis-Sosiologis Perspektif Fazlur Rahman) Jurnal Al-Mubarak: Jurnal Kajian Al-
Qutr'an dan Tafsir 5 (2), 61-81. https://journal.iaimsinjai.ac.id

Nengsih, D., & Wahidi, R. (2020). MAKKI DAN MADANI SEBAGAI CABANG ULUM AL-
QUR’AN. SYAHADAH: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Keislaman, 8(1), 33-54.

Nia Kurniawatie (2018), Dinamika Kepemimpinan Dalam Prespektif Al-Quran (Kajian Makki-
Madani) Qaf: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir 3 (1), 84-113, https://ojs.unsiq.ac.id

Rahmatullah, A. S., Mulyasa, E., Syahrani, S., Pongpalilu, F., & Putri, R. E. (2022). Digital era 4.0:
The contribution to education and student psychology. Linguistics and Culture Review, 6, 89-107.

Syahrani, S. (2018). Manajemen Kelas yang Humanis. A/l-risalah, 14(1), 57-74.

Syahrani, S. (2019). Manajemen Pendidikan dengan Literatur Qut’an. Darul Ulum: Jurnal — llmiah
Keagamaan, Pendidikan dan Kemasyarakatan, 191-203.

Syahrani, S. (2021). Anwaha's Education Digitalization Mission. Indonesian Journal of Education
(INJOE), 1(1), 26-35.

Syahrani, S. (2022). Kesiapan Santri Dalam Mengikuti Analisis Nasional PKPPS Anwarul
Hasaniyyah (Anwaha) Kabupaten Tabalong. Adiba: Journal of Education, 2(1), 23-31.

Syahrani, S. (2022). Peran Wali Kelas Dalam Pembinaan Disiplin Belajar di Pondok Pesantren
Anwarul Hasaniyyah (Anwaha) Kabupaten Tabalong. A/Qalam: Jurnal limiah Keagamaan dan
Kemasyarakatan, 16(1), 50-59.

274


https://osf.io/
https://journal.iaimsinjai.ac.id/
https://ojs.unsiq.ac.id/

