
 
   

e-ISSN: 2809-3712  

 

 

 

MAKNA QIRAAT AL-QUR'AN DAN KAIDAH SISTEM QIRAAT YANG BENAR 
 

Syamsul Muarif 
Mahasiswa STAI Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai Kalimantan Selatan, Indonesia 

Corresponding author email: muarifs321@gamil.com 

 
Arina Hidayati 

Mahasiswa STAI Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai Kalimantan Selatan, Indonesia 
arinahidayati1402@gmail.com 

 
Halimah 

Mahasiswa STAI Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai Kalimantan Selatan, Indonesia 
halima4hh@gmail.com 

 

Abstract 

Qira'at in this discussion is the way of pronouncing the recitations of the Qur'an as spoken by 
the Prophet or as spoken by the companions in front of the Prophet and then he recites them 
and is considered correct if there is a match with Arabic, there is a match with the manuscripts 
and the sanad is valid. the qira'at. 
 
Keywords: Qiraat Al-Qur'an, Qiraat System Rules 

 

Abstrak 

Qira’at dalam bahasan ini adalah cara pengucapan lafal-lafal al-Qur’an sebagaimana di ucapkan 
Nabi atau sebagaimana di ucapkan para sahabat di hadapan Nabi lalu beliau mentaqrirkannya dan 
dianggap benar jika ada kecocokannya dengan bahasa Arab, ada kecocokannya dengan mushaf 
dan sahihnya sanad qira’at tersebut. 
 
Kata Kunci: Qiraat Al-Qur'an, Kaidah Sistem Qiraat.  

 
Pendahuluan 

Al-Qur’an merupakan salah satu sumber hukum Islam yang keorisinalitasnya dapat 

dipertanggung jawabkan, karena ia merupakan wahyu Allah baik dari segi lafadz maupun 

makna.Selain itu seluruh ayat dalam Al-Qur’an dinukilkan atau diriwayatkan secara mutawatir 

baik hafalan maupun tulisan.Al-Qur’an tidak terlepas dari aspek qira’at, karena pengertian Al-

Qur’an itu sendiri secara lughat (bahasa) berarti ‘bacaan’ atau ‘yang dibaca’.Qira’at Al-Qur’an 

disampaikan dan diajarkan oleh Rasulullah SAW kepada para sahabat.Kemudian sahabat 

meneruskan kepada para tabi’in.Demikian seterusnya dari generasi ke generasi. 

Proses kodifikasi al-Qur’an pada masa khalifah Usman berada pada titik kritis 

kemanusiaan sesama muslim karena terjadi saling menyalahkan antara aliran qira’at yang satu 

dengan aliran qira’at lainnya, bahkan di antara mereka hampir saling mengkafirkan. Daerah 

kekuasaan Islam pada khalifah Usman telah meluas, orang-orang Islam telah terpencar di 

berbagai daerah sehingga mengakibatkan kurang lancarnya komunikasi intelektual diantara 

284

mailto:arinahidayati1402@gmail.com
mailto:halima4hh@gmail.com


 

 

mereka. Adanya pengklaiman qiraatnya paling benar dan qiraat orang lain salah merambah 

dimana-mana. 

Hal ini menimbulkan perpecahan antara umat Islam. Situasi demikian sangat 

mencemaskan Khalifah Usman. Untuk itu ia mengundang para sahabat terkemuka untuk 

mengatasinya. Akhirnya dicapai kesepahaman agar mushaf yang ditulis pada masa Khalifah Abu 

Bakar al-Shiddiq yang disimpan di rumah Hafsah disalin kembali menjadi beberapa mushaf. Hasil 

penyalinan ini dikirim ke berbagai kota, untuk dijadikan rujukan bagi kaum muslimin, terutama 

sewaktu terjadi perselisihan sistem qira’at.  

Sementara itu, Khalifah Usman memerintahkan untuk membakar mushaf yang berbeda 

dengan mushaf hasil kodifikasi pada masanya yang dikenal dengan nama Mushaf Imam. 

Kebijakan khalifah Usman ini di satu sisi merugikan karena menyeragamkan qiraat yakni dengan 

lisan Quraish (dialek orang-orang Quraish), namun disisi lain lebih menguntungkan yakni umat 

Islam bersatu kembali setelah terjadi saling menyerang dan menyalahkan antara satu dengan yang 

lain (Abdul Djalal, 2013). Pentingnya mengetahui informasi tentang makna qiraat dan kaidah 

sistem qiraat yang benar harus sering disebarkan, jangan sampai tenggelam dimakan zaman, 

terlebih kita sudah masuk era digital, (Rahmatullah, A. S., et al., 2022) karena semua orang sudah 

adaptif terhadap dunia digital, minimal melalui HP, (Syahrani, S. 2021) dengan tetap 

disebarkannya informasi makna qiraat dan kaidah sistem qiraat yang benar, maka dengan begitu 

menjadi langkah pembinaan dan penyebaran informasi terkait sejarah kitab suci umat Islam, 

(Syahrani, S. 2022) sehingga diharapkan informasi makna qiraat dan kaidah sistem qiraat yang 

benar tidak tenggelam termakan zaman, (Syahrani, S. 2022) dan secara informatika terkesan lebih 

termanajemen, (Syahrani, S. 2018) terlebih pentingnya manajemen termasuk manajemen 

penyampaian informasi siklus penulisan alquran sudah diungkapkan dalam banyak ayat alquran, 

(Syahrani, S. 2019) dan hal ini bagian dari strategi penyebaran informasi keislaman (Chollisni, A., 

et al., 2022). 

Penelitian yang dilakukan ini adalah kajian literatur, yang mana kajian dalam penelitian ini 

mempunyai prosedur tersendiri sehingga dianggap tidak ada perbedaan dalam pembuatan karya 

ilmiah. 

Menurut Nasution (2017) kajian Literatur  bertujuan untuk memberikan pemahaman 

tentang penalaahan literatur (literature review) yang harus ada pada setiap proposal penelitian 

maupun karya ilmiah lainnya. Suatu proposal penelitian, karya ilmiah atau suatu tulisan 

memerlukan telaahan literatur sebagai landasan berpijaknya karya ilmiah tersebut. Dari 

sekumpulan literatur, dilakukan pemeriksaan, analisis, dan sintesa. Ini adalah cara untuk 

melakukan kajian literatur, yang secara umum harus dimiliki kemampuannya dan keahliannya 

oleh peneliti. Keahlian paling dituntut sekarang ini dari seorang peneliti adalah menggunakan 

teknologi informasi, di mana jutaan literatur disajikan dengan berbagai media (Nasution, M. K. 

2017). 

 
Hasil dan Pembahasan 

Sebelum melangkah ke pengertian Ulumul Qur’an, perlu terlebih dahulu mengetahui apa 

hakikat dari al-Qur’an itu sendiri. Kata al-Qur'an berasal dari bahasa Arab merupakan akar kata 

dari qara’a (membaca). Pendapat lain bahwa lafal al-Quran yang berasal dari akar kata qara'a juga 

memiliki arti al-jam'u(mengumpulkan dan menghimpun). Jadi lafal qur’an dan qira'ah memiliki 

285



 

 

artimenghimpun dan mengumpulkan sebagian huruf-huruf dan kata-kata yang satu dengan yang 

lainnya. 

Pengertian al-Qur’an menurut Quraish Shihab secara harfiah berartibacaan sempurna 

(Muhammad Quraish Shihab, 1998), al-Qur’an berarti bacaan atau yang dibaca. Makna al-

Qur’ansebagai bacaan sesuai dengan firman Allah Swt. dalam QS. al-Qiyamah/75: 17-18 yang 

artinya “Sesungguhnya Kami yang akan membacakannya, maka ikutilah bacaannya itu. Apabila 

Kami telah selesai membacakannya, maka ikutilah bacaannya itu” 

Dalam ayat tersebut bacaan merujuk kepada al-Qur’an. Adapun secara terminologi, al-

Qur’an didefinisikan menurut para ulama (Ahmad Abubakar, 2018) sebagai berikut: 

1. Muhammad ‘Abd al-Azim al-Zarqani  

Memberikan pengertian al-Qur’an adalah firman Allah Swt, yang mengandung mukjizat, 

yang diturunkan kepada Nabi Muhammad saw, yang tertulis dalam mushaf,diriwayatkan secara 

mutawatir yang merupakan ibadah bagi yang membacanya. 

2. Imam Jalal al-Din al-Suyuthi  

Mengemukakan definisi al-Qur’an ialah firman Allah swt. yang diturunkan kepada Nabi 

Muhammad saw. sebagai mukjizat, walaupun hanya dengan satu surah daripadanya. 

3. Mardan  

Mendefinisikan al-Qur’an yang lebih luas, ia mendefinisikan al-Qur’an yaitu firman 

Allah swt. yang mengandung mukjizat, yangditurunkan kepada penutup para nabi dan Rasul 

dengan perantaramalaikat Jibril as., yang tertulis dalam mushaf disampaikan secara mutawatir 

yang dianggap sebagai ibadah bagi yang membacanya, yang dimulai dengan surah al-Fatihah 

dan ditutup dengan surah al-Nas (Mardan, 2009). 

4. Muhammad ‘Abd al-Rahim 

Mengemukakan bahwa al-Qur’an adalah kitab samawi yang diwahyukan Allah Swt. 

kepada Rasul-Nya, Muhammad saw. penutup para nabi dan rasul melalui perantaraan Jibril 

yang disampaikan kepada generasi berikutnya secara mutawatir (tidak diragukan), dianggap 

ibadah bagi orang yang membacanya. 

 
Berdasarkan definisi tersebut diperoleh unsur-unsur penting yang tercakup definisi al-

Qur’an yaitu: Firman Allah swt. yang diturunkan kepada Nabi Muhammad saw; Diturunkan 

melalui perantaraan malaikat Jibril as; Berbahasa Arab; Diterima secara mutawatir; Ditulis dalam 

sebuah mushaf; Membacanya bernilai ibadah; Sebagai bentuk peringatan, petunjuk, tuntunan, dan 

hukum yang digunakan umat manusia untuk sebagai pedoman untuk menggapai kebahagiaan 

hidup di dunia dan di akhirat. 

Qira’at merupakan salah satu cabang ilmu dalam „Ulumul Qur‟an, namun tidak banyak 

orang yang tertarik kepadanya, kecuali orang-orang tertentu saja, biasanya kalangan akademik. 

Banyak faktor yang menyebabkan hal itu, diantaranya adalah ilmu ini tidak berhubungan langsung 

dengan kehidupan dan muamalah manusia sehari-hari, tidak seperti ilmu fiqih, hadis, dan tafsir 

misalnya, yang dapat dikatakan berhubungan langsung dengan kehidupan manusia. Hal ini 

dikarenakan ilmu Qira’at tidak mempelajari masalah-masalah yang berkaitan secara langsung 

dengan halal-haram atau hukum-hukum tertentu dalam kehidupan manusia. Selain itu, ilmu 

Qira’at juga cukup rumit untuk dipelajari. Banyak hal yang harus diketahui oleh peminat ilmu 

Qira’at ini, yang terpenting adalah pengenalan al-Qur‟an secara mendalam dalam banyak seginya. 

286



 

 

Qira’at atau macam-macam bacaan al-Qur‟an telah mantap pada masa Rasulullah saw., 

dan beliau mengajarkan kepada sahabat sebagaimana beliau menerima bacaan itu dari Jibril AS. 

Sehingga muncul beberapa sahabat yang ahli bacaan al-Qur‟an seperti: Ubay bin Kaab, Ali bin 

Abi Thalib, Zaid bin Tsabit, Ibnu Mas’ud, dan Abu Musa al-Asy’ari, mereka itulah yang menjadi 

sumber bacaan al-Qur‟an bagi sebagian besar sahabat dan tabi‟in (Ahmad Fathoni dan Ali 

Zamawi, 1991). 

Pada masa tabi‟in seratus tahun pertama hijriyah segolongan masyarakat mengkhususkan 

diri dalam penentuan bacaan al-Qur‟an karena memang memerlukannya, mereka menjadikan 

Qira’at sebagai ilmu pengetahuan, dan akhirnya mereka menjadi imam Qira’at yang dianut orang 

dan menjadi rujukan, namun dalam perkembangannya Qira’at mengalami masalah yang serius, 

sebagai akibat dari adanya hadits yang menerangkan bahwa al-Qur‟an diturunkan dengan 

beberapa wajah, banyak bermunculan versi bacaan yang semuanya mengaku bersumber dari 

Rasulullah saw. 

Begitu besar keagungan al-Qur‟an sampai-sampai dalam membacanya pun harus disertai 

ilmu membaca yang disebut ilmu Qira’at, karena dikawatirkan apabila dalam membaca al-Qur‟an 

tidak disertai ilmunya akan berakibat berubahnya arti, maksud serta tujuan dalam setiap firman 

yang tertulis dalam al-Qur'an.Selain ilmu Qira’at al-Qur'an juga suatu rangkaian kalimat yang 

serasi satu dengan yang lainnya. Keserasian kalimat antar kalimat, ayat antar ayat sampai kepada 

surat antar surat membuat al-Qur'an dijuluki suatu rangkain syair yang begitu indah mustahil 

untuk diserupai. Dalam rangkaian Ulumul Qur'an, keserasian dalam al-Qur'an disebut munasabah 

al- Qur‟an. 

 
Makna Qiraat Al-Qur'an 

Etimologi (bahasa) 

Kata qirâ’ât (قراءات (adalah jamak dari kata qirâ’ah (قراءة (yang berarti bacaan, dan ia 

adalah mashdar dari qara`a (قرأ). 

Terminologi (istilah) 

Menurut Mannā’ Khalīl al-Qaṭṭān (w. 1420 H),  

Secara terminologi,definisi qiraat adalah salah satu mazhab (aliran) dari berbagai mazhab 

berkaitan dengan pengucapan ayat al-Qur’an yang dilafalkan dan dipilih oleh salah satu imam 

qiraat sebagai suatu mazhab yang berbeda dengan mazhab lainnya (Manna al Qaththan, 1994). 

Menurut al-Naisabūrī (w. 850 H), makna al-sab’a al-aḥruf memiliki berbagai makna, di 

antaranya: (Muhammad bin Husain al-Qammiy an-Naysaburiy, 1996); 1) Tujuh dialek dari 

berbagai bahasa suku Quraisy, yang tidak saling bertentangan dan kontradiksi maknanya; 2) 

Tujuh suku dari bangsa Arab, yaitu suku Quraisy, Qais, Tamīm, Hużail, Asad, Khuzā'ah, dan 

Kinānah. 3) Tujuh bahasa dari berbagai macam bangsa Arab. 4) Tujuh sifat Allah swt., yaitu gafūr, 

raḥīm, azīz, ḥakīm, samī', dan baṣīr. 5) Lafal sab'ah dalam yang dimaksudkan bukan bermakna 

sebenarnya (ḥaqīqī), melainkan makna majāzī, yang menunjukkan bilangan yang banyak. 6) 

Hukum dan kandungan al-Qur’an seperti halal, haram, wa'd, wa'īd, perintah, larangan, dan 

nasehat. 

Menurut Al-Dimyathi  

Sebagaimana dikutip oleh Dr. Abdul Hadi al-Fadli bahwasanya Qira’at adalah: “Suatu 

ilmu untuk mengetahui cara pengucapan lafal-lafal al-Qur’an, baik yang disepakati maupun yang 

287



 

 

diikhtilafkan oleh para ahli Qira’at, seperti hazf (membuang huruf), isbat (menetapkan huruf), 

washl(menyambung huruf), ibdal (menggantikan huruf atau lafal tertentu) dan lain-lain yang 

didapat melalui indra pendengaran.” (Hafidz Abdurrahman, 2003).  

Imam Shihabuddin al-Qushthal  

Qira’at adalah “Suatu ilmu untuk mengetahui kesepakatan serta perbedaan para ahli 

Qira’at, seperti yang menyangkut aspek kebahasaan, i’rab, isbat, fashl dan lain-lain yang diperoleh 

dengan cara periwayatan.” (Muhammad Ali Ash-Shabuni, 2003).  

Dari definisi-definisi di atas, tampak bahwa Qira’at al-Qur’an berasal dari Nabi 

Muhammad SAW, melalui al-sima  dan an-naql  Berdasarkan uraian di atas pula dapat 

disimpulkan bahwa: 1) Yang dimaksud Qira’at dalam bahasan ini, yaitu cara pengucapan lafal-

lafal al-Qur’an sebagaimana di ucapkan Nabi atau sebagaimana di ucapkan para sahabat di 

hadapan Nabi lalu beliau mentaqrirkannya. 2) Qira’at al-Qur’an diperoleh berdasarkan 

periwayatan Nabi SAW, baik secara fi’liyah maupun taqririyah. 3) Qira’at al-Qur’an tersebut 

adakalanya memiliki satu versi Qira’at dan adakalanya memiliki beberapa versi. 

Selain itu ada beberapa ulama yang mengaitkan definisi Qira’at dengan madzhab atau 

imam Qira’at tertentu. Muhammad Ali ash-Shobuni misalnya, mengemukakan definisi sebagai 

berikut: “Qira’at merupakan suatu madzhab tertentu dalam cara pengucapan al-Qur’an, dianut 

oleh salah satu imam Qira’at yang berbeda dengan madzhab lainnya, berdasarkan sanad-sanadnya 

yang bersambung sampai kepada Nabi SAW.” 

Sehubungan dengan ini, terdapat beberapa istilah tertentu dalam menisbatkan suatu 

Qira’at al-Qur’an kepada salah seorang imam Qira’at dan kepada orang-orang sesudahnya. Istilah 

tersebut antara lain adalah sebagai berikut:Manna al Qaththan. 

 
Kaidah sistem qiraat yang benar 

Untuk menangkal penyelewengan qiraat yang sudah muncul, para ulama membuat 

persyaratan-persyaratan bagi qiraat yang dapat diterima. Untuk membedakan antara yang benar 

dan qiraat yang aneh (syazzah), para ulama membuat tiga syarat bagi qiraat yang benar (DS, M. R. 

2015), yaitu: 

1. Kesesuaiannya dengan Satu Ragam Dari Beberapa Macam Ragam Bahasa Arab.  

Sama saja apakah ia ragam bahasa Arab yang fasih atau afshah (lebih fasih). Karena qira’at 

adalah sunnah yang diikuti, wajib untuk diterima dan jalan untuk mengarah kepadanya adalah 

dengan menggunakan sanad, bukan dengan ra’yu (akal/rasio). 

2. Qira’at Tersebut Sesuai dengan Salah Satu Mushaf ‘Utsmani.  

Walaupun bersifat kemungkinan (tidak secara pasti).Karena para Shahabat radhiyallahu 

'anhum di dalam penulisan mushaf ‘Utsmani mereka berijtihad dalam membuat rasm (bentuk 

tulisan/khat) berdasarkan apa yang mereka ketahui dari bahasa-bahasa Qira’at.  

3. Qira’at tersebut harus shahih sanadnya 

Karena Qira’at adalah sunnah yang diikuti, yang didasarkan pada kebenaran penukilan 

dan keshahihan riwayat. Seringkali para ahli bahasa Arab mengingkari suatu Qira’at di antara 

macam-macam Qira’at yang ada dengan alasan keluarnya Qira’at tersebut dari aturan/kaidah 

bahasa Arab, atau karena lemahnya ia dari sisi bahasa. Namun para imam ahli Qira’at tidak 

mengindahkan dan memeperhatikan pengingkaran tersebut (karena mereka lebih 

mengedepankan keshahihan sanad. Wallahu A’lam, ed). 

 

288



 

 

Itulah patokan untuk sebuah Qira’at yang shahih. Mak jika terpenuhi ketiga rukun; 

kecocokannya dengan bahasa Arab, kecocokannya dengan mushaf dan Shahihnya sanad qira’at 

tersebut. Maka ia adalah Qira’at yang shahih. Dan kapan saja hilang salah satu rukun atau lebih 

dari rukun-rukun tersebut, maka Qira’at tersebut dinamakan dengan Qira’at Dha’if, atau Syadz 

atau Batil. Dan termasuk hal yang mengherankan adalah bahwa sebagian ahli ilmu saraf (ilmu tata 

bahasa Arab), hal diatas menyalahkan qiraat shahih yang yang sesuai dengan kaidah-kaidah di atas, 

hanya dikarenakan kira tersebut bertentangan dengan kaidah ilmu Nahwu yang mereka susun. 

Yang dengannya mereka menghukumi kesayangan sebuah bahasa.  

Padahal seharusnya kita menjadikan qiraat shahih sebagai hakin yang menghukumi benar 

dan tidaknya sebuah kaidah dalam ilmu Nahwu dan bahasa, bukan dengan menjadikan kaidah 

bahasa sebagai hakim dalam Al-Qur'an (yang menghakimi sah dan tidaknya sebuah qiraat) karena 

Al-Qur'an adalah sumber pertama dan pokok untuk pengambilan kaidah-kaidah bahasa. Dan Al-

Qur'an (dalam penetapannya) berdasarkan kepada keabsahan penukilan dan periwayatan yang 

menjadi sandaran para imam Qurra' dalam sisi bahasa apapun. 

Abu ‘Amr ad-Dani rahimahullah berkata:”Para imam Qurra’ tidak menetapkan sedikitpun dari 

huruf-huruf al-Qur’an berdasarkan apa yang paling populer dalam bahasa Arab dan apa yang paling sesuai 

dengan Qiyas (analogi) dalam bahasa Arab, akan tetapi berdasarkan yang paling valid dalam periwayatan dan 

paling shahih dalam penukilan Dan jika sebuah Qira’at telah valid maka qiyas bahasa Arab dan kepopuleran 

dialek tidak bisa menolaknya.Karena Qira’at adalah sunah yang diikuti, wajib diterima dan dijadikan 

rujukan.” 

Dari Zaid bin Tsabit radhiyallahu 'anhu berkata:”Qira’at adalah sunah yang diikuti.” Imam al-

Baihaqi rahimahullah berkata:”Maksud beliau adalah mengikuti orang-orang sebelum kita dalam masalah 

huruf-huruf al-Qur’an adalah sunnah yang harus diikuti, tidak boleh menyelisihi mushaf yang ia adalah 

pedoman, dan tidak boleh pula menyelisihi Qira’at yang masyhur sekalipun yang selain itu boleh di dalam 

kaidah bahasa (Arab, ed).” 

 
Kesimpulan 

Berdasarkan uraian di atas pula dapat disimpulkan bahwa makna qiraat dalam bahasan ini, 

yaitu cara pengucapan lafal-lafal al-Qur’an sebagaimana di ucapkan Nabi atau sebagaimana di 

ucapkan para sahabat di hadapan Nabi lalu beliau mentaqrirkannya. Qira’at al-Qur’an diperoleh 

berdasarkan periwayatan Nabi SAW, baik secara fi’liyah maupun taqririyah. Qira’at al-Qur’an 

tersebut adakalanya memiliki satu versi Qira’at dan adakalanya memiliki beberapa versi. 

Sedangkan kaidah sistem qiraat yang benar adalah kecocokannya dengan bahasa Arab, 

kecocokannya dengan mushaf dan shahihnya sanad qira’at tersebut. 

 

 

 

 

 

 

 

289



 

 

Daftar Pustaka 

Abdurrahman, Hafidz. 2003. Ulumul Quran Praktis. Bogor: Pustaka Utama. 

al-Qaththan, Manna. 1994. Mabahits Fi Ulum Al Qur’an : Manna’ Al Qaththan. Muassasah al 
Risalah. 

Analisis Dalam Menafsirkan Al-Qur‟an. ed. Budiman. Yogyakarta: Semest Aksara. 
an-Naysaburiy, Muhammad bin Husain al-Qammiy. 1996. Tafsir Gharaib Al-Qur’an Wa Raghaib 

Al-Furqan. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah 
Ash-Shabuni, Muhammad Ali; 2003. At-Tibyan Fi Ulumil Qur`an. Beirut : Dar Al-Kutub Al-

Islamiyah. 

Bakar, Achmad Abu, La Ode Ismail Ahmad, and Yusuf Assagaf. 2019. Ulumul Qur‟an : Pisau  
Bakar, Ahmad Abu (2018). Makasar : Modul I Pembelajaran Ulumul Qur’an’, UIN Alauddin.  
Chollisni, A., Syahrani, S., Dewi, S., Utama, A. S., & Anas, M. (2022). The concept of creative 

economy development-strengthening post covid-19 pandemic in Indonesia: Strategy and 
public policy management study. Linguistics and Culture Review, 6, 413-426. 

Djalal, Abdul. (2013). Ulumul Qur'an. Surabaya: Dunia Ilmu. 
DS, M. R. (2015). Kriteria Dan Ketentuan Qira’at Al-Qur’an. Al-Qisthu: Jurnal Kajian  Ilmu-ilmu 

Hukum Islam. 
Fathoni,.Ahmad dan Ali Zamawi (1991). Jakarta: Kaidah Qiraat Tujuh. 
Mardan (2009). Jakarta: Mapan, Al-Qur’an: Sebuah Pengantar Memahami Al-Qur’an, Cet. I. 
Nasution, M. K. (2017). Penelaahan literatur. Teknik Penulisan Karya Ilmiah. 
Rahmatullah, A. S., Mulyasa, E., Syahrani, S., Pongpalilu, F., & Putri, R. E. (2022). Digital era 4.0: 

The contribution to education and student psychology. Linguistics and Culture Review, 6, 89-

107. 

 Shihab, Muhammad Quraish (1998). Bandung: Wawasan Al Quran Tafsir Maudhu’i, Cet. VIII.  
Syahrani, S. (2018). Manajemen.,Kelas yang.,Humanis. Al-risalah, .,14(1),  57-74. 
Syahrani, S. (2019). Manajemen.Pendidikan dengan.Literatur Qur’an. Darul.Ulum: Jurnal., Ilmiah 

Keagamaan, Pendidikan dan Kemasyarakatan, 191-203. 
Syahrani, S. (2021). Anwaha's Education Digitalization Mission. Indonesian Journal of Education 

(INJOE), 1(1), 26-35. 
Syahrani, S. (2022). Kesiapan Santri Dalam Mengikuti Analisis Nasional PKPPS Anwarul 

Hasaniyyah (Anwaha) Kabupaten Tabalong. Adiba: Journal of Education, 2(1), 23-31. 
Syahrani, S. (2022). Peran.,Wali .,Kelas .,Dalam  Pembinaan Disiplin Belajar di Pondok Pesantren 

Anwarul.,Hasaniyyah (Anwaha) Kabupaten Tabalong.  AlQalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan dan 

Kemasyarakatan, 16(1), 50-59. 

Yusup, B. (2019). QIRA’AT AL QURAN: Studi Khilafiyah Qira’ah Sab’ah. Al-Tadabbur: Jurnal 
Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir. 

 

290


