
 
   

e-ISSN: 2809-3712  

 

 

 

JEJAK SEJARAH PENULISAN AL-QUR’AN 
 

Pakhrujain 

Mahasiswa STAI Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai Kalimantan Selatan, Indonesia 

Corresponding author email: fakhruzainbinggu@gmail.com  
 

Habibah 

Mahasiswa STAI Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai Kalimantan Selatan, Indonesia  

habibah@gmail.com  

 

 

Abstract 

The writing of the Qur'an began at the time of the Prophet. However, the Qur'an is more memorized than written 

because the ability of the Companions radhiyallahu 'anhum is very strong and fast, and the number of memorizers 

is very large. At the time of the Prophet SAW, the Qur'an was still written on the fronds of dates, boards, 

animal skins, hard soil, stones and others. 

 
Keywords: Writing the Koran, History of the Koran, Ulum Koran. 

 

Abstrak 

Penulisan Al Quran telah dimulai pada zaman Rasulullah صلى الله عليه وسلم. Namun, Al-Quran lebih banyak 

dihapalkan dari pada ditulis karena kemampuan para Sahabat radhiyallahu ‘anhum sangat kuat 

dan cepat, dan jumlah penghapal sangat banyak. Pada zaman Nabi SAW, Alquran masih ditulis 

pada pelepah kurma, papan, kulit binatang, tanah keras, batu dan lain-lain.  

 
Kata Kunci : Penulisan Alquran, Sejarah Alquran, Ulum Alquran. 

 

Pendahuluan  

Al-Qur’an adalah kalam Allah yang diturunkan kepada Rasul-Nya Muhammad Saw, yang 

keotentikan (keaslian) al-Qur’an dijamin oleh Allah SWT. Dia-lah yang menurunkan al-Qur’an 

kepada Nabi Muhammad Saw melalui perantaraan malaikat Jibril, dan Dia pulalah yang akan 

mempertahankan keaslian atau orisinalitasnya sepanjang waktu.Namun demikian, tidak berarti 

kaum muslimin boleh berpangku tangan begitu saja, tanpa menaruh kepedulian sedikitpun 

terhadap pemeliharaan al-Qur’an. Sebaiknya kaum muslimin harus bersikap pro aktif dalam 

memelihara keaslian kitab sucinya (Al-Qur’an dan Terjemahannya, 2004). 

Dalam firman Allah yang telah penulis sebutkan di atas, tepatnya pada kata nahnu dan 

nazzalna serta wa-inna yang menggunakan redaksi jamak (mutakallim ma’a al-ghar) bukan 

mutakallim wahdah yang menunjukkan kemahatunggalan Allah Yang Maha Esa, 

mengindikasikan keharusan keterlibatan kaum muslimin dalam mempertahankan kemurnian 

kitab suci al-Qur’an. Upaya demikian memang telah berjalan sepajang sejarah kaum muslimin 

sejak Nabi Muhammad Saw, dan terus berlanjut hingga kini dan di masa-masa mendatang. 

Sejarah telah membuktikan kebenaran pemeliharaan al-Qur’an dari kemungkinan ternodanya 

wahyu Allah SWT ini (Muhammad Amin Suma, 2000). 

Pentingnya mengetahui informasi tentang jejak sejarah penulisan Alquran harus sering 

disebarkan, jangan sampai tenggelam dimakan zaman, terlebih kita sudah masuk era digital, 

297

mailto:fakhruzainbinggu@gmail.com
mailto:habibah@gmail.com


 

 

(Rahmatullah, A. S., et al., 2022) karena semua orang sudah adaptif terhadap dunia digital, 

minimal melalui HP, (Syahrani, S. (2021) dengan tetap disebarkannya informasi jejak sejarah 

penulisan Alquran, maka dengan begitu menjadi langkah pembinaan dan penyebaran informasi 

terkait sejarah kitab suci umat Islam, (Syahrani, S. 2022) sehingga diharapkan informasi jejak 

sejarah penulisan Alquran tidak tenggelam termakan zaman, (Syahrani, S. 2022) dan secara 

informatika terkesan lebih termanajemen, (Syahrani, S. 2018) terlebih pentingnya manajemen 

termasuk manajemen penyampaian informasi jejak sejarah penulisan Alquran sudah diungkapkan 

dalam banyak ayat alquran, (Syahrani, S. 2019) dan hal ini bagian dari strategi penyebaran 

informasi keislaman (Chollisni, A., et al., 2022). 

 

Hasil dan Pembahasan  

Pengertian AlQuran 

Secara bahasa al-Qur’an berasal dari kata benda yang bersinonim dengan kata ”al-

Qira’ah” yang berarti “bacaan”,juga dapat diartikan sebagai bacaan sempurna. Al-Qur’an 

merupakan suatu nama pilihan Allah yang sangat sempurna, karena tidak ada satu bacaanpun 

sejak manusia mengenal baca tulis lima ribu tahun yang lalu yang dapat menandingi al-Qur’an, 

baik bacaan, keindahan dan sebagainya.  

Secara istilah al-Qur’an adalah Firman Allah SWT berbentuk ayat maupun surat yang 

diberikan Kepada Nabi Muhammad SAW sebagai bentuk Mukjizat melalui perantara Malaikat 

Jibril sebagai pedoman seluruh umat manusia dalam menjalankan kehidupannya Manna’ 

AlQaththan juga mencoba mendefinisikan Al-Qur’an, kata lain Al-Qur’an atau Qur’an adalah 

kitabullah atau kalamullah yang diturunkan kepada Nabi Muhammad SAW secara makna dan 

lafadz, apabila membacanya adalah ibadah. 

Berdasarkan definisi di atas, maka setidaknya ada empat faktor penting yang menjadi 

karakteristik al-Qur’an, yaitu Pertama, al-Qur’an adalah firman Allah atau kalam Allah SWT, 

bukan perkataan malaikat Jibril. Kedua, al-Qur’an hanya diberikan kepada Nabi Muhammad 

SAW, tidak diberikan kepada Nabi-nabi sebelumnya. Ketiga, al-Qur’an merupakan sebuah 

mukjizat. Keempat, diriwayatkan secara mutawattir, artinya al-Qur’an diterima dan diriwayatkan 

oleh banyak orang yang secara logika mereka mustahil untuk bersepakat dusta (Anshori, 2013: 

18). Kelima, membaca al-Qur’an dicatat sebagai amal ibadah, di antara sekian banyak bacaan, 

hanya membaca al-Qur’an saja yang dianggap ibadah. 

 
Penulisan Al-Qur’an Pada Masa Nabi Muhammad Saw 

Penulisan al-Qur’an sudah dimulai pada masa Nabi SAW, berjalan seiring dengan 

penghafalan dan penyebarannya. Penghafalannya dimungkinkan mengingat bangsa Arab dikenal 

sangat kuat ingatan dan hafalannya, terutama dalam merekam silsilah keturunan dan riwayat dan 

sejarah kabilah-kabilah mereka. Sedangkan penulisan al-Qur’an dimungkinkan mengingat budaya 

tulis menulis juga sudah dikenal pada masa itu, seperti syair-syair Arab yang ditulis dan digantung 

(mu‘allaqât) di dinding Ka‘bah (S. al-Munajjid, 1972; M. Hamidullah, 1986/1406; Beatrice 

Gruendler, 1993; Nabia Abbot, 1938). Jadi, walaupun tingkat literasi masyarakat Arab waktu itu 

masih sangat rendah, tidak berarti tulis menulis sama sekali tidak dikenal. 

Sejarah telah mencatat bahwa pada masa-masa awal kehadiran agama Islam, bangsa Arab 

- tempat diturunkannya al-Qur’an tergolong ke dalam bangsa yang buta huruf; sangat sedikit di 

antara mereka yang pandai menulis dan membaca. Mereka belum mengenal kertas, sebagaimana 

kertas yang dikenal sekarang (Zainal Abidin S, 1992). Bahkan, Nabi Muhammad Saw sendiri 

298



 

 

dinyatakan sebagai nabi yang ummi, yang berarti tidak pandai membaca dan menulis. Buta huruf 

bangsa Arab pada saat itu dan ke-ummi-an Nabi Muhammad Saw, dengan tegas disebutkan 

dalam al-Qur’an surat al-Jumu’ah ayat 2, yaitu : Dialah (Allah) yang mengutus kepada kaum yang 

buta huruf, seorang rasul dari kalangan mereka sendiri yang membacakan ayat-ayat-Nya kepada 

mereka, mensucikan mereka dan mengajarkan kepada mereka alKitab (al-Qur’an) dan hikmah; 

dan sesungguhnya mereka itu sebelumnya benar-benar (berada) dalam kesesatan yang nyata (Q. S 

alJumu’ah: 2). 

Kendatipun bangsa Arab pada saat itu masih tergolong buta huruf pada awal penurunan 

al-Qur’an, tetapi mereka dikenal memilki daya ingat (hafal) yang sangat kuat. Mereka terbiasa 

menghafal berbagai sya’ir Arab dalam jumlah yang tidak sedikit atau bahkan sangat banyak. 

Dengan demikian, pada saat diturunkannya al-Qur’an, Rasulullah menganjurkan supaya 

al-Qur’an itu dihafal, dibaca selalu, dan diwajibkannya membacanya dalam shalat (Zainal Abidin 

S, 1992). Sedangkan untuk penulisan al-Qur’an, Rasulullah Saw mengangkat beberapa orang 

sahabat, yang bertugas merekam dalam bentuk tulisan semua wahyu yang diturunkan kepada 

Rasulullah Saw. Di antara mereka ialah Abu Bakar al-Shiddiq, Umar bin Khattab, Utsman bin 

Affan, Ali bin Abi Thalib, Zaid bin Tsabit, Ubay bin Ka’ab, (Kamaluddin Marzuki, 1994) dan 

beberapa sahabat lainnya. 

Adapun alat yang digunakan untuk menulis wahyu pada saat itu masih sangat sederhana. 

Para sahabat menulis al-Qur’an pada ‘usub (pelepah kurma), likhaf (batu halus berwarna putih), 

riqa’ (kulit), aktaf (tulang unta), dan aqtab (bantalan dari kayu yang biasa dipasang di atas 

punggung unta) (Kamaluddin Marzuki, 1994). Salah seorang sahabat yang paling banyak terlibat 

dalam penulisan al-Qur’an pada masa nabi adalah Zaid bin Tsabit. Dan juga Ia terlibat dalam 

pengumpulan dan pembukuan al-Qur’an masing-masing di masa Abu bakar dan Utsman bin 

Affan. Untuk menghindari kerancuan akibat bercampuraduknya ayat-ayat alQur’an dengan 

lainnya, misalnya hadis Rasulullah, maka Beliau tidak membenarkan seseorang sahabat menulis 

apapun selain al-Qur’an.  

Menurut riwayat para ahli tafsir, ketika Nabi Muhammad masih hidup, terdapat beberapa 

orang yang ditunjuk untuk menulis Al-Qur'an yakni Zaid bin Tsabit, Ali bin Abi Talib, Muawiyah 

bin Abu Sufyan dan Ubay bin Kaab. Sahabat yang lain juga kerap menuliskan wahyu tersebut 

walau tidak diperintahkan. 

Larangan Rasulullah untuk tidak menuliskan selain al-Qur’an ini, oleh Dr. Adnan 

Muhammad, yang disebutkan oleh Kamaluddin Marzuki dalam bukunya, dipahami sebagai suatu 

usaha yang sungguh-sungguh untuk menjamin nilai akurasi (keakuratan) al-Qur’an (Kamaluddin 

Marzuki, 1994). 

Setiap kali turun ayat al-Qur’an, Rasulullah memanggil juru tulis wahyu dan 

memerintahkan sahabatnya agar mencatat dan menempatkan serta mengurutkannya sesuai 

dengan petunjuk Beliau. Pada masa Rasulullah, Keseluruhan al-Qur’an telah ditulis, namun masih 

belum terhimpun dalam satu tempat artinya masih berserak-serak.  

Mengingat pada masa itu belum dikenal zaman pembukuan, maka tidaklah 

mengherankan jika pencatatan al-Qur’an bukan dilakukan pada kertas-kertas seperti dikenal pada 

zaman sekarang, melainkan dicatat pada benda-benda yang mungkin digunakan sebagai sarana 

tulis-menulis terutama pelepah-pelepah kurma, kulit-kulit hewan, tulang belulang, bebatuan dan 

juga dihafal oleh para hafizh muslimin.  

Adapun penyebaran al-Qur’an secara massal terjadi seiring penyebaran Islam itu sendiri. 

Jadi sejak dari awal diturunkannya, alQur’an telah didengar dan diperdengarkan, dihafal dan 

299



 

 

dicatat, dipelajari dan diajarkan, serta disebarluaskan dengan cara-cara tersebut di atas. Sudah 

tentu penulisan al-Qur’an dilakukan secara berangsur-angsur (Al-Suyuthi ; Abu ‘Ubayd al-Qasim 

bin Sallam, 1995; al-Bukhari, S{ah}îh} al-Bukhârî, No. 4986). Kemudian supaya tidak terjadi 

kekeliruan dan pencampuradukan, beliau dengan tegas melarang para Sahabat waktu itu agar 

tidak menulis atau mencatat perkataan (hadis) beliau: “Jangan mencatat apapun dariku. Jika ada 

yang mencatat sesuatu dariku selain al-Qur’an, maka hendaklah ia menghapusnya.” (Muslim, 

S{ah}îh} Muslim, Hadis No. 3004; Muhammad Musthafa alA‘zami, 1978). Maksudnya cukup 

jelas, supaya dibedakan dan dipisahkan antara catatan al-Qur’an dan catatan hadis beliau. Proses 

perekaman dengan cara ini berlangsung selama bertahun-tahun, sejalan dengan terjadinya 

penghafalan, pengajaran, dan penyebaran al-Qur’an yang merupakan inti ajaran Islam. 

Sebelum wafat, Rasulullah telah mencocokkan al-Qur’an yang diturunkan Allah kepada 

Beliau dengan al-Qur’an yang dihafal para hafizh, surat demi surat, ayat demi ayat (Ibrahim Al 

lbyariy, 1993). Maka al-Qur’an yang dihafal para hafizh itu merupakan duplikat al-Qur’an yang 

dihafal oleh Rasulullah Saw. 

Dengan demikian terdapatlah di masa Rasulullah Saw tiga unsur yang saling terkait dalam 

pemeliharaan al-Qur’an yang telah diturunkan, yaitu: Hafalan dari mereka yang hafal al-Qur’an, 

Naskah-naskah yang ditulis untuk nabi, dan naskah-naskah yang ditulis oleh mereka yang pandai 

menulis dan membaca untuk mereka masing-masing. 

Setelah para penghafal dan menguasai dengan sempurna, para hafizh (penghafal ayat-ayat 

al-Qur’an) menyebarluaskan apa yang telah mereka hafal, mengajarkan-nya kepada anak-anak 

kecil dan mereka yang tidak menyaksikan saat wahyu turun, (Abdullah al-Zanjani, 2000) baik dari 

penduduk Makkah maupun Madinah dan daerah sekitarnya. 

Penulisan ayat-ayat al-Qur'an dilakukan serta diselesaikan pada masa nabi Muhammad 

yang merupakan seorang Arab, Pertanggungjawaban isi Al-Qur'an berada pada Allah, sebab 

kemurnian dan keaslian Al-Qur'an dijamin oleh Allah. Sementara itu sebagian ahli tafsir 

berpendapat bahwa transformasi Al-Qur'an menjadi teks saat ini tidak diselesaikan pada zaman 

nabi Muhammad, melainkan proses penyusunan Al-Qur'an berlangsung dalam jangka waktu 

lama sejak masa Khulafaur Rasyidin hingga Khalifah Ustman Bin Affan.  

Syekh Ali Jum'ah menambahkan, Allah SWT menugaskan bahasa Arab agar 

menjadi bahasa Alquran. Sebab, bahasa Arab memiliki ciri khas yang dikandungnya 

sehingga Alquran diturunkan dalam bahasa Arab.Artinya, satu kata dalam bahasa Arab bisa 

memiliki banyak makna. 

 
Pengumpulan Al-Qur’an pada Masa Abu Bakar Ash-Shiddiq 

Setelah Rasulullah wafat, para sahabat baik dari kalangan Anshar maupun Muhajirin 

sepakat mengangkat Abu Bakar ash-Shiddiq sebagai khalifah bagi kaum muslimin. Pada masa 

awal pemerintahannya, banyak di antara orang-orang Islam yang belum kuat imannya. Terutama 

di Yaman banyak di antara mereka yang menjadi murtad dari agamanya, (Zainal Abidin S, 1992) 

dan banyak pula yang menolak membayar zakat. Di samping itu, ada pula orang-orang yang 

mengaku dirinya sebagai nabi seperti Musailamah al-Kahzab. Musailamah mengaku nabi pada 

masa Rasulullah. 

Melihat fenomena yang terjadi, Abu Bakar ash-Shiddiq sebagai khalifah mengabil 

ketegasan dengan memerangi mereka yang yang ingkar zakat dan mengaku sebagai nabi beserta 

pengikutnya. Maka terjadilah peperangan yang hebat untuk menumpas orang-orang murtad dan 

300



 

 

pengikut-pengikut orang yang mengaku dirinya nabi. Peperangan itu dikenal dengan perang 

Yamamah. 

Dalam peperangan itu tujuh puluh penghafal al-Qur’an dari kalangan sahabat gugur 

(Manna’ Khalil al-Qathan, 2004). Hal ini menimbulkan kekhawatiran dalam diri Umar bin 

Khattab (yang kemudian menggantikan Abu Bakar sebagai khalifah kedua). Karena orangorang 

ini merupakan penghafal al-Qur’an yang amat baik, Umar merasa cemas jika bertambah lagi 

angka yang gugur (W. Montgommery Watt, 1991). Kemudian Umar menghadap Abu Bakar dan 

mengajukan usul kepadanya agar pengumpulkan dan membukukan al-Qur’an dalam satu mushaf 

karena dikhawatirkan akan musnah, karena dalam peperangan Yamamah telah banyak penghafal 

al-Qur’an yang gugur. 

Di sisi lain, Umar juga merasa khawatir kalau peperangan di tempattempat lain akan 

terbunuh banyak penghafal al-Qur’an sehingga al-Qur’an akan hilang dan musnah Manna’ Khalil 

al-Qathan, 2004). Pada awalnya Abu Bakar menolak usul Umar untuk mengumpulkan dan 

membukukan al-Qur’an, karena hal ini tidak dilakukan oleh Rasulullah Saw.  

Walapun demikian Umar tetap membujuk Abu Bakar, hingga akhirnya Allah SWT 

membukakan hati Abu Bakar untuk menerima usulan dari Umar bin Khattab untuk 

mengumpulkan dan membukukan al-Qur’an. Kemudian Abu Bakar meminta kepada Zaid bin 

Tsabit, mengingat kedudukannya dalam qiraat, penulisan, pemahaman, dan kecerdasannya serta 

kehadirannya pada pembacaan al-Qur’an terakhir kali oleh Rasulullah Saw. Abu Bakar 

menceritakan kepadanya kekhawatiran Umar dan usulan Umar.  

Pada mulanya, Zaid menolak seperti halnya Abu Bakar sebelum itu, bahkan ia 

mengungkapkan bahwa pekerjaan itu sangat berat dengan mengatakan seandainya aku 

diperintahkan untuk memindahkan sebuah bukit, maka hal itu tidak lebih berat bagiku daripada 

mengumpulkan al-Qur’an yang engkau perintahkan. Keduanya kemudian bertukar pendapat, 

sampai akhirnya Zaid bin Tsabit dapat menerima dengan lapang dada permintaan penulisan al-

Qur’an itu. 

Ada sebuah riwayat menyebutkan bahwa untuk kegiatan yang dimaksud yaitu 

pengumpulan dan pembukuan al-Qur’an, Abu Bakar mengangkat semacam panitia yang terdiri 

dari empat orang dengan komposisi kepanitiaan sebagai berikut: Zaid bin Tsabit sebagai ketua, 

dan tiga orang lainnya yaitu Utsman bin Affan, Ali bin Abi Thalib dan Ubay bin Ka’ab, masing-

masing sebagai anggota (Muhammad Amin Suma, 2000). 

Panitia penghimpun yang semuanya penghafal dan penulis al-Qur’an termsyur, itu dapat 

menyelesaikan tugasnya dalam waktu kurang dari satu tahun, yakni sesudah peristiwa peperangan 

Yamamah (12 H/633 M) dan sebelum wafat Abu Bakar ashShiddiq. 

Dalam usaha mengumpulkan ayat-ayat al-Qur’an, Zaid bin Tsabit bekerja sangat teliti. 

Sekalipun beliau hafal al-Qur’an seluruhnya, tapi untuk kepentingan pengumpulan al-Qur’an 

yang sangat penting bagi umat Islam, masih memandang perlu mencocokkan hafalan atau catatan 

sahabat-sahabat yang lain dengan menghadirkan beberapa orang saksi. 

Dengan selesainya pengumpulan ayat-ayat al-Qur’an dalam satu mushaf dengan urutan-

urutan yang telah ditetapkan oleh Rasulullah Saw, Zaid bin Tsabit kemudian menyerahkannya 

kepada Abu Bakar sebagai khalifah pada saat itu. Muzhaf ini tetap dipegang khalifah Abu Bakar 

hingga akhir hayatnya.  

Kemudian dipindahkan ke rumah Umar bin Khatab selama pemerintahannya. Sesudah 

beliau wafat, Mushaf itu ipindahkan ke rumah Hafsah, putri Umar, dan juga sebagai istri 

Rasulullah Saw sampai masa pembukuan di masa khalifah Utsman bin Affan. 

301



 

 

Mushaf itu tidak diserahkan kepada khalifah sesudah Umar, alasannya adalah sebelum 

wafat, Umar memberikan kesempatan kepada enam orang sahabat diantaranya Ali bin Abi Thalib 

untuk bermusyawarah memilih seorang di antara mereka menjadi khalifah.  

Kalau Umar memberikan mushaf yang ada padanya kepada salah seorang di antara enam 

sahabat itu, Ia khawatir dipahami sebagai dukungan kepada sahabat yang memegang mushaf 

(Kamaluddin Marzuki, 1994). Padahal Umar ingin memberkan kebebasan kepada para sahabat 

untuk memilih salah seorang dari mereka menjadi khalifah. 

 

Sejarah Pembukuan Al-Qur’an 

Sesungguhnya penulisan (pencatatan dalam bentuk teks) AlQur'an sudah dimulai sejak 

zaman Nabi Muhammad SAW. Kemudian transformasi dan pembukuannya menjadi teks 

dilakukan pada masa Khalifah Abu Bakr dan selesai dilakukan pada zaman khalifah Utsman bin 

Affan. 

Pada masa Rasullulah SAW, Pada masa ketika Nabi Muhammad SAW masih hidup, 

terdapat beberapa orang yang ditunjuk untuk menuliskan Al-Qur’an yakni Zaid bin Tsabit, Ali 

bin Abi Talib, Muawiyah bin Abu Sufyan dan Ubay bin Kaab. Sahabat yang lain juga kerap 

menuliskan wahyu tersebut walau tidak diperintahkan. Media penulisan yang digunakan saat itu 

berupa pelepah kurma, lempengan batu, daun lontar, kulit atau daun kayu, pelana, potongan 

tulang belulang binatang. 

Pada masa ini pengumpulan Al-Qur’an ditempuh dengan dua cara: Pertama, al Jam'u fis 

Sudur, Para sahabat langsung menghafalnya diluar kepala setiap kali Rasulullah SAW menerima 

wahyu. Hal ini bisa dilakukan oleh mereka dengan mudah terkait dengan kultur (budaya) orang 

arab yang menjaga Turats (peninggalan nenek moyang mereka diantaranya berupa syair atau 

cerita) dengan media hafalan dan mereka sangat masyhur dengan kekuatan daya hafalannya. 

Kedua : al Jam'u fis Suthur, Yaitu wahyu turun kepada Rasulullah SAW ketika beliau 

berumur 40 tahun yaitu 12 tahun sebelum hijrah ke madinah. Kemudian wahyu terus menerus 

turun selama kurun waktu 23 tahun berikutnya dimana Rasulullah. SAW setiap kali turun wahyu 

kepadanya selalu membacakannya kepada para sahabat secara langsung dan menyuruh mereka 

untuk menuliskannya sembari melarang para sahabat untuk menulis hadis-hadis beliau karena 

khawatir akan bercampur dengan Al-Qur’an. 

Utsman bin Affan membentuk panitia penyalin al-Qur’an yang diketuai Zaid bin Tsabit 

dengan tiga orang anggotanya masing-masing Abdullah bin Zubair, Sa’id bin al-Ash, Abdul al-

Rahman bin alHarits bin Hisyam.  

Tugas panitia ini ialah membukukan al-Qur’an, yakni menyalin lembaranlembaran yang 

telah dikumpulkan pada masa Abu Bakar menjadi beberapa mushaf. Dalam pelaksanaan tugas 

ini, Utsman menasehatkan supaya: Mengambil pedoman kepada bacaan mereka yang hafal al-

Qur’an dan kalau ada pertikaian antara mereka mengenai bahasa (bacaan), maka haruslah 

dituliskan menurut dialek suku Quraisy, sebab al-Qur’an itu diturunkan menurut dialek mereka 

(Zainal Abidin S, 1992). Maka dikerjakanlah oleh panitia kepada mereka, dan setelah tugas itu 

selesai, maka lembaran-lembaran yang dipinjam dari Hafsah itu dikembalikan kepadanya.  

Kemudian Utsman bin Affan memerintahkan mengumpulkan semua lembaran-lembaran 

yang bertuliskan al-Qur’an yang ditulis sebelum itu dan membakarnya. Mushaf yang ditulis oleh 

panitia adalah lima buah, empat di antaranya dikirim ke Makkah, Syiria, Basrah dan Kufah, dan 

satu mushaf lagi ditinggalkan di Madinah, untuk Utsman sendiri, dan itulah yang dinamai dengan 

Muzhaf al-Imam. 

302



 

 

Ada beberapa manfaat dari pembukuan al-Qur’an menjadi beberapa mushaf yaitu: 

Menyatukan kaum muslimin pada satu macam mushaf yang seragam ejaan tulisannya, 

Menyatukan bacaan kaum muslimin, Menyatukan tertib susunan surat-surat, menurut tertib urut 

sebagai yang kelihatan pada mushaf-mushaf sekarang. 

 
Kaidah Penulisan dan Ejaan Mushaf al-Qur’an 

Para ahli dan pakar al-Qur’an sependapat bahwa al-Qur’an harus ditulis dan disalin sesuai 

dengan ortografi dan ejaan yang telah ditetapkan dan disepakati oleh para Sahabat Nabi SAW 

pada zaman Khalifah Utsman. Ortografi tersebut telah dikenal sebagai ‘tulisan mushaf’ (rasm al-

mus}h}af), ‘yang tertera dalam tulisan’ (marsûm alkhatt) , atau ‘tulisan yang digunakan dalam 

mushaf resmi sejak zaman Khalifah Utsman (al-Rasm al-‘Utsmânî). Sebagaimana terungkap 

dalam pernyataan berikut ini: 1) “Ditulis berdasarkan tulisan asalnya”, ujar Imam Malik (Abu 

‘Amr al-Dani). 2) “Tidak boleh menyalahi tulisan mushaf Utsman walaupun dalam yâ’, waw, alif, 

atau huruf lainnya”, tegas Imam Ahmad (Al-Zarkasyi; al-Suyuthi). 3) “Tulisan berdasarkan 

ucapan”, kata Ibnu al-Jawzi (Ibnu al-Jawzi, 1987). 4) “Tulisan mengikuti dan didasarkan pada 

(qirâ’ât riwâyât)” (al-rasm tâbi‘ lahâ mabniyyun ‘alayhâ) (Muhammad Thahir al-Kurdi, tth). 

Bahwa ortografi mushaf al-Qur’an mengikuti dan berdasarkan riwayat tidak dapat dimungkiri.  

 
Kesimpulan 

 Kesimpulan Dari beberapa pembahasan yang telah dikemukakan adalah:  1) Al-Qur’an 
sebagai kalam Allah yang telah diturunkan kepada Rasul-Nya Muhammad Saw untuk 
disampaikan kepada umat telah dijamin langsung oleh Allah akan keotentikannya. 2) Penulisan 
al-Qur’an telah dimulai sejak masa Rasulullah Saw masih hidup, yang kemudian dilanjutkan 
pengumpulannya pada masa khalifah Abu Bakar dan selanjutnya dibukukan pada masa khalifah 
Utsman bin Affan. Kesungguhan umat Islam dalam memelihara al-Qur’an secara teliti, cermat, 
hati-hati, dan penuh rasa tanggung jawab tidak diragukan lagi. Upaya tersebut sudah dilakukan 
bahkan semenjak alQur’an itu diturunkan di masa Nabi SAW. Apa yang dikerjakan oleh umat 
Islam tidak sebatas koleksi, kolasi, dan kompilasi, tetapi juga kodifikasi dan membuat 
standardisasi bacaan dan tulisan al-Qur’an. Proses yang ketat tersebut tidak lain adalah upaya agar 
kitab suci umat Islam tersebut terjaga keasliannya. Tidak ada satu kitab pun di dunia ini yang 
dihapal dan mampu dihapal oleh jutaan orang. Sejarah pengumpulan dan penyalinan al-Qur’an 
akan terus menarik minat peneliti sepanjang zaman karena dua hal. Pertama, karena al-Qur’an 
merupakan kitab suci umat manusia yang paling dihormati, paling banyak dibaca dan dikaji, dan 
paling tegas mengecam orang yang tidak memercayainya. Kedua, karena karena penelitian 
terhadap sejarah al-Qur’an merupakan isu sensitif yang bisa dieksploitasi oleh pihak yang tidak 
bertanggung jawab untuk kepentingan politik dan memicu konflik. Maka diperlukan bekal ilmu 
yang memadai dan sikap intelektual yang adil, jujur, objektif dalam menafsirkan data-data dan 
menarik kesimpulan 

  

303



 

 

Daftar Pustaka 
 

Abidin S, Zainal, Seluk Beluk Al-Qur’an, Cet. I, Jakarta: Rineka Cipta, 1992. 
Al Ibyariy, Ibrahim, Pengenalan Sejarah Al-Qur’an, Penej. Saad Abdul Wahid, Cet. II, Jakarta: 

Raja Gravindo Persada, 1993. 
Al-A‘zami, Muhammad Musthafa. 1981. Kuttâb al-Nabiyy. Riyadh: al-Maktab al-Islâmiy. Al-

A‘zami, Muhammad Musthafa. 2003.  
Al-Abyadi, Ibrahim, Sejarah Al-Qur’an, Penerj. Halimuddin, Cet. II, Jakarta: Rineka Cipta, 1996. 
Al-Qathan, Manna’ Khalil, Studi Ilmu-ilmu Qur’an, Penerj. Mudzakir AS, Cet. VIII, Litera Antar 

Nusa, 2004. 
Al-Zanjani, Abdullah, Sejarah Al-Qur’an, Penerj. Kamaluddin Marzuki, A. Qurtubi Hasan, Cet. I, 

Jakarta: Hikmah, 2000. 
Amin Suma, Muhammad, Studi Ilmu-ilmu Al-Qur’an 1, Cet. I, Jakarta: Pustaka Firdaus, 2000. 
Chollisni, A., Syahrani, S., Dewi, S., Utama, A. S., & Anas, M. (2022). The concept of creative 

economy development-strengthening post covid-19 pandemic in Indonesia: Strategy and 
public policy management study. Linguistics and Culture Review, 6, 413-426. 

Marzuki, Kamaluddin, ‘Ulum Al-Qur’an, Cet. II, Bandung: Remaja Rosdakarya, 1994. 
Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an ;Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan Umat, (Bandung: 

Mizan, 2006).Ramayulis, Metodologi Pendidikan Agama Islam, (Jakarta: Kalam Mulia, 
2008). 

Rahmatullah, A. S., Mulyasa, E., Syahrani, S., Pongpalilu, F., & Putri, R. E. (2022). Digital era 4.0: 
The contribution to education and student psychology. Linguistics and Culture Review, 6, 89-
107. 

Shaleha, R., & Shalihah, A. (2021). Analisis Kesiapan Siswa Filial Dambung Raya Dalam 
Mengikuti Analisis Nasional Berbasis Komputer Di Sman 1 Bintang Ara Kabupaten 
Tabalong. Joel: Journal of Educational and Language Research, 1(3), 221-234. 

Syahrani, S. (2018). Manajemen.,Kelas yang.,Humanis. Al-risalah, .,14(1),  57-74. 
Syahrani, S. (2019). Manajemen.Pendidikan dengan.Literatur Qur’an. Darul.Ulum: Jurnal., Ilmiah 

Keagamaan, Pendidikan dan Kemasyarakatan, 191-203. 
Syahrani, S. (2021). Anwaha's Education Digitalization Mission. Indonesian Journal of Education 

(INJOE), 1(1), 26-35. 
Syahrani, S. (2022). Kesiapan Santri Dalam Mengikuti Analisis Nasional PKPPS Anwarul 

Hasaniyyah (Anwaha) Kabupaten Tabalong. Adiba: Journal of Education, 2(1), 23-31. 
Syahrani, S. (2022). Model Kelas Anwaha Manajemen Pembelajaran Tatap Muka Masa Covid 19. 

Al-Madrasah: Jurnal Pendidikan Madrasah Ibtidaiyah, 6(1), 38-47. 
Syahrani, S. (2022). Peran.,Wali .,Kelas .,Dalam  Pembinaan Disiplin Belajar di Pondok Pesantren 

Anwarul.,Hasaniyyah (Anwaha) Kabupaten Tabalong.  AlQalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan 
dan Kemasyarakatan, 16(1), 50-59. 

The History of the Qur’anic Text: From Revelation to Compilation. Leicester: UK Islamic 
Academy. 

Watt, W. Montgommery, Pengantar Studi Al-Qur’an, Penerj. Taufik Adnan Amal, Cet. I, Jakarta: 
Rajawali, 1991. 

 

 

304


