e-ISSN: 2809-3712

ISLAM DITINJAU DARI BERBAGAI ASPEKNYA

Kasiono
Mahasiswa Program Studi S3 Dirasat Islamiayah, Pendidikan dan Keguruan
UIN Alauddin Makasar, Indonesia

kasiono.mpd@gmail.com

Muhammad Amri
UIN Alauddin Makasar, Indonesia

Indo Santalia
UIN Alauddin Makasar, Indonesia

Abstrak

Islam is the Religion of Allah revealed to the Apostles as guidance and mercy of Allab for mankind at all times,
which ensures the welfare of material and spiritual life, worldly and hereafter. Islan, namely the religion of Islanm:
brought by the Prophet Mubammad as the prophet of the end of time, is a teaching revealed by Allah which is
contained in the Qur'an and the authentic Sunnah of the Prophet (maqbul) in the form of commands,
prohibitions, and instructions for goodness. Human life in this world and the bereafter. Islamic teachings are
comprebensive which cannot be separated from one another covering the fields of agidah, morality, worship, and
min'amalab mu'amalab. 1slam is a religion for surrender solely to Allab, the religion of all the prophets, a religion
that is in accordance with human nature, a religion that is a guide for humans, a religion that regulates human
relations with God and human relations with others, a religion that is a blessing for humans. Universe Islam is
the only religion that is acceptable to Allah and the perfect religion.

Keywords: Isiam Seen from 1 arious Aspects, Dimensions of Islam.

Abstrak

Islam adalah Agama Allah yang diwahyukan kepada para Rasul sebagai hidayah dan rahmat
Allah bagi umat manusia sepanjang masa, yang menjamin kesejahteraan hidup materiil dan
spirituil, duniawi dan ukhrawi. Agama Islam, yakni Agama Islam yang dibawa oleh Nabi
Muhammad sebagai Nabi akhir zaman, ialah ajaran yang diturunkan Allah yang tercantum dalam
Al-Quran dan Sunnah Nabi yang shahih (magbul) berupa perintah-perintah, larangan-larangan,
dan petunjuk-petunjuk untuk kebaikan hidup manusia di dunia dan akhirat. Ajaran Islam
bersifat menyeluruh yang satu dengan lainnya tidak dapat dipisah-pisahkan meliputi bidang-
bidang aqidah, akhlaq, ibadah, dan mu’amalah duniawiyah. Islam adalah agama untuk
penyerahan diri semata-mata kepada Allah, Agama semua Nabi-nabi, Agama yang sesuai dengan
fitrah manusia, Agama yang menjadi petunjuk bagi manusia, Agama yang mengatur hubungan
manusia dengan Tuhan dan hubungan manusia dengan sesama, Agama yang menjadi rahmat
bagi semesta alam. Islam satu-satunya agama yang diridhai Allah dan agama yang sempurna.

Kata Kunci: Islam Ditinjau dari Berbagai Aspek.

Pendahuluan

Di Indonesia pemahaman masyarakat terhadap Islam masih mempunyai kesan sempit.
Hal itu timbul dari salahnya memahami hakikat Islam yang sesungguhnya. Kekeliruan itu tidak
hanya terdapat di kalangan umat non muslim saja, tetapi juga di kalangan umat Islam sendiri,
yang mengherankan justru agamawan agamawan pun memahami Islam dengan sangat sempit.

305


mailto:kasiono.mpd@gmail.com

Pemahaman yang keliru itu terjadi, karena kurikulum pendidikan agama Islam yang
banyak dipakai di Indonesia hanya ditekankan pada pengajaran ibadah, fiqgih, tauhid,
tafsir, hadits dan bahasa Arab. Oleh karena itu Islam di Indonesia hanya dikenal dari aspek
ibadah figih dan tauhid saja dan itupun ibadah, fiqih, dan tauhid biasanya diajarkan hanya
menurut satu mazhab dan aliran saja. Tentu hal ini memberikan pemahaman yang sempit
tentang Islam. Jika dilihat dengan seksama, dalam Islam sebenarnya terdapat aspek-aspek selain
dari yang tersebut di atas seperti teologi, aspek ajaran spiritual dan moral, aspek sejarah, aspek
kebudayaan, aspek politik, aspek hukum dan Aspek lembaga-lembaga kemasyarakatan.
Mengenal Islam dari tiga aspek saja sudah tentu akan memberikan pemahaman yang tidak
lengkap, hal ini akan membawa kepada pemahaman dan sikap yang sempit. Untuk mengatasi
hal ini dirasa amat perlu unuk mengenalkan Islam berbagai aspek kepada masyarakat Indonesia.

Agama adalah sebuah realitas yang senantiasa melingkupi manusia. Agama muncul
dalam kehidupan manusia dalam berbagai dimensi, termasuk agama Islam. Namun, yang
menjadi tolak ukur dalam membedakan suatu agama adalah isi atau dimensi ajaran agamanya.
Dalam Islam, ajaran Islam adalah pengembangan agama Islam. Komponen utama agama Islam
atau unsur utama ajaran agama Islam (akidah, syari’ah, dan akhlak) dikembangkan dengan rakyu
atau akal pikiran manusia yang memenuhi syarat untuk mengembangkannya. Yang
dikembangkan adalah ajaran agama yang terdapat dalam al-Qur’an dan al-Hadist. Dengan kata
lain, yang dikembangkan lebih lanjut supaya dapat dipahami oleh manusia.

Islam dalam arti agama yang disampaikan oleh Nabi Muhammad SAW, lahir bersama
dengan turunnya Al-Quran lima belas abad yang lalu. Masyarakat arab jahiliyah adalah
masyarakat pertama yang bersentuhan dengannya, serta masyarakat pertama pula yang berubah
pola piker, sikap dan tingkah lakunya sebagaimana yang dikehendaki oleh islam. (Quraish:
1992:241).

Masyarakat Jahiliyah memiliki pola piker, sikap dan tingkah laku terpuji dan tercela.
Dalam hal ini islam menerima dan mengembangkan yang terpuji, menolak dan meluruskan yang
tercela. Oleh karena itu, sebagai muslim dan muslimat kita patut bersyukur memeluk agama
Islam. Tetapi kesyukuran itu harus diikuti dengan mempelajari agama Islam itu sendiri, yakni
ajaran-ajaran yang terdapat di dalamnya secara baik dan benar serta mengamalkannya dalam
kehidupan sehari-sehari. Mempelajari ajaran Islam tersebut merupakan fardhu kifayah yakni
kewajiban kemasyarakatan kaum muslimin. Di samping itu, ajaran Islam bersifat totalitas dan
saling melengkapi. Dalam perkataan lain, bahwa kita mengamalkan ajaran Islam termasuk
dimensi-dimensinya. Islam merupakan salah satu agama terbesar yang tersebar di seluruh dunia
saat ini. Agama Islam juga menjadi satu-satunya agama yang diridhai oleh Allah SWT. Kita
sebagai umat Muslim harus bersyukur karena tinggal di Indonesia, di mana mayoritas
penduduknya beragama Islam.

Agama Islam terus berkembang dan bisa diterima oleh banyak orang berkat usaha yang
dilakukan oleh para Nabi dan juga ulama-ulama kita. Jika diperhatikan, Islam juga berbeda
dengan agama lain yang mengambil nama agama dari nama pendiri atau nama tempat
penyebarannya. Nama agama Islam merupakan istilah yang menunjukkan sikap dan sifat
pemeluknya terhadap Allah SWT. Nama Islam lahir bukan karena pemberian dari seseorang
atau sekelompok masyarakat, melainkan berasal dari Sang Pencipta langsung, Allah SWT.
Mengutip dari situs mui.or.id, kata Islam berasal dari kata dari “aslama”, “yuslimu”, “islaaman”
yang berarti tunduk, patuh, dan selamat. Islam berarti kepasrahan atau ketundukan secara total
kepada ajaran-ajaran Islam yang diberikan oleh Allah SWT.

Sebagai seorang Muslim, kita selalu berusaha untuk menjalankan perintah Allah SWT
dan menjauhi larangannya. Berbagai ibadah kita lakukan, meski masih belum bisa sempurna.
Namun, pernahkah kita memikirkan tentang makna Islam selama kita hidup menjadi seorang
muslim. Sebagai seorang Muslim, tentu penting untuk mengetahui makna Islam. Dengan

306



mengetahui dan memahami makna agama Islam, kita juga bisa semakin mengerti bagaimana
scharusnya menjadi seorang muslim yang benar.

Metode Penelitian

Kajian dari peneltian ini menggunakan kajian literatur yang mana literatur yang diambil
sesuai dengan pokok pembahasan dan di analisis secara mendalam sehingga dapat diambil
kesimpulan dan temuan dalam penelitian. Literatur yang diambil baik dari buku, artikel jurnal
baik nasional maupun internasional dan literatur lainnya.

Hasil dan Pembahasan
Makna dan Pengertian Islam

Islam adalah agama yang diturunkan Allah SWT kepada Nabi Muhammad SAW sebagai
nabi dan rasul terakhir untuk menjadi pedoman hidup seluruh manusia hingga akhir zaman.
Dalam banyak makna islam, pengertian Islam secara harfiah artinya damai, selamat, tunduk, dan
bersih. Untuk pengertian Islam menurut bahasa, Islam berasal dari kata aslama yang berakar
dari kata salama. Kata Islam merupakan bentuk mashdar (infinitif) dari kata aslama.
Kata aslama juga berarti menyerah, tunduk, atau patuh. Dari kata salima juga muncul beberapa
kata turunan yang lain diantaranya adalah kata salam dan salamah yang artinya keselematan,
kesejahteraan dan penghormatan, taslim artinya penyerahan dan pengakuan, penyerahan diri
serta muslim artinya orang yang beraga islam.

Secara estimologi, Islam mempunyai pengertian berserah diri kepada Allah SWT dengan
tauhid dan tunduk kepada-Nya dengan taat dan tetlepas diri dari perbuatan syirik dan pelakunya.
Barang siapa berserah diri kepada Allah SWT saja, maka dia adalah seorang muslim. Dan
barangsiapa yang berserah diri kepada Allah SWT dan yang kainnya, maka dia adalah seorang
musyrik. Dan banrangsiapa yang tidak berserah diri kepada Allah SWT, maka di seorang kafir.

Secara terminologi Islam adalah agama yang ajaran-ajarannya di wahyukan Tuhan
kepada manusia melalui Muhammad sebagai Rasul. Islam pada hakikatnya membawa ajaran
yang bukan hanya mengenai satu segi, tetapi mengenai berbagai segi dari kehidupan manusia.
Sumber — sumber ajaran Islam yang merupakan bagian pilar kajian Islam dan Paradigma ke
Islaman tidak keluar dari sumber asli, yaitu Al-Qur’an dan Hadits. Dengan demikian, studi Islam
tidak hanya bermuara pada wacana pemikiran tetapi juga praksis kehidupan yang berlandaskan
pada prilaku baik dan benar dalam kehidupan. (Supiana, 2017:21).

Dalam perspektif kaum Muslimin, Islam merupakan agama_satu-satunya di yang
dibenarkan (diridhai) Allah SWT dan tidak ada yang menyamainya. Tentang Allah SWT ridha
kepada agama Islam ditegaskan dalam surah Al-Imran ayat 19 yang artinya:

"Sesungguhnya agama di sisi Allah ialah Islam. Tidaklah berselisih orang-orang yang

telah diberi Kitab kecuali setelah mereka memperoleh ilmu, karena kedengkian di antara

mereka. Barangsiapa ingkar terhadap ayat-ayat Allah, maka sungguh, Allah sangat cepat
perhitungan-Nya."

"Ayat ini menurut Ibn Katsir mengandung pesan dari Allah, bahwa tiada agama di sisi-

Nya, dan yang diterima-Nya dari seorang pun kecuali Islam," tulis Prof Quraish

Shihab_dalam Tafsir Al Misbah. (Quraish Shihab:2006:12-16).

Makna Islam yakni mengikuti rasul-rasul yang diutus-Nya setiap saat hingga berakhir
dengan Muhammad Saw. Dengan kehadiran beliau, telah tertutup semua jalan menuju Allah
kecuali jalan dari arah beliau, sehingga siapa yang menemui Allah setelah diutusnya Muhammad
saw dengan menganut satu agama selain syariat yang beliau sampaikan, maka tidak diterima oleh
Nya. Ini sebagaimana firman-Nya. "Barang siapa mencari agama selain Islam maka sekali-kali

307


https://republika.co.id/tag/agama
https://republika.co.id/tag/agama-islam
https://republika.co.id/tag/quraish-shihab
https://republika.co.id/tag/quraish-shihab

tidaklah akan diterima (agama itu) darinya, dan dia di akhirat termasuk orang-orang yang rugi."
(Al-Imran 85).

Jika demikian, dia menjelaskan, Islam adalah agama para nabi karena Istilah Muslimin
digunakan juga untuk umat-umat para nabi terdahulu. Karena itu, mengutip asy-Sya‘rawi Islam
tidak terbatas hanya pada risalah Sayyidina Muhammad Saw saja. Tetapi Islam adalah
ketundukan makhluk kepada Tuhan Yang Maha Esa dalam ajaran yang dibawa oleh para rasul,
yang didukung oleh mukjizat dan bukti-bukti yang meyakinkan.

Hanya saja, kata Islam untuk ajaran para nabi yang lalu merupakan sifat. Sedangkan umat
Nabi Muhammad Saw memiliki keistimewaan dari sisi kesinambungan sifat itu bagi agama umat
Muhammad, sekaligus menjadi tanda dan nama baginya. Ini karena Allah tidak lagi menurunkan
agama sesudah datangnya Nabi Muhammad saw. Selanjutnya, ulama Mesir kenamaan itu
mengemukakan, bahwa nama ini telah ditetapkan jauh sebelum kehadiran Nabi Muhammad
saw. Firman Allah yang disampaikan oleh Nabi Ibrahim dan diabadikan Aquran menyatakan:
“Dia (Illah) telah menamai kamu sekalian orang-orang muslim dari dahulu, dan (begitu pula)
dalam Alquran." (Al-Hajj 78).

Islam adalah agama yang dibawa oleh Nabi Muhammad SAW, Islam menyakini agama-
agama terdahulu, bahkan keberadaan agama Kristen dan agama yahudi dibahas dalam kitab sucu
agama Islam, Islam menolak penuhanan apapun selain kepada Allah. Bahkan Muhammad SAW
sekalipun menolak penuhanan atas dirinya, sebagai agama terakhir di muka bumi maka Nabi
Muhammad SAW dianggap sebagai nabi yang terakhir pula. Itulah sebabnya apabila ada orang
yang mengaku menjadi Nabi dan Rasul setelah Nabi Muhammad SAW maka akan segera di
kafirkan. (Kencana:2004:101). Di sisi lain diamati, bahwa dalam Alquran tidak ditemukan
kata Islam sebagai nama agama kecuali setelah agama ini sempurna dengan kedatangan Nabi
Muhammad SAW.

Dari semua yang dijelaskan di atas, bahwa kata Islam pada ayat ini dipahami sebagai
ajaran yang dibawa oleh Nabi Muhammad SAW, karena baik dari tinjauan agama maupun
sosiologis. Itulah nama ajaran yang disampaikan oleh Nabi Muhammad SAW. Secara akidah
Islamiyah, siapa pun yang mendengar ayat itu dituntut untuk menganut ajaran yang dibawa oleh
Nabi Muhammad SAW. Walaupun di mata Allah, semua agama yang dibawa oleh para rasul
adalah Islam, sehingga siapa pun sejak Adam hingga akhir zaman yang tidak menganut agama
sesual yang diajarkan oleh rasul yang diutus kepada mereka, maka Allah tidak menerimanya.
Ada pula pendapat yang mengatakan bahwa Islam berasal dari awal huruf setiap shalat wajib
yaitu Isya, Subuh, Dzuhur, Ashar dan Maghrib. Selain shalat wajib juga dianjurkan shalat sunat
pada waktu tertentu, sedangkan shalat wajib menjadi salah satu rukun Islam itu sendiri.

Secara lengkap rukun Islam adalah sebagai berikut, Pertama adalah wajib mengikrarkan
keyakinan setelah diterima secara logika, etika dan estetika bahwa tidak ada satupun yang perlu
disembah kecuali Allah Penguasa kehidupan, kemudian dilanjutkan dengan ikrar bahwa seorang
manusia biasa bernama Muhammad sebagai utusan Allah.

Kedua yaitu kewajiban menyembah Allah lima kali dalam sehari semalam dengan waktu
yang sudah ditentukan, hal mana shalat tersebut dimulai dengan takbir ditutup dengan salam
sebagaimana yang diajarkan Nabi Muhammad SAW langsung tanpa modifikasi.

Ketiga yaitu wajib melaksanakan puasa menahan lapar, haus dan berbagai nafsu lain
seperti berhubungan suami istri selama siang hari pada bulan Ramadhan.

Keempat yaitu wajib melaksanakan zakat, yaitu memberikan harta pribadi kepada fakir
miskin, orang tua jompo, anak yatim, dan lain-lain yang syarat-syaratnya diatur secara rinci.

Kelima wajib menunaikan ibadah haji yaitu pergi beribadah ke Makkah pada bulan haj,
dengan tata cara yang telah ditentukan secara rinci, apabila yang bersangkutan mampu dalam
hal kesehatan dan biaya.

308



Islam ditinjau dari berbagai aspek

Islam sebenarnya memiliki beragam aspek, ada yang dilihat dari aspek ibadah, ada aspek
yang mempelajari teologi yaitu soal ketuhanan, ada aspek muamalah yang mempelajari
hubungan antara sesama manusia, ada aspek politik, ada aspek filsafat untuk memahami
pentingnya peranan akal dalam memahami agama, ada aspek hukum yang mempelajari tentang
aturan bermasyarakat sesuai syariah, ada aspek sejarah yang mempelajari peristiwa-peristiwa
masa lalu tentang sejarah Islam. Islam dapat dipahami melalui berbagai sisi salah satunya melalui
sejarah. Untuk itu penulis ingin menyampaikan gambaran singkat tentang Islam dilihat dari
beberapa aspek, diantaranya:

Aspek Ibadah dan ajaran Moral

Manusia dalam faham Islam tersusun dari dua unsur, unsur jasmani dan unsur rohani.
Tubuh manusia berasal dari materi dan mempunyai kebutuhan- kebutuhan materi seperti hawa
nafsu bisa membawa pada kejahatan, sedangkan roh manusia bersifat immateri dan mempunyai
kebutuhan spirituil, cenderung mengajak kepada kesucian. Kalau seseorang hanya
mementingkan hidup kematerian ia mudah sekali dibawa hanyut oleh kehidupan yang tidak
bersih, bahkan dapat dibawa hanyut kepada kejahatan.

Dalam Islam ibadahlah yang memberikan latihan rohani yang diperlukan manusia itu.
Semua ibadah yang ada dalam Islam, shalat, puasa, haji dan zakat, bertujuan membuat roh
manusia supaya senantiasa tidak lupa pada Tuhan, bahkan senantiasa dekat pada-Nya. Keadaan
senantiasa dekat pada Tuhan sebagai Zat Yang Maha Suci dapat mempertajam rasa kesucian
seseorang. Di antara ibadah Islam, sholatlah yang membawa manusia terdekat kepada Tuhan.
Di dalamnya terdapat dialog antara manusia dengan Tuhan dan dialog berlaku antara dua pihak
yang saling berhadapan.

Dalam dialog dengan Tuhan itu seseorang meminta supaya rohnya disucikan. Dialog ini
wajib diadakan lima kali sehari, dan kalua seseorang lima kali sehari dengan sadar memohon
pensucian roh, dan ia memang berusaha ke arah yang demikian, rohnya akan dapat menjadi
bersih dan ia akan dijauhkan dari perbuatan-perbuatan tidak baik, apalagi dari perbuatan-
perbuatan jahat.

Puasa juga merupakan pensucian roh. Di dalam berpuasa seseorang harus menahan
hawa nafsu makan, minum, seks dan menahan rasa amarah, serta perbuatan-perbuatan kurang
baik lainnya. Latihan jasmani dan rohani di sini bersatu dalam usaha mensucikan roh manusia.
Di bulan puasa dianjurkan pula supaya orang banyak bershalat dan membaca Al-Qur-an,
disempurnakan dengan mengeluarkan zakat fitrah bagi mereka. Ibadah haji juga merupakan
pensucian roh. Dalam mengerjakan haji di Mekkah, orang berkunjung ke Baitullah.
Sebagaimana dalam shalat, orang di sini juga merasa dekat sekali dengan Tuhan. Usaha
pensucian roh di sini disertai oleh latihan jasmani dalam bentuk pakaian, makanan dan tempat
tinggal sederhana. Selama mengerjakan haji perbuatan-perbuatan tidak baik harus di jauhi. Di
dalam haji terdapat pula latihan rasa bersaudara antar semua manusia, tiada beda antara kaya
dan miskin, semua sederajat. Zakat, sungguhpun itu mengambil bentuk mengeluarkan sebagian
dari harta untuk menolong fakir-miskin dan sebagainya juga merupakan pensucian roh.
(Batubara: 2018:306).

Tidak ada keberuntungan bagi umat manusia di dunia dan akhirat selain hidup
berpegang pada agama Islam. Kebutuahan mereka terhadap Islam melebihi kebutuhan terhadap
makanan, minuman dan darah. Setiap manusia membutuhkan syari’at. Maka dia berada diantara
dua gerakan, yaitu gerakan yang menarik kepada hal-hal yang berguna dan gerakan yang menolak
mara bahaya. Islam adalah penerang yang menjelaskan hal-hal yang bermanfaat dan berbahaya.

309



Agama Islam mempunyai tiga tingkatan, yakni Islam, iman dan ihsan dan setiap
tingkatan mempunyai rukun. Perbedaan diantara Islam, iman dan ihsan antara lain; Islam dan
iman bila disebutkan secara bersamaan, maka yang dimaksud dengan Islam adalah amal
perbuatan yang Nampak yaitu rukun Islam yang lima, dan pengertian iman adalah amal
perbuatan yang tidak Nampak, yaitu rukun iman yang enam. Dan bila salah satunya yang
disebutkan maka maksudnya mengandung makna dan hokum yang lainnya.

Ruang lingkup ihsan lebih umum dari pada iman, dan iman lebih umum dari pada Islam.
Ruang lingkup ihsan lebih umum dari sisi dirinya, karena ia mengandung makna iman. Seorang
hamba tidak akan bisa mempunyai marabat ihsan kecuali jika ia telah mewujudkan iman. Thsan
lebih khas dari sisi pelakunya, karena ahli ihsan adalah segolongan ahli iman. Maka, setiap
muhsin adalah mukmin, namun tidak setiap mukmin adalah muhsin.

Iman lebih umum dari pada Islam dari sisi dirinya karena ia mengandung Islam, maka
seorang hamba tidak akan sampai kepada tingkatan iman kecuali apabila telah merealisasikan
Islam. Iman lebih khas dari sisi pelakunya; karena ahli iman adalah segolongan dari ahli Islam
atau muslim, bukan seluruhnya. Maka, setiap mukmin adalah muslim, namun tidak setiap
muslim adalam mukmin. (Syaiful Bahri:2015: 20).

Islam Dilihat dari Aspek Sejarah

Agama Islam adalah agama terbesar kedua di dunia dilihat dari jumlah pemeluknya.
Walaupun Agama Islam berkembang dari tanah arab, mayoritas pemeluk Islam bukanlah arab,
faktanya hanya 20 persen dari 1,2 milyar orang Islam yang asli berasal dari arab. Masyarakat
muslim terbesar terdapat di Indonesia, Pakistan, Bangladesh dan India. Islam telah membawa
perubahan yang besar bagi kehidupan dunia dilihat dari sumbangsih para ilmuwan muslim
terhadap perkembangan ilmu pengetahuan masa kini. Ilmuwan- ilmuwan muslim seperti Ibnu
Sina, Khawarizmi, Ibn Rusyd dan lain-lain telah memberikan pemikiran-pemikiran yang
cemerlang yang membawa perubahan besar terhadap perkembangan ilmu pengetahuan.

Selama ini masih banyak orang-orang eropa dan amerika yang berpikiran bahwa Islam
itu agama yang aneh, mengerikan, primitif, apalagi ditambah dengan terjadinya peristiwa
peristiwa teror, yang mengkaitkan Islam dengan terorisme. Untuk menjawab dan menjelaskan
tentang Islam, dibutuhkan informasi dan kajian yang berimbang, yang komprehensif,
menyeluruh tentang Islam yang sebenarnya. Mengkaji tentang Islam sebaiknya tidaklah hanya
dari satu sisi saja, karena memahami Islam hanya dari satu sisi tidaklah memberikan gambaran
yang sempurna tentang Islam yang sebenarnya. Mengkaji Islam hanya dari satu sisi, misalnya
Figh akan memberikan pandangan yang timpang, karena mempelajari ilmu Figh saja akan
memberikan kesan bahwa Islam itu hanya berbicara tentang Halal dan Haram saja sehingga
terkesan sempit, karena setiap akan berbuat sesuatu kita musti bertanya dahulu apakah
perbuatan sudah sesuai dengan agama atau tidak.

Sejarah Islam merupakan sebuah catatan tentang pengaruh Islam terhadap orang-orang
Islam dan lingkungannya. Memahami sejarah Islam berarti mempelajari pengaruh Islam
terhadap seluruh bangsa-bangsa yang menganut Islam. Islam telah memberikan pengaruh yang
besar di bidang ekonomi, politik, sejarah militer bagi dunia secara umum dan dunia arab secara
khusus.

Islam berkembang dari tanah arab hingga ke seluruh penjuru dunia. Menulis sejarah
tentang Islam berarti menulis sejarah mulai dari berkembangnya Islam dari tanah arab hingga
kini Islam berkembang mencapai seluruh penjuru dunia. Menulis sejarah tentang Islam berarti
tidak hanya menulis tentang sejarah orang arab saja, tetapi juga harus menulis bagaimana
perkembangan Islam di luar arab, karena bukan hanya bangsa arab yang memeluk agama Islam,
tetapi bermacam-macam suku bangsa telah menganut agama Islam. Dan Islam ketika

310



bersentuhan dengan suatu budaya, akan menimbulkan perpaduan akulturasi antara agama
dengan budaya. Hingga menimbulkan suatu budaya yang dilandasi dengan semangat Islam.

Islam telah membawa perubahan besar tidak hanya pada bangsa arab sebagai tempat
awal berkembangnya Islam, tetapi juga pada kehidupan seluruh manusia. Perkembangan
pengetahuan pada masa keemasan Islam membuka jalan untuk perkembangan tekhnologi pada
masa sekarang.

Setelah berjalan selama waktu yang lama, islam secara tidak langsung mengukir sejarah
dan menjadi bagian dari studi Islam. Dianatara poduk ajaran Islam yang berasal dari sejarah
diantaranya adalah Konsep Khulafa al-Rasyidin, bangunan islam klasik , tengah dan modern.
Hasil karya khalifah Al-Mansur yakni Al-Mawatta’, kitab hadis sebagai kumpulan hadist yang
popular saat ini. Sejarah politik seperti adanya Piagam Madina, Perdagangan di era nabi
Muhammad. Demikian juga Filsafat islam, kalam, figih, ushul figih juga merupakan produk
sejarah. Sehingga banyak hal dari aspek Sunah Nabi, Politik, Ekonomi, hingga hukum Islam
telah terisi oleh sejarah.

Studi keislaman semakin berkembang. Islam tidak lagi dipahami hanya dalam pengertian
tekstual dan doktriner, tetapi telah menjadi fenomena yang kompleks. Islam tidak hanya sebagai
pedoman hidup. Islam telah melebur menjadi sebuah sistem budaya, peradaban, komunitas dan
sebagainya sehingga mempengaruhi perkembangan dunia. Mengkaji dan mendekati Islam, tidak
lagi mungkin hanya dari satu aspek, karenanya dibutuhkan metode dan pendekatan
interdisipliner. Islam telah menjadi kajian yang menarik minat banyak kalangan. Tentunya semua
aspek kehidupan tidak lepas dari faktor sejarah, sejarah merupakan bukti yang nyata bahwa
sesuatu telah ada, dan karena dengan sejarah, manusia bisa belajar apa saja yang telah terjadi.
(Husein: 1997:4).

Islam dilihat dari aspek politik

Apakah politik itu sebenarnya? Politik dalam Bahasa arab disebut Siyasyah, yang
selanjutnay kata ini kemudian diterjemahkan menjadi siasat, atau dalam Bahasa inggris disebut
politics. Politik itu sendiri memang berarti cerdik dan bijaksana dalam pembicaraan sehari-hari
kita seakan-akan mengartikan sebagai suatu cara yang dipakai untuk mewujudkan tujuan. Tetapi
para ahli politik sendiri mengakui bahwa sangat sulit memberikan definisi untuk ilmu politik.

Pada dasarnya politik mempunyai ruang lingkup negara karena teori politik yang
menyelidiki negara sebagai lembaga politik yang mempengaruhi hidup masyarakat, yakni negara
dalam keadaan bergerak. Selain dari pada itu politik juga menyelidiki ide-ide, azas-azas, sejarah
pembentukan negara, hakekat negara, serta bentuk dan tujuan negara di samping menyelidiki
hal-hal seperti kelompok elit, kelompok kepentingan, kelompok penekan, pendapat umum
peranan partai poloitik dan keberadaan pemilihan umum.

Politik dan Islam adalah dua sisi yang tidak dapat dipisahkan. Peristiwa hijrah Nabi
Muhammad SAW dari Makkah ke Madinah selain dipahami sebagai peristiwa keagamaan, juga
merupakan peristiwa politik dalam rangka membangun masyarakat dan pemerintahan kota
Madinah yang damai, tentram, tenang, adil dan makmur. Peran Nabi Muhammad SAW waktu
itu selain sebagai seorang Nabi, beliau juga sebagai seorang Kepala Negara.

Islam bersifat menyeluruh, tidak memiliki cacat sedikitpun, mengatur seluruh sisi
kehidupan manusia dari kehidupan individu, keluarga, masyarakat, dan negara. Dari urusan yang
paling kecil urusan makan, tidur dan lain sebagainya sampai yang paling besar seperti politik,
hokum, ekonomi dan lainnya.

Firman Allah SWT Q.S. Ala-Maidah:3; Artinya: “Pada hari ini telah kusempurnakan
untuk kamu agamamu, dan telah kucukupkan kepadamu nikmat-Ku, dan telah Ku-ridhai Islam
itu jadi agama bagimu.”

311



Kita harus bersyukur kepada Allah SWT oleh karena kita di taqdirkan oleh Tuhan
menjadi bangsa, bangsa Indonesia. Bangsa yang memiliki tanah air yang amat luas, memiliki
tanah yang subur kaya raya dan indah. Dalam pada itu kita harus bersyukur lagi oleh karena kita
dijadikan oleh Tuhan menjadi bangsa Indonesia yang beragama dengan agama Islam. Mengapa
kita harus bersyukur? Oleh karena Islam inilah yang telah dijanjikan oleh Allah SWT akan
menyelamatkan manusia dunia sampai akhirat kelak sebagaimana firman-Nya: “Sesungguhnya
agama yang benar menurut Allah itu ialah Islam”.

Oleh karena itu, menjadi lebih afdhal bila dalam kehidupan berbangsa dan bernegara
selalu berpedoman pada Quran dan Hadits agar arah kebijakan terkait orang banyak tidak
menzholimi yang di pimpinnya, selalu mengedepankan kepentingan orang banyak ketimbang
kepentingan pribadi; mengelola negara dengan penuh ketunduk-an bahwa apa yang di
amanahkan dalam mengelola negara adalah amanah Allah yang sewaktu-waktu bisa hilang
dengan cepat. Bahwa ada kesadaran hakiki pada diri seseorang bahwa sesame mukmin adalah
saudara, apapun suku dan kebangsaannya. Mereka adalah family dunia akhirat. Sebaliknya andai
kata ada dua orang kakak beradik tetapi berbeda agama, hanya bersaudara di dunia saja, di
akhirat tidak, di akhirat bukan saudara lagi. Oleh karena itu keakraban persaudaraan sesame imat
Islam dimanapun dia berada, kapanpun waktunya, bagaimana keadaannya mereka harus saling
bahu membahu dan bantu membantu apapun profesinya.

Untuk mewujudkan peran sentral yang disebutkan diatas, diperlukan peran aktif semua
pihak. Tentu saja kegiatan-kegiatan yang dilakukan untuk maksud-maksud diatas berancka
ragam dan harus disesuaikan dengan kondisi dan sasaran yang dihadapi. Itulah hemat penulis,
gambaran singkat mengenai cita-cita social politik islam yang harus di perjuangkan oleh setiap
penganutnya.

Islam Dilihat dari Aspek Hukum

Apakah hokum itu sebenarnya, hokum adalah keserasian hubungan antara manusia yang
menimbulkan kewajiban-kewajiban; hokum adalah keseluruhan aturan yang harus ditaati oleh
manusia dalam kehidupan masyarakat, hokum adalah keseluruhan aturan yang mengikat dan
mengatur hubungan kompleks antara manusia di dalam kehidupan bermasyarakat.

Ketika Nabi Muhammad SAW menerima wahyu dari Allah SWT tidak menerima wahyu
dengan sekaligus tetapi dengan cara berangsur-angsur di Makkah dan di akhiri di Madinah. Atas
dasar wahyu yang sudah diturunkan itulan Nabi Muhammad SAW menyelesaikan persoalan-
persoalan yang timnul dalam masyarakat Islam pada ketika itu. Akan tetapi adakalanya timbul
persoalan yang cara penyelesaiannya belum di sebut oleh wahyu yang sudah diterima Nabi
Muhammad SAW. Dalam hal seperti ini Nabi memakai ijtihad atau pendapat yang dihasilkan
pemikiran mendalam.

Pada masa Nabi, Nabil ah yang satu-satunya menjadi sumber hokum. Nabi bertugas
menyampaikan dan melaksanakan hokum yang ditentukan Allah SWT. Dan sepeninggal Nabi
Muhammad untuk zaman-zaman sesudahnya ialah Al-Quran dan Sunnah Nabi Muhammad
SAW. Oleh karena itu segala sesuatu harus berdasarkan tujuan dan niat baik seseorang. Nabi
Muhammad SAW mengatakan bahwa innama a’malu bin niat. Patokannya adalah bila seseorang
dengan jujur menyampaikan kesalahan hokum penguasa maka hal ini akan menimbulkan
keberanian, jadi kejujuran dapat melahirkan keberanian tetapi tidak semua keberanian
melahirkan kejujuran.

Nabi Muhammad SAW dalam pemerintahannya mengatakan bahwa jihad yang tertinggi
adalah menyampaikan kesalahan penguasa karean dapat berisiko tersingkirnya dari jabatan. Oleh
karena itu dalam pemerintahan Islam, pemerintah harus jujur sebagaimana yang di perlihatkan
oleh Khulafah ur Rasidin (masyarakat Islam sunni), sedangkan dalam kepemimpinan Syiah
dikenal pemerintahan yang adil. Karena itu dalam mendukung usaha pembentukan masyarakat

312



baru Madinah itu, Nabi segera membuat perjanjian dengan berbagai pthak penduduk setempat,
termasuk dan terutama kaum Yahudi (dan di Madinah terdapat tidak kurang dari tujuh
kelompok Yahudi). Maka lahirlah Shahifat al-Madinah (Piagam Madinah) yang amat terkenal,
yang sementara oleh ahli di sebut juga “Konstitusi Madinah”. Dalam Piagam itu disebutkan hak
dan kewajiban yang sama untuk masing-masing golongan penduduk Madinah, baik Muslim
maupun bukan, seperti dapat dipahami dari fasal-fasal.

Memang sejarah membuktikan bahwa kaum Yahudi itu akhirnya segolongan demi
segolongan berkhianat kepada piagam, sehingga mereka harus menerima hukuman setimpal,
bahkan kemudian harus meninggalkan Madinah sama sekali.

Tetapi semangat yang terkandung dalam Piagam itu tetap hidup dan dengan setia di
contoh oleh para Khalifah Nabi ketika mereka menguasai daerah-daerah bukan Islam di luar
Jazirah Arabia.

Hukum dalam Al-Quran mengandung unsur-unsur ketegaran dalam menegakkan
keadilan dan sekaligus kelembutan dalam semangat perikemanusiaan. Maka sebenarnya kita
tidak dapat melaksanakan hokum Allah dengan tepat tanpa menyadari semangat ajaran-Nya
yang menyeluruh itu, yaitu inti pesan-Nya yang mendasari akhlak atau etika yang benar dan
utuh.

Islam dan Dimensi-Dimensinya
Dimensi —dimensi Islam yang dimaksud pada bagian ini adalah keislaman seseorang,
yaitu iman, islam dan ihsan. Nurcholish Madjid menyebutnya sebagai trilogi ajaran Ilahi.
Dimensi-dimensi Islam berawal dari sebuah hadits yang diriwayatkan oleh Imam al-
Bukhari dan Imam Muslim dimuat dalam masing-masing kitab sahihnya yang menceritakan
dialog antara Nabi Muhammad SAW dan Malaikat Jibril tentang trilogi ajaran Ilahi:
“Nabi Muhammad SAW keluar dan (berada di sekitar sahabat) seseorang datang
menghadap beliau dan bertanya: “ Hai Rasul Allah, apakah yang dimaksud dengan iman?
“ Beliau menjawab: “ Iman adalah engkau percaya kepada Allah, malaikat-Nya, kitab-
Nya, pertemuan dengan-Nya, para utusan-Nya, dan percaya kepada kebangkitan.” Laki-
laki itu kemudian bertanya lagi: “ Apakah yang dimaksud dengan Islam? “ Beliau
menjawab: “Islam adalah engkau menyembah Allah dan tidak musyrik kepada-Nya,
engkau tegakkan salat wajib, engkau tunaikan zakat wajib, dan engkau berpuasa pada
bulan Ramadhan.” Laki-laki itu kemudian bertanya lagi: “Apakah yang dimaksud dengan
thsan?” Nabi Muhammad SAW menjawab: “Engkau sembah Tuhan seakan-akan
engkau melihat-Nya; apabila engkau tidak melihat-Nya maka (engkau berkeyakinan)
bahwa Dia melihatmu...” (Bukhari, I, t.th: 23).

Hadits di atas memberikan ide kepada umat Islam Sunni tentang rukun iman yang enam,
rukun Islam yang lima, dan penghayatan terhadap Tuhan yang Maha hadir dalam hidup.
Sebenarnya, hal itu hanya dapat dibedakan tetapi tidak dapat dipisahkan. Antara yang satu
dengan yang lainnya memiliki keterkaitan. Setiap pemeluk agama Islam mengetahui dengan pasti
bahwa Islam tidak absah tanpa iman, dan iman tidak sempurna tanpa ihsan. Sebaliknya, ithsan
adalah mustahil tanpa Islam. Dalam penelitian lebih lanjut, sering terjadi tumpang tindih antara
tiga istilah tersebut: dalam iman terdapat Islam dan ihsan; dalam Islam terdapat iman dan ihsan;
dan dalam ihsan terdapat iman dan Islam. Dari sisi itulah, Nurcholish Majdid (1994: 463)
melihat iman, Islam dan ihsan sebagai trilogi ajaran Ilahi.

Ibnu Taimiah menjelaskan bahwa din itu terdiri dari tiga unsur, yaitu Islam, iman dan
ithsan. Dalam tiga unsur itu terselip makna kejenjangan (tingkatan): orang mulai dengan Islam,
kemudian berkembang ke arah iman, dan memuncak dalam ihsan. Rujukan Ibnu Taimiah dalam
mengemukakan pendapatnya adalah surat al-Fathir (35) ayat 32:

313



“Kemndian Kitab itu Kami wariskan kepada orang-orang yang Kami pilih di antara hamba-haniba

Kami, lalu di antara mereka ada yang menganiaya diri mereka sendiriy dan di antara mereka ada

yang pertengahan; dan di antara mereka ada pula yang lebib cepat berbuat kebaikan dengan izin

Allab...”

Di dalam al-Quran dan terjemahnya yang diterbitkan Departemen Agama dijelaskan
sebagai berikut: pertama, © orang-orang yang menganiaya dirinya sendiri “ (fa minhum zhalim li
nafsih) adalah orang yang lebih banyak kesalahannya dari pada kebaikannya; kedwa, © orang-
orang pertengahan ” (mugtashid) adalah orang-orang yang antara kebaikan dengan kejelekannya
berbanding; dan kefiga, “ orang-orang yang lebih dulu berbuat kebaikan ” (sabig bi al-khairaf)
adalah orang-orang yang kebaikannya amat banyak dan jarang melakukan kesalahan. (Depag,
1985: 701)

Dengan penjelasan yang agak berbeda, Ibnu Taimiah menjelaskan sebagai berikut:
pertama, orang-orang yang menerima warisan kitab suci dengan mempercayai dan berpegang
teguh pada ajaran-ajarannya, namun masih melakukan perbuatan-perbuatan zalim, adalah orang
yang baru ber-Islam, suatu tingkat permulaan dalam kebenaran; kedua, orang yang menerima
warisan kitab suci itu dapat berkembang menjadi seorang mukmin, tingkat menengah, yaitu
orang yang telah terbebas dari perbuatan zalim namun perbuatan kebajikannya sedang-sedang
saja; ketiga, perjalanan mukmin itu (yang telah terbebas dari perbuatan zalim) berkembang
perbuatan kebajikannya sehingga ia menjadi pelomba (sabiq) perbuatan kebajikan; maka ia
mencapal derajat ihsan. “Orang yang telah mencapai tingkat ihsan,” kata Ibnu Timiah,” akan
masuk surga tanpa mengalami azab,”

Imam al-Syahrastani menjelaskan bahwa Islam adalah menyerahkan diri secara lahir.
Oleh karena itu, baik mukmin maupun munafik adalah Muslim. Sedangkan iman adalah
pembenaran terhadap Allah, para utusan-Nya, kitab-kitab-Nya, hari kiamat dan menerima qadla
dan qadar. Integrasi antara iman dan Islam adalah kesempurnaan (al-kamal). Atas dasar
penjelasan itu, ai-Syahrastani juga menunjukkan bahwa Islam adalah pemula; iman adalah
menengah; dan ihsan adalah kesempurnaan. (Syaikh Khalid:2018:3, 9-10).

Meskipun tidak dapat dikatakan sepenuhnya benar, umat Islam telah memakai suatu
kerangka pemikiran tentang trilogi ajaran Ilahi di atas ke dalam tiga bidang pemikiran
Islam: pertama, iman dan berbagai hal yang berhubungan dengannya diletakkan dalam satu
bidang pemikiran, yaitu teologi (ilmu kalam); kedua, persoalan Islam dijelaskan dalam bidang
syari’at (fikih); dan efiga, thsan dipandang sebagai akar tumbuhnya tasauf.

Aliran-Aliran Pemikiran Dalam Islam
Aliran-Aliran Kalam

Sungguh kenyataan yang ironi, Islam agama yang diyakini sebagai agama rahmat li al-
‘alamin oleh penganutnya ternyata tidak selamanya bersifat positif. Salah satu buktinya adalah
tahkim. Peristiwa ini membuat bencana bagi umat Islam sehingga terpecah menjadi tiga
kelompok: umat Islam kelompok pertama adalah pendukung Mu’awiyah diantaranya adalah
Amr bin Ash. Sedangakan kelompok umat Islam yang kedua adalah pendukung Ali bin Abi
Thalib. Kelompok Ali bin Abi Thalib menjelang dan setelah tahkim terpecah menjadi dua: umat
Islam yang senantisa setia terthadap kekhalifan Ali bin Abi Thalib di antaranya adalah Abu Musa
al-Asy’ari; yang kedua adalah umat Islam yang membelot (keluar dari barisan Ali bin Abi
Thalib), mereka menarik dukungannya terhadap Ali dan bersikap menentang terhadap Ali bin
Abi Thalib dan Mu’awiyah bin Abi Sufyan. Kelompok ini dalam sejarah dikenal dengan nama
Khawarij yang dipelopori oleh ‘Atab bin A’war dan ‘Urwah bin Jarir.

Pada awalnya, Khawarij merupakan aliran atau faksi politik, karena pada dasarnya,
kelompok itu terbentuk karena persoalan kepemimpinan umat Islam. Akan tetapi, mereka
membentuk suatu ajaran yang kemudian menjadi ciri utama aliran mereka, yaitu ajaran tentang

314



pelaku dosa besar. Menurut Khawarij, orang-orang yang terlibat dan menyetujui hasil tahkim
telah melakukan dosa besar. Orang Islam yang melakukan dosa besar, dalam pandangan mereka
berarti telah kafir; kafir setelah masuk Islam berarti murtad; dan orang murtad halal dibunuh
berdasarkan sebuah hadits yang menyatakan bahwa Nabi Muhammad Saw bersabda, “man
baddala dinah faqtuluh”.

Atas dasar premis-premis yang dibangunya, Khawatj berkesimpulan bahwa orang yang
terlibat dan menyetujui tahkim harus dibunuh. Oleh karena itu, mereka memutuskan untuk
membunuh Ali bin Abi Thalib, Mu’awiyah bin Abi Sufyan, Abu Musa al-Asy’ari, Amr bin Ash,
dan sahabat-sahabat lain yang menyetujui tahkim. Namun yang berhasil mereka bunuh hanya
Ali bin Abi Thalib; Mu’awiyah tidak berhasil mereka bunuh. Di samping itu, mereka juga
mencela Usman bin Affan, orang-orang yang terlibat dalam Perang Jamal, dan Perang Sifin.
Khawarij beranggapan bahwa dengan membunuh orang-orang yang setuju dengan adanya
tahkim adalah suatu ibadah.

Penentuan kafir-mukminya seseoarang tidak lagi masuk wilayah politik, tetapi sudah
memasuki wilayah teologi. Oleh karena itu, Khawarij merupakan aliran teologi pertama dalam
Islam.

Menurut ‘Amir al-Najjar berkesimpulan bahwa penyebab tumbuh dan berkembangnya
aliran kalam adalah pertentangan dalam bidang politik, yakni mengenai imamah dan khilafah.
Sebagian umat Islam khawatir terhadap gagasan Khawarij yang mengkafirkan Ali bin Abi
Thalib, Mu’awiyah bin Abi Sufyan, Amr bin Ash, Abu Musa al-Asy’ari. Oleh karena itu, sebagian
ulama mencoba bersikap netral secara politik dan tidak mau mengkafirkan para sahabat yang
terlibat dan menyetujui tahkim. Umat Islam yang tergabung dalam kelompok ini kemudian
dikenal dengan Murji’ah yang dipelopori oleh Ghilan al-Dimasyqi. Dalam ajaran utama aliran
Mutji’ah, orang Isalam yang melakukan dosa besar tidak boleh dihukumi kedudukannya dengan
hukum dunia; mereka tidak boleh ditentukan akan tinggal di neraka atau di surga; kedudukan
mereka ditentukan dengan hukum akhirat.

Sebab, bagi mereka perbuatan maksiat tidak merusak iman sebagaimana perbuatan taat
tidak bermanfaat bagi yang kufur. Di samping itu, bagi mereka iman adalah pengetahuan tentang
Allah secara mutlak sedangkan kufur adalah ketidaktahuan tentang Tuhan secara mutlak. Oleh
karena itu, menurut Murji’ah iman itu tidak bertambah dan tidak berkurang. Selain dua aliran di
atas, terdapat ajaran yang mencoba menjelaskan kedudukan manusia dan Tuhan dengan
penjelasan yang sangat berbeda. Menurut aliran pertama, manusia memiliki kemerdekaan dan
kebebasan dalam menentukan perjalanan hidupnya.

Menurut paham ini, manusia mempunyai kebebasan dan kekuatan sendiri untuk
mewujudkan perbuatan-perbuatannya. Aliran ini kemudian dikenal dengan Qadariyah karena
memandang bahwa manusia memiliki kekuatan (qudrah) untuk menentukan perjalanan
hidupnya dan untuk mewujudkan perbuatannya. Aliran kedua berpendapat sebaliknya; bahwa
dalam hubungan dengan manusia, Tuhan itu Mahakuasa. Karena itu, Tuhanlah yang
menentukan perjalanan hidup manusia dan yang mewujudkan perbuatannya. Menurut aliran ini,
manusia tidak mempunyai kemerdekaan dalam menentukan perjalanan hidup dan mewujudkan
perbuatannya. Mereka hidup dalam keterpaksaan (jabbar). Oleh karena itu, aliran ini kemudian
dikenal dengan nama Jabariyah.

Tidak terdapat bukti otentik tentang orang yang pertama kali membentuk ajaran
Qadariyah. Menurut temuan sementara, ajaran ini pertama kali dikenalkan oleh Ma’bad al-
Jauhani yang wafat terbunuh dalam perang melawan kekuasaan Bani Umayyah (w. 80 H.) dan
Ghilan al-Dimasyiqi yang mengajarkan ajaran Qadariyah di Damaskus, tetapi ia mendapat
tantangan dari ‘Umar bin ‘Abd al-Aziz. Ghilan pun akhirnya dihukum bunuh oleh Hisyam.
Selain pengajar Qadariyah, Ghilan juga termasuk pemuka Murji’ah.

315



Adapun ajaran Jabariyah tampaknya diajarkan pertama kali oleh al-Ja’d bin Dirham,
meskipun yang lebih banyak menyebarkannya adalah Jahm bin Shafwan dari Khurasan. Selain
penyebar aliran Jabariyah, ia juga dikenal sebagai pemuka Murji’ah. Jahm bin Shafwan juga
menentang kekuasaan Bani Umayyah. Akibatnya, ia ditangkap kemudian dihukum bunuh.
Setelah empat aliran itu muncul dan berkembang, kemudian berkembang suatu ajaran teologi
yang didasarkan ananlisis filosofis.

Dalam menjelaskan teologi, kelompok ini banyak menggunakan kekuatan akal sehingga
mereka digelari “kaum rasionalis Islam” (Muktazilah). Aliran ini didirikan dan disebarluaskan
pertama kali oleh Washil bin Atha. Muktazilah merupakan aliran teologi yang dekat, kalau tidak
dikatakan berafiliasi, dengan kekuasaan Dinasti Bani Abbas fase pertama. Karena dekatnya,
pada zaman pemerintahan al-Makmun, Muktazilah dijadikan mazhab resmi yang dianut oleh
negara. Oleh karena itu, atas dukungan dan inisiatif pemerintahan al-Makmun, diadakan mihnah
yang dilaksanakan pada tiga zaman kekuasaan, yaitu zaman al-Makmun, al-Mu’tashim, dan al-
Watsiq yang ternyata gerakan tersebut merugikan umat Islam secara umum, dan aliran
Muktazilah secara khusus.

Ajaran pokok aliran Muktazilah adalah panca-ajaran atau Pancasila Muktazilah. Lima
ajaran tersebut adalah sebagai berikut; Keesaan Tuhan (al-tauhid), Keadilan Tuhan al-‘adl), Janji
dan ancaman (al-wa’d wa al-waid), Posisi di antara dua tempat (al-manzilah bain al-manzilatain)
dan Amar makruf nahi munkar (al-amr bi al-ma’ruf wa al-nahy ‘an al-munkar).

Setelah kasus mihnah, aliran Muktazilah dibatalkan sebagai mazhab resmi negara oleh
al-Mutawakkil, yang kemudian berpihak pada ulama yang mengalami penindasan karena
mihnah, terutama Ahmad bin Hanbal. Setelah itu Muktazilah ditentang oleh orang Muktazilah
sendiri yang kemudian membentuk aliran Ahlu Sunnah wal Jama’ah, yaitu Abu al-Hasan ‘Ali
bin Isma’il bin Abi Basyar Ishak bin Salim bin Isma’il bin ‘Abd Allah bin Musa bin Bial bin Abi
Burdah Amr bin Abi Musa al-‘Asyari. Menurut Abu Bakar Isma’il al-Qairawani, Imam al-
‘Asy’ari (260-324 H) adalah seorang penganut Muktazilah selama 40 tahun. Kemudian ia
menyatakan diri keluar dari Muktazilah.

Setelah itu, ia mengembangkan ajaran yang merupakan counter terhadap gagasan-
gagasan Muktazilah. Ajarannya kemudian dikenal sebagai aliran ahl al-sunnah wal jama’ah.
Ajaran pokok aliran Ahl al-sunnah wa al-jama’ah adalah kemahakuasaan Tuhan yang keadilan-
Nya telah tercakup dalam kekuasaan-Nya. Suatu gagasan yamg mirip dengan gagasan Jabariyah.

Dalam perkembangannya, aliran ini tidak sepenuhnya sejalan dengan gagasan Imam al-
Asy’ari. Para pelanjutnya antara lain Imam Abu Mansyur al-Maturidi, mendirikan aliran
Maturidiyah yang ajarannya menurut Harun Nasution lebih dekat dengan Muktazilah. Imam al-
Maturidi memiliki pengikut, yaitu al-Bazdawi yang pemikirannya tidak selamanya sejalan dengan
gagasan gurunya. Oleh karena itu, Maturidiah terbagi menjadi dua: golongan Samarkand, yaitu
pengikut Imam al-Maturidi; dan golongan Bukhara, yaitu para pengikut Imam al-Bazdawi yang
tampaknya lebih dekat kepada ajaran al-Asy’ari. Aliran kalam terakhir yang dikemukakan oleh
Ibnu Taimiyah adalah aliran Salafi.

Aliran ini tidak selamanya sejalan dengan gagasan-gagasan Imam al-Asy’ari terutama
karena aliran Ahl al-Sunnah wa al-jama’ah menggunakan logika (manthiq) dalam menjelaskan
teologi, sedangkan aliran salafi menghendaki teologi apa adanya tanpa dimasuki oleh unsur
ra’y.

Aliran-Aliran Fikih

Secara historis, hukum Islam telah menjadi dua aliran pada zaman sahabat Nabi
Muhammad Saw. Dua aliran tersebut adalah Madrasat al-Madinah dan Madrasat al-baghdad
atau Madrasat al-Hadits dan Madrasat al-Ra,y. Sedangkan Ibnu al-Qayim al-Jauziyyah
menyebutnya sebagai Ahl al-Zhahir dan Ahl al-Ma’na. Aliran Madinah terbentuk karena

316



sebagian sahabat tinggal di Madinah, dan aliran Baghdad atau Kufah juga terbentuk karena
sebagian sahabat tinggal di kota tersebut.

Atas jasa sahabat Nabi Muhammad Saw yang tinggal di Madinah, terbentuklah fuqaha
sab’ah yang juga mengajarkan dan mengembangkan gagasan guru-gurunya dari kalangan
sahabat. Di antara fuqaha sab’ah adalah Sa’id bin al-Musayyab. Salah satu murid Sa’id bin al-
Musayyab adalah Ibnu Syihab al-Zuhri. Sedangkan di antara murid Ibnu Syihab al-Zuhri adalah
Imam Malik, pendiri aliran Maliki. Di antara ajaran Imam Malik yang paling terkenal adalah ia
menjadikan ijmak dan amal ulama madinah sebagai hujah.

Atas jasa sahabat Nabi Muhammad Saw yang tinggal di Baghdad, terbentuklah aliran
ra’yu. D1 antara sahabat yang tinggal di Kufah adalah Abdullah bin Mas’ud; salah satu muridnya
adalah al-Aswad bin Tazid al-Nakha’i; salah satu muridnya adalah Amir bin Syarahil al-Sya’bi;
dan salah satu murid beliau adalah Abu Hanifah yang mendirikan aliran Hanafi. Salah satu ciri
fikih Abu Hanifah adalah sangat ketat dalam penerimaan hadits dan banyak menggunakan ra’y.

Di antara pendapatnya adalah bahwa benda wakaf boleh dijual, diwariskan, dan
dihibahkan kecuali wakaf tertentu karena ia berpendapat bahwa benda yang telah diwakafkan
masih tetap menjadi milik yang mewakafkan. Istinbath al-ahkam yang digunakannya adalah
analogi (al-qiyas); ia menganalogikan wakaf kepada pinjam-meminjam (al-‘ariyyah).

Murid Imam Malik dan Muhammad al-Syaibani (sahabat dan penerus gagasan Abu
Hanifah) adalah Muhammad bin Idris al-Syafr’i. Imam ini sangat terkenal dalam pembahasan
perubahan hukum Islam karena pendapatnya ia golongkan menjadi gau/ qadim dan gaul jadid.
Salah satu murid Imam al-Syafi’i adalah Ahmad bin Hanbal, pendiri aliran Hanabilah.Kemudian
Imam Daud al-Zhahiri yang mendirikan aliran Zhahiriyah dan Ibnu Jarir al-Thabari yang
mendirikan aliran Jaririyah. Dari sinilah kita mengetahui sejumlah aliran hukum Islam, yaitu
Madrasah Madinah, Madrasah Kufah, aliran Hanafi, aliran Malik, aliran al-Syafi’i, aliran Hanbali,
aliran Zhahiriyah, dan aliran Jaririyah.

Tidak terdapat informasi yang lengkap mengenai aliran-aliran hukum Islam, karena
banyak aliran yang muncul kemudian menghilang karena tidak ada yang mengembangkannya.

Thaha Jabir Fayadl al-Ulwani menjelaskan bahwa mazhab fikih Islam yang muncul
setelah sahabat dan kibar al-tabi’in berjumlah 13 aliran. Tiga belas aliran itu berafiliasi dengan
aliran Ahl al-Sunnah. Akan tetapi, tidak semua aliran itu diketahui dasar-dasar dan metode
istinbath hukum yang digunakannya. Berikut ini di antara pendiri ketiga belas aliran itu.

Abu S2’id al-Hasan bin Yasar al-Bashri (w. 110 H.)

Abu Hanifah al-Nu’man bin Stabit bin Zuthi (w. 150 H.)
Al-Auza’i Abu ‘Amr ‘Abd al-Rahman bin ‘Amr bin Muhammad (w.157 H.)
Sufyan bin Sa’id bin Masruq al-Tsauri (w. 160 H.)
Al-Laits bin Sa’ad (w. 175 H.)

Malik bin Anas al-Bahi (w. 179 H)

Sufyan bin ‘Uyainah (w. 198 H.)

Muhammad bin Idris al-Syaft’i (w. 204 H.)

9. Ahmad bin Muhammad bin Hanbal (w. 241 H.)
10.Daud bin ‘Ali al-Ashbahani al-Baghdadi (w. 270 H.)
11.Ishaq bin Rahawaih (w. 238 H.)

12.Abu Tsaur Ibrahim bin Khalid al-Kalabi (w. 240 H.)

S N A i e

Aliran hukum Islam yang terkenal dan masih ada pengikutnya hingga sekarang hanya
beberapa aliran, diantaranya Hanafiyah, Malikiyah, Syafi’iyah, dan Hanabilah.

Aliran-Aliran Tasawuf

317



Ajaran tasawuf atau mistik Islam pada dasarnya merupakan pengalaman spiritual yang
bersifat pribadi. Meskipun demikian, pengalaman ulama yang satu dengan yang lainnya memiliki
kesamaan-kesamaan di samping perbedaan-perbedaan yang tidak dapat diabaikan. Oleh karena
itu, dalam tasawuf terdapat petunjuk yang bersifat umum tentang maqamat dan ahwal.

Para penulis ajaran tasawuf, termasuk Harun Nasution memperkirakan adanya unsur-
unsur ajaran non-Islam yang mempengaruhi ajaran tasawuf. Unsur-unsur yang dianggap
berpengaruh pada ajaran tasawuf adalah kebiasaan rahib Kristen yang menjauhi dunia dan
kesenangan materi, ajaran-ajaran Hindu, ajaran Pythagoras tentang kontemplasi, dan filsafat
emanasi Plotinus.

Terlepas dari ada-tidaknya pengaruh Kiristen, Hindu, filsafat Pythagoras, dan filsafat
emanasi Plotinus, yang jelas antara ajaran tasawuf dan ajran-ajaran tersebut terdapat kesamaan-
kesamaan.

Pada dasarnya tasawuf merupakan ajaran yang membicarakan kedekatan antara sufi
(manusia) dengan Allah. Dalam al-Quran terdapat beberapa ayat yang menunjukkan
kedekatan manusia dengan Allah; antara lain bahwa Allah itu dekat dengan manusia (Q.S. al-
Bagarah : 186), dan Allah lebih dekat kepada manusia dibandingkan urat nadi manusia itu sendiri
(Q.S. Qaf: 10).

Pada awalnya, tasawuf merupakan ajaran tentang zuhud. Oleh karena itu, pelakunya
disebut zahid (ascetic). Namun, kemudian ia berkembang dan namanya diubah menjadi tasawuf
dan pelakunya disebut Shufi. Zahid pertama yang termashur adalah Al-Hasan al-Bashri (642-
728 M.). Dia pernah berdebat dengan Washil bin Atha’ dalam bidang teologi.

Ajaran tasawuf Al-Hasan al-Bashri yang sangat terkenal adala al-Khauf dan al-raja’. Di
antara pendapatnya yang terkenal adalah bahwa “orang mukmin tidak akan bahagia sebelum
berjumpa dengan Tuhan”.

Zahid lainnya adalah Ibrahim bin Adham (w. 777 M.) dari Khurasan. Di antara
pendapatnya, ia pernah berkata, “Cinta kepada dunia menyebabkan orang menjadi tuli dan buta
serta membuat manusia menjadi budak”. Zahid dari kalangan perempuan adalah Rabi’ah al-
Adawiyah (714-801 M) dari Basrah. Ajarannya yang sangat terkenal adalah tentang cinta kepada
Tuhan. Dalam syairnya, ia mengatakan bahwa ia tidak dapat membenci orang lain, bahkan tidak
dapat mencintai Nabi Muhammad Saw, karena cintanya hanya untuk Tuhan. Di samping itu,
masih ada Sufyan al-Tasuri dan Abu Nasr bisyr al-Hafi.

Masih banyak sufi-sufi lain yang terkenal karena memiliki ciri khas. Di antaranya ajaran
tentang hulul dengan teori al-lahut dan al-nasut yang dirumuskan oleh Al-Hallaj; al-ittthad
dengan teori fana dan baqa yang dirumuskan oleh Yazid al-Bustami (814-875 M); ma’rifah yang
dirumuskan oleh Abu Hamid al-Ghazali (w. 1111 M).

Di antara pembicara yang dihadirkan dalam seminar Metodologi Studi Islam yang
diselenggarakan di Departemen Agama Jakarta (1998) adalah Sa’id Aqiel Siradj (dosen Pasca-
sarjana IAIN Jakarta dan Mantan Ketum PBNU). Dalam seminar itu, ia membagi tasawuf
menjadi dua: tasawuf khuluqi dan tasawuf falsafi. Pembagian ini erat kaitanya dengan metode
tasawuf itu sendiri. Metode tasawuf itu ada tiga: tahalli, takhalli, dan tajalli. Tahalli adalah
pengisian diri untuk mendekatkan diri kepada Allah; takhalli adalah pengosongan diri sufi;
sedangkan tajalli adalah mukasyafah, ma’rifah, dan musyahadah. Dua cara yang pertama tahalli
dan takhalli termasuk khuluqi; sedangkan terakhir termasuk tahaqquq (penyatuan diri dengan
Tuhan) dan dengan demikian termasuk tasawuf falsafi. Sedangkan Juhaya S. Praja membagi
tasawuf menjadi tiga, yaitu tasawuf ‘amali, tasawuf falsafi, dan tasawuf ‘ilmi. Dalam filsafat
emanasi dikatakan bahwa manusia dan alam ini merupakan pancaran dari Tuhan. Manusia
sebagai ciptaan-Nya yang terbaik, berusaha mendekatkan diri kepada Tuhan.

Akan tetapi, di dalam diri manusia terdapat dua kekuatan yang harus dikurangi, yaitu
kekuatan nabatiyyah dan hayawaniyyah. Karena itu, manusia harus melakukan kegiatan yang

318



berfungsi ganda: pertama, menekan kekuatan nabatiyyah dan hayawaniyyah, dan kedua, pada
saat yang sama, memaksimalkan kekuatan al-nathigah. Usaha itu dapat dilakukan dengan
berbagai cara. Para sufi menganjurkan agar kita menjalani maqamat. Oleh karena itu, usaha ini
merupakan proses dari bawah ke atas, yang disebut taraki.

Di samping itu, dalam ajaran para sufi dikatakan bahwa Tuhan pun berkehendak untuk
menyatu dengan manusia. Suatu keadaan mental yang diperoleh manusia tanpa bisa diusahakan,
disebut hal atau ahwal. Ahwal adalah suatu keadaan mental sufi yang sangat dekat dan bahkan
menyatu dengan Tuhan. Proses ini dinamai tanazul. Kedekatan sufi dengan Tuhan dirumuskan
oleh sufi dengan rumusan yang berbeda. Rabi’ah yang merumuskan kedekatannya dengan
Tuhan dalam mahabbah; Yazid al-Bustami merumuskannya dalam al-ittihad; al-Halla
merumuskannya dalam hulul; dan al-Ghazali merumuskannya dalam ma’rifah. Dengan
demikian, ada hubungan timbal balik antara sufi dengan Tuhan.

Aliran Filsafat

Filsafat Islam hakekatnya bersumber dari wahyu sebagai inti dan akal sebagai
pendukungnya. Aliran ini muncul menyusul dari pergolakan internal dikalangan umat Islam
sendiri setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW disamping reaksi terhadap pengaruh filsafat

Yunani dan peradaban asing terhadap umat Islam. Dengan perkembangan baru seperti ini

timbullah berbagai perubahan terutama perubahan pemikiran yang membentuk berbagai

mazhab dan aliran tertentu.
Menurut Kartanegara dalam filsafat Islam ada empat aliran yakni;

1. Filsafat Islam Peripatetik (memutar atau berkeliling) merujuk kebiasaan Aristoteles yang
selalu berjalan-jalan mengelilingi muridnya ketika mengajarkan filsafat. Ciri khas aliran ini
secara metodologis atau epistimologis adalah menggunakan logika formal yang berdasarkan
penalaran akal (silogisme), serta penekanan yang kuat pada daya-daya rasio. Tokoh-tokohnya
yang terkenal yakni: Al Kindi, Al Farabi, Ibnu Sina, Ibn Rusyd, dan Nashir al Din Thusi.

2. Filsafat Islam Aliran Iluminasionis (Israqi). Didirikan oleh pemikir Iran, Suhrawardi Al
Magqtul. Aliran ini memberikan tempat yang penting bagi metode intuitif (irfani). Menurutnya
dunia ini terdiri dari cahaya dan kegelapan. Baginya Tuhan adalah cahaya sebagai satu-satunya
realitas sejati (nur al anwar), cahaya di atas cahaya.

3. Filsafat Islam, Aliran Irfani (Tasawuf). Tasawuf bertumpu pada pengalaman mistis yang
bersifat supra-rasional. Jika pengenalan rasional bertumpu pada akal maka pengenalan
sufistik bertumpu pada hati. Tokoh yang terkenal adalah Jalaluddin Rumi dan Ibn Arabi.

4. Filsafat Islam, Aliran Hikmah Muta’aliyyah (Teosofi Transeden). Diwakili oleh seorang
filosof syi’ah yakni Muhammad Ibn Ibrahim Yahya Qawami yang dikenal dengan nama
Shadr al Din al Syirazi, Atau yang dikenal dengan Mulla Shadra yaitu seorang filosof yang
berhasil mensintesiskan ketiga aliran di atas.

Dalam pandangan Filsafat Islam, fenomena alam tidaklah berdiri tanpa ada hubungan
dan kekuasaan ilahi. Mempelajari alam berarti akan mempelajari ciptaannya. Dengan demikian
penelitian alam semesta (jejak-jejak ilahi) akan mendorong kita untuk mengenal ilahi dan
semakin mempertebal keyakinan terhadapnya. Fenomena alam bukanlah realitas-realitas
independen melainkan tanda-tanda Allah SWT. Fenomena alam adalah ayat-ayat yang bersifat
qauniyyah, sedangkan kitab suci ayat-ayat yang besifat qauliyah. Oleh sebab itu ilmu-ilmu agama
dan umum menempati posisi yang mulia sebagai obyek ilmu.

Kesimpulan

Dari berbagai uraian diatas maka dapat disimpulkan bahwa islam adalah agama yang
mengatur umatnya secara seimbang dari hal terkecil sampai hal terbesar, dari urusan pribadi

319



sampai urusan orang banyak dan negara, dari urusan masyarakat sampai urusan pejabat, dari
urusan jasmani dan rokhani dari ursusan dunia dan kepentingan akherat kelak. Islam dilihat dari
aspek-aspek ajaran Islam ialah sesuatu yang harus terpenuhi ketika kita menjalankan Islam
dengan baik dan aspek-aspek itu tidak bisa dipisahkan satu sama lain. Adapun aspek-aspek yang
dimaksud ialah akidah, syariah dan akhlak. Hubungan aspek yang satu dengan yang lainnya harus
berentetan. Maksudnya ialah harus dimulai dengan pembenahan akidah kemudian syariah serta
dilanjutkan dengan akhlak.

Dimensi Ritual merupakan dimensi dalam ajaran Islam yang berisi tentang ritual atau
ibadah-ibadah yang sifatnya vertikal, yaitu hubungan manusia dengan penciptanya, yakni Allah
SWT. Ibadah dalam dimensi riual ini yang dimaksud adalah ibadah yang sifatnya langsung
kepada Allah dengan syarat-syarat dan rukun-rukun yang sudah ditetapkan dan dijelaskan dalam
kitab suci Al-Quran dan Al- Hadist. Ibadah-ibadah itu adalah shalat, puasa, zakat, dan haji.

Berikutnya dalam ajaran Islam yang berkaitan dengan perasaan (psikologi) seseorang
akan kesadaran agama yang membawanya pada suatu keyakinan. Dimensi mistikal terdiri atas 3
aspek, yaitu (1) pencarian makna hidup, yakni upaya dalam memahami hidup dan kehidupan
dengan merenungi 4 pertanyaan, yaitu siapakah kita, dari mana kita diciptakan, untuk apa kita
diciptakan, dan mau kemana kita setelah meninggal; (2) kesadaran akan kehadiran Allah SWT.,
yakni keyakinan seseorang akan setiap gerak langkah dan di setiap desah nafasnya bahwa ada
Allah di setiap langkah dan desah itu. Seseorang yang merasa Allah hadir di setiap penjuru
kehidupannya; (3) takwa dan tawakkal, yakni takut dan berserah diri kepada Allah SWT. Dengan
perintah takwa, kita akan berusaha untuk meninggalkan apa-apa yang dilarang dan mengerjakan
apa-apa yang diperintahkan oleh Allah. Dengan tawakkal kita akan selalu memohon kepada
Allah dengan rendah diri membuktikan manusia sangat tergantung pada Allah SWT. atas hidup
dan kehidupannya.

Dimensi ideologi merupakan dimensi yang berisi tentang 2 hal, yakni (1) eksistensi
manusia terthadap Allah SWT, yaitu eksistensi manusia sebagai hamba Allah yang harus
beribadah serta melaksanakan perintah-perintah dan menjauhi larangan-larangan Allah SWT';
(2) Eksistensi manusia terhadap sesama makhluk Allah yang lain (sesama manusia dan alam
semesta), yaitu keberadaan manusia yang tak bisa lepas dengan manusia yang lain. Manusia yang
satu pasti akan membutuhkan pertolongan manusia yang lainnya dalam kehidupan masyarakat.
Di samping itu, dalam hubungannya dengan alam semesta, manusia mempunyai khalifah untuk
menggali, mengolah, dan memanfaatkan serta memimpin.

Dimensi Sosial merupakan dimensi yang menjelaskan tentang ajaran Islam hubungannya
dengan masyarakat dalam rangka menciptakan keadilan dan solidaritas antara sesama manusia
sesual dengan ungkapan bahwa manusia adalah makhluk sosial. Rasa sosial dalam ajaran Islam
salah satunya terdapat dalam ibadah seperti shalat, zakat, dan puasa.

Akidah syariah, dan akhlak merupakan satu kesatuan yang tidak dapat dipisahkan.
Akidah berkaitan dengan iman, syariah berhubungan dengan ibadah dan muamalah, sedangkan
akhlak berhubungan dengan akhlak kepada Tuhan dan akhlak kepada makhluk. Akidah adalah
dasar keyakinan yang mendorong penerimaan syariah Islam secara utuh. Jika syariah telah
dilaksanakan berdasarkan akidah, akan lahir bentuk-bentuk tingkah laku yang baik bernama
akhlak.

Daftar Pustaka

Ahmad Gaus AF, Api Islam Nurcholis Madjid; jalan hidup seorang visioner, (Jakarta: Kompas,
2010).

Ali Harb, Nalar Kiritis Islam Kontemporer, (Yogyakarta, IRCiSoD, 2012).

Atang ABD. Hakim, Jath Mubarok, Metodologi Studi Islam, (Bandung: Penerbit PT Remaja
Rosdakarya, 2009) hal. 149-164.

320



Greg Barton, Ph.D, Gagasan Islam Liberal di Indonesia; Pemikiran Neo-Modernisme
Nurcholis Madjid, Djohan Effendi, Ahmad Wahib dan Abdurrahman Wahid, (Jakarta:
Pustaka Antara, 1999).

John L. Esposito — John O. Voll, Tokoh Kunci Gerakan Islam Kontemporer, (Jakarta: Raja
Grafindo Perkasa, 2002).

John L. Esposito, dkk, Moderat atau Radikal, (Jakarta: Referensi, 2012)

M. Syafi’l Anwar, Pemikiran dan Aksi Islam Indonesia; sebuah kajian politik tentang
cendekiawan muslim orde baru, (Jakarta: Paramadina, 1995).

Maulana Muhammad Ali, Islamologi; Panduan Lengkap Memahami Sumber Ajaran Islam,
Rukun Iman, Hukum & Syari’at Islam, (Jakarta, CV Darul Kutubil Islamiyah, 2016).

Nurcholis Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban; sebuah telaah kritis tentang masalah
keimanan, kemanusiaan, dan kemerdekaan, (Jakarta: Yayasan Paramadina, 2000).

Shihab, M Quraish: Menebar Pesan Ilahi; al-quran dan dinamika kehidupan masyarakat,
Penerbit Lentera Hati: 2006.

Syaikh Khalid bin Abdullah Al-Mushlih, Syarh Al-Aqidah Al-Wasithiyyah Min Kalam Syaikh
al-Islam Ibnu Taimiyyah, Pustaka Imam Bojol, 2018).

Syaikh Muhammad bin Ibrahim bin Abdullah At-Tuwaijiri, Ensiklopedi Islam Almughni,
(Surakarta, Insan Cita, 2015).

Syaikh Muhammad Nawawi Banten, Manajemen Hidup dalam Islam, (Jakarta: Penerbit Hikmah,
2004).

Syarh AL-AQIDAH AL-WASITHIYYAH dari Himpunan Perkataan Syaikhul Islam Ibnu
Taimiyyah (661-728 H), (Jakarta: Pustaka Imam Bonjol, 2018).

Syekh Muhammad Nawawi Banten, Manajemen Hidup dalam Lslam.

W.Montgomery Watt, Keayaan Isian Kajian Kritis dari Tokoh Orientalis,(Y ogyakarta: Penerbit Tiara
Wacana, 1990).

321



