
 
  

e-ISSN: 2809-3712  
 

 

 

ISLAM DITINJAU DARI BERBAGAI ASPEKNYA 
 

Kasiono 
Mahasiswa Program Studi S3 Dirasat Islamiayah, Pendidikan dan Keguruan   

UIN Alauddin Makasar, Indonesia  
kasiono.mpd@gmail.com 

 
Muhammad Amri 

UIN Alauddin Makasar, Indonesia 
 

Indo Santalia 
UIN Alauddin Makasar, Indonesia 

 
Abstrak 
Islam is the Religion of Allah revealed to the Apostles as guidance and mercy of Allah for mankind at all times, 
which ensures the welfare of material and spiritual life, worldly and hereafter. Islam, namely the religion of Islam 
brought by the Prophet Muhammad as the prophet of the end of time, is a teaching revealed by Allah which is 
contained in the Qur'an and the authentic Sunnah of the Prophet (maqbul) in the form of commands, 
prohibitions, and instructions for goodness. Human life in this world and the hereafter. Islamic teachings are 
comprehensive which cannot be separated from one another covering the fields of aqidah, morality, worship, and 
mu'amalah mu'amalah. Islam is a religion for surrender solely to Allah, the religion of all the prophets, a religion 
that is in accordance with human nature, a religion that is a guide for humans, a religion that regulates human 
relations with God and human relations with others, a religion that is a blessing for humans. Universe Islam is 
the only religion that is acceptable to Allah and the perfect religion. 
 
Keywords: Islam Seen from Various Aspects, Dimensions of Islam. 

 
Abstrak 
Islam adalah Agama Allah yang diwahyukan kepada para Rasul sebagai hidayah dan rahmat 
Allah bagi umat manusia sepanjang masa, yang menjamin kesejahteraan hidup materiil dan 
spirituil, duniawi dan ukhrawi. Agama Islam, yakni Agama Islam yang dibawa oleh Nabi 
Muhammad sebagai Nabi akhir zaman, ialah ajaran yang diturunkan Allah yang tercantum dalam 
Al-Quran dan Sunnah Nabi yang shahih (maqbul) berupa perintah-perintah, larangan-larangan, 
dan petunjuk-petunjuk untuk kebaikan hidup manusia di dunia dan akhirat. Ajaran Islam 
bersifat menyeluruh yang satu dengan lainnya tidak dapat dipisah-pisahkan meliputi bidang-
bidang aqidah, akhlaq, ibadah, dan mu’amalah duniawiyah. Islam adalah agama untuk 
penyerahan diri semata-mata kepada Allah, Agama semua Nabi-nabi, Agama yang sesuai dengan 
fitrah manusia, Agama yang menjadi petunjuk bagi manusia, Agama yang mengatur hubungan 
manusia dengan Tuhan dan hubungan manusia dengan sesama, Agama yang menjadi rahmat 
bagi semesta alam. Islam satu-satunya agama yang diridhai Allah dan agama yang sempurna. 

Kata Kunci: Islam Ditinjau dari Berbagai Aspek. 

 
Pendahuluan 

Di Indonesia pemahaman masyarakat terhadap Islam masih mempunyai kesan sempit. 
Hal itu timbul dari salahnya memahami hakikat Islam yang sesungguhnya. Kekeliruan itu tidak 
hanya terdapat di kalangan umat non muslim saja, tetapi juga di kalangan umat Islam sendiri, 
yang mengherankan justru agamawan agamawan pun memahami Islam dengan sangat sempit. 

305

mailto:kasiono.mpd@gmail.com


 
 

Pemahaman yang keliru itu terjadi, karena kurikulum pendidikan agama Islam yang 
banyak dipakai di Indonesia hanya ditekankan pada pengajaran ibadah, fiqih, tauhid, 
tafsir, hadits dan bahasa Arab. Oleh karena itu Islam di Indonesia hanya dikenal dari aspek 
ibadah fiqih dan tauhid saja dan itupun ibadah, fiqih, dan tauhid biasanya diajarkan hanya 
menurut satu mazhab dan aliran saja. Tentu hal ini memberikan pemahaman yang sempit 
tentang Islam. Jika dilihat dengan seksama, dalam Islam sebenarnya terdapat aspek-aspek selain 
dari yang tersebut di atas seperti teologi, aspek ajaran spiritual dan moral, aspek sejarah, aspek 
kebudayaan, aspek politik, aspek hukum dan Aspek lembaga-lembaga kemasyarakatan. 
Mengenal Islam dari tiga aspek saja sudah tentu akan memberikan pemahaman yang tidak 
lengkap, hal ini akan membawa kepada pemahaman dan sikap yang sempit. Untuk mengatasi 
hal ini dirasa amat perlu unuk mengenalkan Islam berbagai aspek kepada masyarakat Indonesia. 

Agama adalah sebuah realitas yang senantiasa melingkupi manusia. Agama muncul 
dalam kehidupan manusia dalam berbagai dimensi, termasuk agama Islam. Namun, yang 
menjadi tolak ukur dalam membedakan suatu agama adalah isi atau dimensi ajaran agamanya. 
Dalam Islam, ajaran Islam adalah pengembangan agama Islam. Komponen utama agama Islam 
atau unsur utama ajaran agama Islam (akidah, syari’ah, dan akhlak) dikembangkan dengan rakyu 
atau akal pikiran manusia yang memenuhi syarat untuk mengembangkannya. Yang 
dikembangkan adalah ajaran agama yang terdapat dalam al-Qur’an dan al-Hadist. Dengan kata 
lain, yang dikembangkan lebih lanjut supaya dapat dipahami oleh manusia.  

Islam dalam arti agama yang disampaikan oleh Nabi Muhammad SAW, lahir bersama 
dengan turunnya Al-Quran lima belas abad yang lalu. Masyarakat arab jahiliyah adalah 
masyarakat pertama yang bersentuhan dengannya, serta masyarakat pertama pula yang berubah 
pola piker, sikap dan tingkah lakunya sebagaimana yang dikehendaki oleh islam. (Quraish: 
1992:241). 

Masyarakat Jahiliyah memiliki pola piker, sikap dan tingkah laku terpuji dan tercela. 
Dalam hal ini islam menerima dan mengembangkan yang terpuji, menolak dan meluruskan yang 
tercela. Oleh karena itu, sebagai muslim dan muslimat kita patut bersyukur memeluk agama 
Islam. Tetapi kesyukuran itu harus diikuti dengan mempelajari agama Islam itu sendiri, yakni 
ajaran-ajaran yang terdapat di dalamnya secara baik dan benar serta mengamalkannya dalam 
kehidupan sehari-sehari. Mempelajari ajaran Islam tersebut merupakan fardhu kifayah yakni 
kewajiban kemasyarakatan kaum muslimin. Di samping itu, ajaran Islam bersifat totalitas dan 
saling melengkapi. Dalam perkataan lain, bahwa kita mengamalkan ajaran Islam termasuk 
dimensi-dimensinya. Islam merupakan salah satu agama terbesar yang tersebar di seluruh dunia 
saat ini. Agama Islam juga menjadi satu-satunya agama yang diridhai oleh Allah SWT. Kita 
sebagai umat Muslim harus bersyukur karena tinggal di Indonesia, di mana mayoritas 
penduduknya beragama Islam. 

Agama Islam terus berkembang dan bisa diterima oleh banyak orang berkat usaha yang 
dilakukan oleh para Nabi dan juga ulama-ulama kita. Jika diperhatikan, Islam juga berbeda 
dengan agama lain yang mengambil nama agama dari nama pendiri atau nama tempat 
penyebarannya. Nama agama Islam merupakan istilah yang menunjukkan sikap dan sifat 
pemeluknya terhadap Allah SWT. Nama Islam lahir bukan karena pemberian dari seseorang 
atau sekelompok masyarakat, melainkan berasal dari Sang Pencipta langsung, Allah SWT. 
Mengutip dari situs mui.or.id, kata Islam berasal dari kata dari “aslama”, “yuslimu”, “islaaman” 
yang berarti tunduk, patuh, dan selamat. Islam berarti kepasrahan atau ketundukan secara total 
kepada ajaran-ajaran Islam yang diberikan oleh Allah SWT. 

Sebagai seorang Muslim, kita selalu berusaha untuk menjalankan perintah Allah SWT 
dan menjauhi larangannya. Berbagai ibadah kita lakukan, meski masih belum bisa sempurna. 
Namun, pernahkah kita memikirkan tentang makna Islam selama kita hidup menjadi seorang 
muslim. Sebagai seorang Muslim, tentu penting untuk mengetahui makna Islam. Dengan 

306



 
 

mengetahui dan memahami makna agama Islam, kita juga bisa semakin mengerti bagaimana 
seharusnya menjadi seorang muslim yang benar. 
 
Metode Penelitian 

Kajian dari peneltian ini menggunakan kajian literatur yang mana literatur yang diambil 
sesuai dengan pokok pembahasan dan di analisis secara mendalam sehingga dapat diambil 
kesimpulan dan temuan dalam penelitian. Literatur yang diambil baik dari buku, artikel jurnal 
baik nasional maupun internasional dan literatur lainnya. 
 
Hasil dan Pembahasan 
Makna dan Pengertian Islam 

Islam adalah agama yang diturunkan Allah SWT kepada Nabi Muhammad SAW sebagai 
nabi dan rasul terakhir untuk menjadi pedoman hidup seluruh manusia hingga akhir zaman. 
Dalam banyak makna islam, pengertian Islam secara harfiah artinya damai, selamat, tunduk, dan 
bersih. Untuk pengertian Islam menurut bahasa, Islam berasal dari kata aslama yang berakar 
dari kata salama. Kata Islam merupakan bentuk mashdar (infinitif) dari kata aslama. 
Kata aslama juga  berarti menyerah, tunduk, atau patuh. Dari kata salima juga muncul beberapa 
kata turunan yang lain diantaranya adalah kata salam dan salamah yang artinya keselematan, 
kesejahteraan dan penghormatan, taslim artinya penyerahan dan pengakuan, penyerahan diri 
serta muslim artinya orang yang beraga islam. 

Secara estimologi, Islam mempunyai pengertian berserah diri kepada Allah SWT dengan 
tauhid dan tunduk kepada-Nya dengan taat dan terlepas diri dari perbuatan syirik dan pelakunya. 
Barang siapa berserah diri kepada Allah SWT saja, maka dia adalah seorang muslim. Dan 
barangsiapa yang berserah diri kepada Allah SWT dan yang kainnya, maka dia adalah seorang 
musyrik. Dan banrangsiapa yang tidak berserah diri kepada Allah SWT, maka di seorang kafir.  

Secara terminologi Islam adalah agama yang ajaran-ajarannya di wahyukan Tuhan 
kepada manusia melalui Muhammad sebagai Rasul. Islam pada hakikatnya membawa ajaran 
yang bukan hanya mengenai satu segi, tetapi mengenai berbagai segi dari kehidupan manusia. 
Sumber – sumber ajaran Islam yang merupakan bagian pilar kajian Islam dan Paradigma ke 
Islaman tidak keluar dari sumber asli, yaitu Al-Qur’an dan Hadits. Dengan demikian, studi Islam 
tidak hanya bermuara pada wacana pemikiran tetapi juga praksis kehidupan yang berlandaskan 
pada prilaku baik dan benar dalam kehidupan. (Supiana, 2017:21). 

Dalam perspektif kaum Muslimin, Islam merupakan agama satu-satunya di yang 
dibenarkan (diridhai) Allah SWT dan tidak ada yang menyamainya. Tentang Allah SWT ridha 
kepada agama Islam ditegaskan dalam surah Al-Imran ayat 19 yang artinya:  

"Sesungguhnya agama di sisi Allah ialah Islam. Tidaklah berselisih orang-orang yang 
telah diberi Kitab kecuali setelah mereka memperoleh ilmu, karena kedengkian di antara 
mereka. Barangsiapa ingkar terhadap ayat-ayat Allah, maka sungguh, Allah sangat cepat 
perhitungan-Nya."  
"Ayat ini menurut Ibn Katsir mengandung pesan dari Allah, bahwa tiada agama di sisi-
Nya, dan yang diterima-Nya dari seorang pun kecuali  Islam," tulis Prof Quraish 
Shihab dalam Tafsir Al Misbah. (Quraish Shihab:2006:12-16). 

 
Makna Islam yakni mengikuti rasul-rasul yang diutus-Nya setiap saat hingga berakhir 

dengan Muhammad Saw. Dengan kehadiran beliau, telah tertutup semua jalan menuju Allah 
kecuali jalan dari arah beliau, sehingga siapa  yang menemui Allah setelah diutusnya Muhammad 
saw dengan menganut satu agama selain syariat yang beliau sampaikan, maka tidak diterima oleh 
Nya. Ini sebagaimana firman-Nya. "Barang siapa mencari agama selain Islam maka sekali-kali 

307

https://republika.co.id/tag/agama
https://republika.co.id/tag/agama-islam
https://republika.co.id/tag/quraish-shihab
https://republika.co.id/tag/quraish-shihab


 
 

tidaklah akan diterima (agama itu) darinya, dan dia di akhirat termasuk orang-orang yang rugi." 
(Al-Imran 85). 

Jika demikian, dia menjelaskan, Islam adalah agama para nabi karena Istilah Muslimin 
digunakan juga untuk umat-umat para nabi terdahulu. Karena itu, mengutip  asy-Sya‘rawi Islam 
tidak terbatas hanya pada risalah Sayyidina Muhammad Saw saja. Tetapi Islam adalah 
ketundukan makhluk kepada Tuhan Yang Maha Esa dalam ajaran yang dibawa oleh para rasul, 
yang didukung oleh mukjizat dan bukti-bukti yang meyakinkan. 

Hanya saja, kata Islam untuk ajaran para nabi yang lalu merupakan sifat. Sedangkan umat 
Nabi Muhammad Saw memiliki keistimewaan dari sisi kesinambungan sifat itu bagi agama umat 
Muhammad, sekaligus menjadi tanda dan nama baginya. Ini karena Allah tidak lagi menurunkan 
agama sesudah datangnya Nabi Muhammad saw. Selanjutnya, ulama Mesir kenamaan itu 
mengemukakan, bahwa nama ini telah ditetapkan jauh sebelum kehadiran Nabi Muhammad 
saw. Firman Allah yang disampaikan oleh Nabi Ibrahim dan diabadikan Aquran menyatakan: 
“Dia (Illah) telah menamai kamu sekalian orang-orang muslim dari dahulu, dan (begitu pula) 
dalam Alquran." (Al-Hajj 78).   

Islam adalah agama yang dibawa oleh Nabi Muhammad SAW, Islam menyakini agama-
agama terdahulu, bahkan keberadaan agama Kristen dan agama yahudi dibahas dalam kitab sucu 
agama Islam, Islam menolak penuhanan apapun selain kepada Allah. Bahkan Muhammad SAW 
sekalipun menolak penuhanan atas dirinya, sebagai agama terakhir di muka bumi maka Nabi 
Muhammad SAW dianggap sebagai nabi yang terakhir pula. Itulah sebabnya apabila ada orang 
yang mengaku menjadi Nabi dan Rasul setelah Nabi Muhammad SAW maka akan segera di 
kafirkan. (Kencana:2004:101). Di sisi lain diamati, bahwa dalam Alquran tidak ditemukan 
kata Islam sebagai nama agama kecuali setelah agama ini sempurna dengan kedatangan Nabi 
Muhammad SAW.  

Dari semua yang dijelaskan di atas, bahwa kata Islam pada ayat ini dipahami sebagai 
ajaran yang dibawa oleh Nabi Muhammad SAW, karena baik dari tinjauan agama maupun 
sosiologis. Itulah nama ajaran yang disampaikan oleh Nabi Muhammad SAW. Secara akidah 
Islamiyah, siapa pun yang mendengar ayat itu dituntut untuk menganut ajaran yang dibawa oleh 
Nabi Muhammad SAW. Walaupun di mata Allah, semua agama yang dibawa oleh para rasul 
adalah Islam, sehingga siapa pun sejak Adam hingga akhir zaman yang tidak menganut agama 
sesuai yang diajarkan oleh rasul yang diutus kepada mereka, maka Allah tidak menerimanya. 
Ada pula pendapat yang mengatakan bahwa Islam berasal dari awal huruf setiap shalat wajib 
yaitu Isya, Subuh, Dzuhur, Ashar dan Maghrib. Selain shalat wajib juga dianjurkan shalat sunat 
pada waktu tertentu, sedangkan shalat wajib menjadi salah satu rukun Islam itu sendiri. 

Secara lengkap rukun Islam adalah sebagai berikut, Pertama adalah wajib mengikrarkan 
keyakinan setelah diterima secara logika, etika dan estetika bahwa tidak ada satupun yang perlu 
disembah kecuali Allah Penguasa kehidupan, kemudian dilanjutkan dengan ikrar bahwa seorang 
manusia biasa bernama Muhammad sebagai utusan Allah.  

Kedua yaitu kewajiban menyembah Allah lima kali dalam sehari semalam dengan waktu 
yang sudah ditentukan, hal mana shalat tersebut dimulai dengan takbir ditutup dengan salam 
sebagaimana yang diajarkan Nabi Muhammad SAW langsung tanpa modifikasi. 

Ketiga yaitu wajib melaksanakan puasa menahan lapar, haus dan berbagai nafsu lain 
seperti berhubungan suami istri selama siang hari pada bulan Ramadhan. 

Keempat yaitu wajib melaksanakan zakat, yaitu memberikan harta pribadi kepada fakir 
miskin, orang tua jompo, anak yatim, dan lain-lain yang syarat-syaratnya diatur secara rinci. 

Kelima wajib menunaikan ibadah haji yaitu pergi beribadah ke Makkah pada bulan haji, 
dengan tata cara yang telah ditentukan secara rinci, apabila yang bersangkutan mampu dalam 
hal kesehatan dan biaya. 
 

308



 
 

 
 
Islam ditinjau dari berbagai aspek 

Islam sebenarnya memiliki beragam aspek, ada yang dilihat dari aspek ibadah, ada aspek 
yang mempelajari teologi yaitu soal ketuhanan, ada aspek muamalah yang mempelajari 
hubungan antara sesama manusia, ada aspek politik, ada aspek filsafat untuk memahami 
pentingnya peranan akal dalam memahami agama, ada aspek hukum yang mempelajari tentang 
aturan bermasyarakat sesuai syariah, ada aspek sejarah yang mempelajari peristiwa-peristiwa 
masa lalu tentang sejarah Islam. Islam dapat dipahami melalui berbagai sisi salah satunya melalui 
sejarah. Untuk itu penulis ingin menyampaikan gambaran singkat tentang Islam dilihat dari 
beberapa aspek, diantaranya: 
Aspek Ibadah dan ajaran Moral 

Manusia dalam faham Islam tersusun dari dua unsur, unsur jasmani dan unsur rohani. 
Tubuh manusia berasal dari materi dan mempunyai kebutuhan- kebutuhan materi seperti hawa 
nafsu bisa membawa pada kejahatan, sedangkan roh manusia bersifat immateri dan mempunyai 
kebutuhan spirituil, cenderung mengajak kepada kesucian. Kalau seseorang hanya 
mementingkan hidup kematerian ia mudah sekali dibawa hanyut oleh kehidupan yang tidak 
bersih, bahkan dapat dibawa hanyut kepada kejahatan. 

Dalam Islam ibadahlah yang memberikan latihan rohani yang diperlukan manusia itu. 
Semua ibadah yang ada dalam Islam, shalat, puasa, haji dan zakat, bertujuan membuat roh 
manusia supaya senantiasa tidak lupa pada Tuhan, bahkan senantiasa dekat pada-Nya. Keadaan 
senantiasa dekat pada Tuhan sebagai Zat Yang Maha Suci dapat mempertajam rasa kesucian 
seseorang. Di antara ibadah Islam, sholatlah yang membawa manusia terdekat kepada Tuhan. 
Di dalamnya terdapat dialog antara manusia dengan Tuhan dan dialog berlaku antara dua pihak 
yang saling berhadapan.  

Dalam dialog dengan Tuhan itu seseorang meminta supaya rohnya disucikan. Dialog ini 
wajib diadakan lima kali sehari, dan kalua seseorang lima kali sehari dengan sadar memohon 
pensucian roh, dan ia memang  berusaha ke arah yang demikian, rohnya akan dapat menjadi 
bersih dan ia akan dijauhkan dari perbuatan-perbuatan tidak baik, apalagi dari perbuatan-
perbuatan jahat. 

Puasa juga merupakan pensucian roh. Di dalam berpuasa seseorang harus menahan 
hawa nafsu makan, minum, seks dan menahan rasa amarah, serta  perbuatan-perbuatan kurang 
baik lainnya. Latihan jasmani dan rohani di sini bersatu dalam usaha mensucikan roh manusia. 
Di bulan puasa dianjurkan pula supaya orang banyak bershalat dan membaca Al-Qur-an, 
disempurnakan dengan mengeluarkan zakat fitrah bagi mereka. lbadah haji juga merupakan 
pensucian roh. Dalam mengerjakan haji di Mekkah, orang berkunjung ke Baitullah. 
Sebagaimana dalam shalat, orang di sini juga merasa dekat sekali dengan Tuhan. Usaha 
pensucian roh di sini disertai oleh latihan jasmani dalam bentuk pakaian, makanan dan tempat 
tinggal sederhana. Selama mengerjakan haji perbuatan-perbuatan tidak baik harus di jauhi. Di 
dalam haji terdapat pula latihan rasa bersaudara antar semua manusia, tiada beda antara kaya 
dan miskin, semua sederajat. Zakat, sungguhpun itu mengambil bentuk mengeluarkan sebagian 
dari harta untuk menolong fakir-miskin dan sebagainya juga merupakan pensucian roh. 
(Batubara: 2018:36). 

Tidak ada keberuntungan bagi umat manusia di dunia dan akhirat selain hidup 
berpegang pada agama Islam. Kebutuahan mereka terhadap Islam melebihi kebutuhan terhadap 
makanan, minuman dan darah. Setiap manusia membutuhkan syari’at. Maka dia berada diantara 
dua gerakan, yaitu gerakan yang menarik kepada hal-hal yang berguna dan gerakan yang menolak 
mara bahaya. Islam adalah penerang yang menjelaskan hal-hal yang bermanfaat dan berbahaya. 

309



 
 

Agama Islam mempunyai tiga tingkatan, yakni Islam, iman dan ihsan dan setiap 
tingkatan mempunyai rukun. Perbedaan diantara Islam, iman dan ihsan antara lain; Islam dan 
iman bila disebutkan secara bersamaan, maka yang dimaksud dengan Islam adalah amal 
perbuatan yang Nampak yaitu rukun Islam yang lima, dan pengertian iman adalah amal 
perbuatan yang tidak Nampak, yaitu rukun iman yang enam. Dan bila salah satunya yang 
disebutkan maka maksudnya mengandung makna dan hokum yang lainnya. 

Ruang lingkup ihsan lebih umum dari pada iman, dan iman lebih umum dari pada Islam. 
Ruang lingkup ihsan lebih umum dari sisi dirinya, karena ia mengandung makna iman. Seorang 
hamba tidak akan bisa mempunyai marabat ihsan kecuali jika ia telah mewujudkan iman. Ihsan 
lebih khas dari sisi pelakunya, karena ahli ihsan adalah segolongan ahli iman. Maka, setiap 
muhsin adalah mukmin, namun tidak setiap mukmin adalah muhsin. 

Iman lebih umum dari pada Islam dari sisi dirinya karena ia mengandung Islam, maka 
seorang hamba tidak akan sampai kepada tingkatan iman kecuali apabila telah merealisasikan 
Islam. Iman lebih khas dari sisi pelakunya; karena ahli iman adalah segolongan dari ahli Islam 
atau muslim, bukan seluruhnya. Maka, setiap mukmin adalah muslim, namun tidak setiap 
muslim adalam mukmin. (Syaiful Bahri:2015: 20). 
 
Islam Dilihat dari Aspek Sejarah 

Agama Islam adalah agama terbesar kedua di dunia dilihat dari jumlah pemeluknya. 
Walaupun Agama Islam berkembang dari tanah arab, mayoritas pemeluk Islam bukanlah arab, 
faktanya hanya 20 persen dari 1,2 milyar orang Islam yang asli berasal dari arab. Masyarakat 
muslim terbesar terdapat di Indonesia, Pakistan, Bangladesh dan India. Islam telah membawa 
perubahan yang besar bagi kehidupan dunia dilihat dari sumbangsih para ilmuwan muslim 
terhadap perkembangan ilmu pengetahuan masa kini. Ilmuwan- ilmuwan muslim seperti Ibnu 
Sina, Khawarizmi, Ibn Rusyd dan lain-lain telah memberikan pemikiran-pemikiran yang 
cemerlang yang membawa perubahan besar terhadap perkembangan ilmu pengetahuan. 

Selama ini masih banyak orang-orang eropa dan amerika yang berpikiran bahwa Islam 
itu agama yang aneh, mengerikan, primitif, apalagi ditambah dengan terjadinya peristiwa 
peristiwa teror, yang mengkaitkan Islam dengan terorisme. Untuk menjawab dan menjelaskan 
tentang Islam, dibutuhkan informasi dan kajian yang berimbang, yang komprehensif, 
menyeluruh tentang Islam yang sebenarnya. Mengkaji tentang Islam sebaiknya tidaklah hanya 
dari satu sisi saja, karena memahami Islam hanya dari satu sisi tidaklah memberikan gambaran 
yang sempurna tentang Islam yang sebenarnya. Mengkaji Islam hanya dari satu sisi, misalnya 
Fiqh akan memberikan pandangan yang timpang, karena mempelajari ilmu Fiqh saja akan 
memberikan kesan bahwa Islam itu hanya berbicara tentang Halal dan Haram saja sehingga 
terkesan sempit, karena setiap akan berbuat sesuatu kita musti bertanya dahulu apakah 
perbuatan sudah sesuai dengan agama atau tidak. 

Sejarah Islam merupakan sebuah catatan tentang pengaruh Islam terhadap orang-orang 
Islam dan lingkungannya. Memahami sejarah Islam berarti mempelajari pengaruh Islam 
terhadap seluruh bangsa-bangsa yang menganut Islam. Islam telah memberikan pengaruh yang 
besar di bidang ekonomi, politik, sejarah militer bagi dunia secara umum dan dunia arab secara 
khusus. 

Islam berkembang dari tanah arab hingga ke seluruh penjuru dunia. Menulis sejarah 
tentang Islam berarti menulis sejarah mulai dari berkembangnya Islam dari tanah arab hingga 
kini Islam berkembang mencapai seluruh penjuru dunia. Menulis sejarah tentang Islam berarti 
tidak hanya menulis tentang sejarah orang arab saja, tetapi juga harus menulis bagaimana 
perkembangan Islam di luar arab, karena bukan hanya bangsa arab yang memeluk agama Islam, 
tetapi bermacam-macam suku bangsa telah menganut agama Islam. Dan Islam ketika 

310



 
 

bersentuhan dengan suatu budaya, akan menimbulkan perpaduan akulturasi antara agama 
dengan budaya. Hingga menimbulkan suatu budaya yang dilandasi dengan semangat Islam. 

Islam telah membawa perubahan besar tidak hanya pada bangsa arab sebagai tempat 
awal berkembangnya Islam, tetapi juga pada kehidupan seluruh manusia. Perkembangan 
pengetahuan pada masa keemasan Islam membuka jalan untuk perkembangan tekhnologi pada 
masa sekarang. 

Setelah berjalan selama waktu yang lama, islam secara tidak langsung mengukir sejarah 
dan menjadi bagian dari studi Islam. Dianatara poduk ajaran Islam yang berasal dari sejarah 
diantaranya adalah Konsep Khulafa al-Rasyidin, bangunan islam klasik , tengah dan modern. 
Hasil karya khalifah Al-Mansur yakni Al-Mawatta’, kitab hadis sebagai kumpulan hadist yang 
popular saat ini. Sejarah politik seperti adanya Piagam Madina, Perdagangan di era nabi 
Muhammad. Demikian juga Filsafat islam, kalam, fiqih, ushul fiqih juga merupakan produk 
sejarah. Sehingga banyak hal dari aspek Sunah Nabi, Politik, Ekonomi, hingga hukum Islam 
telah terisi oleh sejarah. 

Studi keislaman semakin berkembang. Islam tidak lagi dipahami hanya dalam pengertian 
tekstual dan doktriner, tetapi telah menjadi fenomena yang kompleks. Islam tidak hanya sebagai 
pedoman hidup. Islam telah melebur menjadi sebuah sistem budaya, peradaban, komunitas dan 
sebagainya sehingga mempengaruhi perkembangan dunia. Mengkaji dan mendekati Islam, tidak 
lagi mungkin hanya dari satu aspek, karenanya dibutuhkan metode dan pendekatan 
interdisipliner. Islam telah menjadi kajian yang menarik minat banyak kalangan. Tentunya semua 
aspek kehidupan tidak lepas dari faktor sejarah, sejarah merupakan bukti yang nyata bahwa 
sesuatu telah ada, dan karena dengan sejarah, manusia bisa belajar apa saja yang telah  terjadi. 
(Husein: 1997:4). 
 
Islam dilihat dari aspek politik 

Apakah politik itu sebenarnya? Politik dalam Bahasa arab disebut Siyasyah, yang 
selanjutnay kata ini kemudian diterjemahkan menjadi siasat, atau dalam Bahasa inggris disebut 
politics. Politik itu sendiri memang berarti cerdik dan bijaksana dalam pembicaraan sehari-hari 
kita seakan-akan mengartikan sebagai suatu cara yang dipakai untuk mewujudkan tujuan. Tetapi 
para ahli politik sendiri mengakui bahwa sangat sulit memberikan definisi untuk ilmu politik. 

Pada dasarnya politik mempunyai ruang lingkup negara karena teori politik yang 
menyelidiki negara sebagai lembaga politik yang mempengaruhi hidup masyarakat, yakni negara 
dalam keadaan bergerak. Selain dari pada itu politik juga menyelidiki ide-ide, azas-azas, sejarah 
pembentukan negara, hakekat negara, serta bentuk dan tujuan negara di samping menyelidiki 
hal-hal seperti kelompok elit, kelompok kepentingan, kelompok penekan, pendapat umum 
peranan partai poloitik dan keberadaan pemilihan umum. 

Politik dan Islam adalah dua sisi yang tidak dapat dipisahkan. Peristiwa hijrah Nabi 
Muhammad SAW dari Makkah ke Madinah selain dipahami sebagai peristiwa keagamaan, juga 
merupakan peristiwa politik dalam rangka membangun masyarakat dan pemerintahan kota 
Madinah yang damai, tentram, tenang, adil dan makmur. Peran Nabi Muhammad SAW waktu 
itu selain sebagai seorang Nabi, beliau juga sebagai seorang Kepala Negara. 

Islam bersifat menyeluruh, tidak memiliki cacat sedikitpun, mengatur seluruh sisi 
kehidupan manusia dari kehidupan individu, keluarga, masyarakat, dan negara. Dari urusan yang 
paling kecil urusan makan, tidur dan lain sebagainya sampai yang paling besar seperti politik, 
hokum, ekonomi dan lainnya. 

Firman Allah SWT Q.S. Ala-Maidah:3; Artinya: “Pada hari ini telah kusempurnakan 
untuk kamu agamamu, dan telah kucukupkan kepadamu nikmat-Ku, dan telah Ku-ridhai Islam 
itu jadi agama bagimu.”  

311



 
 

Kita harus bersyukur kepada Allah SWT oleh karena kita di taqdirkan oleh Tuhan 
menjadi bangsa, bangsa Indonesia. Bangsa yang memiliki tanah air yang amat luas, memiliki 
tanah yang subur kaya raya dan indah. Dalam pada itu kita harus bersyukur lagi oleh karena kita 
dijadikan oleh Tuhan menjadi bangsa Indonesia yang beragama dengan agama Islam. Mengapa 
kita harus bersyukur? Oleh karena Islam inilah yang telah dijanjikan oleh Allah SWT akan 
menyelamatkan manusia dunia sampai akhirat kelak sebagaimana firman-Nya: “Sesungguhnya 
agama yang benar menurut Allah itu ialah Islam”. 

Oleh karena itu, menjadi lebih afdhal bila dalam kehidupan berbangsa dan bernegara 
selalu berpedoman pada Quran dan Hadits agar arah kebijakan terkait orang banyak tidak 
menzholimi yang di pimpinnya, selalu mengedepankan kepentingan orang banyak ketimbang 
kepentingan pribadi; mengelola negara dengan penuh ketunduk-an bahwa apa yang di 
amanahkan dalam mengelola negara adalah amanah Allah yang sewaktu-waktu bisa hilang 
dengan cepat. Bahwa ada kesadaran hakiki pada diri seseorang bahwa sesame mukmin adalah 
saudara, apapun suku dan kebangsaannya. Mereka adalah family dunia akhirat. Sebaliknya andai 
kata ada dua orang kakak beradik tetapi berbeda agama, hanya bersaudara di dunia saja, di 
akhirat tidak, di akhirat bukan saudara lagi. Oleh karena itu keakraban persaudaraan sesame imat 
Islam dimanapun dia berada, kapanpun waktunya, bagaimana keadaannya mereka harus saling 
bahu membahu dan bantu membantu apapun profesinya. 

Untuk mewujudkan peran sentral yang disebutkan diatas, diperlukan peran aktif semua 
pihak. Tentu saja kegiatan-kegiatan yang dilakukan untuk maksud-maksud diatas beraneka 
ragam dan harus disesuaikan dengan kondisi dan sasaran yang dihadapi. Itulah hemat penulis, 
gambaran singkat mengenai cita-cita social politik islam yang harus di perjuangkan oleh setiap 
penganutnya. 
 
Islam Dilihat dari Aspek Hukum 

Apakah hokum itu sebenarnya, hokum adalah keserasian hubungan antara manusia yang 
menimbulkan kewajiban-kewajiban; hokum adalah keseluruhan aturan yang harus ditaati oleh 
manusia dalam kehidupan masyarakat, hokum adalah keseluruhan aturan yang mengikat dan 
mengatur hubungan kompleks antara manusia di dalam kehidupan bermasyarakat. 

Ketika Nabi Muhammad SAW menerima wahyu dari Allah SWT tidak menerima wahyu 
dengan sekaligus tetapi dengan cara berangsur-angsur di Makkah dan di akhiri di Madinah. Atas 
dasar wahyu yang sudah diturunkan itulan Nabi Muhammad SAW menyelesaikan persoalan-
persoalan yang timnul dalam masyarakat Islam pada ketika itu. Akan tetapi adakalanya timbul 
persoalan yang cara penyelesaiannya belum di sebut oleh wahyu yang sudah diterima Nabi 
Muhammad SAW. Dalam hal seperti ini Nabi memakai ijtihad atau pendapat yang dihasilkan 
pemikiran mendalam. 

Pada masa Nabi, Nabil ah yang satu-satunya menjadi sumber hokum. Nabi bertugas 
menyampaikan dan melaksanakan hokum yang ditentukan Allah SWT. Dan sepeninggal Nabi 
Muhammad untuk zaman-zaman sesudahnya ialah Al-Quran dan Sunnah Nabi Muhammad 
SAW. Oleh karena itu segala sesuatu harus berdasarkan tujuan dan niat baik seseorang. Nabi 
Muhammad SAW mengatakan bahwa innama a’malu bin niat. Patokannya adalah bila seseorang 
dengan jujur menyampaikan kesalahan hokum penguasa maka hal ini akan menimbulkan 
keberanian, jadi kejujuran dapat melahirkan keberanian tetapi tidak semua keberanian 
melahirkan kejujuran. 

Nabi Muhammad SAW dalam pemerintahannya mengatakan bahwa jihad yang tertinggi 
adalah menyampaikan kesalahan penguasa karean dapat berisiko tersingkirnya dari jabatan. Oleh 
karena itu dalam pemerintahan Islam, pemerintah harus jujur sebagaimana yang di perlihatkan 
oleh Khulafah ur Rasidin (masyarakat Islam sunni), sedangkan dalam kepemimpinan Syiah 
dikenal pemerintahan yang adil. Karena itu dalam mendukung usaha pembentukan masyarakat 

312



 
 

baru Madinah itu, Nabi segera membuat perjanjian dengan berbagai pihak penduduk setempat, 
termasuk dan terutama kaum Yahudi (dan di Madinah terdapat tidak kurang dari tujuh 
kelompok Yahudi). Maka lahirlah Shahifat al-Madinah (Piagam Madinah) yang amat terkenal, 
yang sementara oleh ahli di sebut juga “Konstitusi Madinah”. Dalam Piagam itu disebutkan hak 
dan kewajiban yang sama untuk masing-masing golongan penduduk Madinah, baik Muslim 
maupun bukan, seperti dapat dipahami dari fasal-fasal. 

Memang sejarah membuktikan bahwa kaum Yahudi itu akhirnya segolongan demi 
segolongan berkhianat kepada piagam, sehingga mereka harus menerima hukuman setimpal, 
bahkan kemudian harus meninggalkan Madinah sama sekali.  

Tetapi semangat yang terkandung dalam Piagam itu tetap hidup dan dengan setia di 
contoh oleh para Khalifah Nabi ketika mereka menguasai daerah-daerah bukan Islam di luar 
Jazirah Arabia. 

Hukum dalam Al-Quran mengandung unsur-unsur ketegaran dalam menegakkan 
keadilan dan sekaligus kelembutan dalam semangat perikemanusiaan. Maka sebenarnya kita 
tidak dapat melaksanakan hokum Allah dengan tepat tanpa menyadari semangat ajaran-Nya 
yang menyeluruh itu, yaitu inti pesan-Nya yang mendasari akhlak atau etika yang benar dan 
utuh. 
 
Islam dan Dimensi-Dimensinya 

Dimensi –dimensi Islam yang dimaksud pada bagian ini adalah keislaman seseorang, 
yaitu iman, islam dan ihsan. Nurcholish Madjid menyebutnya sebagai trilogi ajaran Ilahi. 

Dimensi-dimensi Islam berawal dari sebuah hadits yang diriwayatkan oleh Imam al-
Bukhari dan Imam Muslim dimuat dalam masing-masing kitab sahihnya yang menceritakan 
dialog antara Nabi Muhammad SAW dan Malaikat Jibril tentang trilogi ajaran Ilahi: 

“Nabi Muhammad SAW keluar dan (berada di sekitar sahabat) seseorang datang 
menghadap beliau dan bertanya: “ Hai Rasul Allah, apakah yang dimaksud dengan iman? 
“ Beliau menjawab: “ Iman adalah engkau percaya kepada Allah, malaikat-Nya, kitab-
Nya, pertemuan dengan-Nya, para utusan-Nya, dan percaya kepada kebangkitan.” Laki-
laki itu kemudian bertanya lagi: “ Apakah yang dimaksud dengan Islam? “ Beliau 
menjawab: “Islam adalah engkau menyembah Allah dan tidak musyrik kepada-Nya, 
engkau tegakkan salat wajib, engkau tunaikan zakat wajib, dan engkau berpuasa pada 
bulan Ramadhan.” Laki-laki itu kemudian bertanya lagi: “Apakah yang dimaksud dengan 
ihsan?” Nabi Muhammad SAW menjawab: “Engkau sembah Tuhan seakan-akan 
engkau melihat-Nya; apabila engkau tidak melihat-Nya maka (engkau berkeyakinan) 
bahwa Dia melihatmu...” (Bukhari, I, t.th: 23). 
 
Hadits di atas memberikan ide kepada umat Islam Sunni tentang rukun iman yang enam, 

rukun Islam yang lima, dan penghayatan terhadap Tuhan yang Maha hadir dalam hidup. 
Sebenarnya, hal itu hanya dapat dibedakan tetapi tidak dapat dipisahkan. Antara yang satu 
dengan yang lainnya memiliki keterkaitan. Setiap pemeluk agama Islam mengetahui dengan pasti 
bahwa Islam tidak absah tanpa iman, dan iman tidak sempurna tanpa ihsan. Sebaliknya, ihsan 
adalah mustahil tanpa Islam. Dalam penelitian lebih lanjut, sering terjadi tumpang tindih antara 
tiga istilah tersebut: dalam iman terdapat Islam dan ihsan; dalam Islam terdapat iman dan ihsan; 
dan dalam ihsan terdapat iman dan Islam. Dari sisi itulah, Nurcholish Majdid (1994: 463) 
melihat iman, Islam dan ihsan sebagai trilogi ajaran Ilahi. 

Ibnu Taimiah menjelaskan bahwa din itu terdiri dari tiga unsur, yaitu Islam, iman dan 
ihsan. Dalam tiga unsur itu terselip makna kejenjangan (tingkatan): orang mulai dengan Islam, 
kemudian berkembang ke arah iman, dan memuncak dalam ihsan. Rujukan Ibnu Taimiah dalam 
mengemukakan pendapatnya adalah surat al-Fathir (35) ayat 32:  

313



 
 

“ Kemudian Kitab itu Kami wariskan kepada orang-orang yang Kami pilih di antara hamba-hamba 
Kami, lalu di antara mereka ada yang menganiaya diri mereka sendiri; dan di antara mereka ada 
yang pertengahan; dan di antara mereka ada pula yang lebih cepat berbuat kebaikan dengan izin 
Allah...” 
Di dalam al-Quran dan terjemahnya yang diterbitkan Departemen Agama dijelaskan 

sebagai berikut: pertama, “ orang-orang yang menganiaya dirinya sendiri “ (fa minhum zhalim li 
nafsih) adalah orang yang lebih banyak kesalahannya dari pada kebaikannya; kedua, “ orang-
orang pertengahan ” (muqtashid) adalah orang-orang yang antara kebaikan dengan kejelekannya 
berbanding; dan ketiga, “ orang-orang yang lebih dulu berbuat kebaikan ” (sabiq bi al-khairat) 
adalah orang-orang yang kebaikannya amat banyak dan jarang melakukan kesalahan. (Depag, 
1985: 701) 

Dengan penjelasan yang agak berbeda, Ibnu Taimiah menjelaskan sebagai berikut: 
pertama, orang-orang yang menerima warisan kitab suci dengan mempercayai dan berpegang 
teguh pada ajaran-ajarannya, namun masih melakukan perbuatan-perbuatan zalim, adalah orang 
yang baru ber-Islam, suatu tingkat permulaan dalam kebenaran; kedua, orang yang menerima 
warisan kitab suci itu dapat berkembang menjadi seorang mukmin, tingkat menengah, yaitu 
orang yang telah terbebas dari perbuatan zalim namun perbuatan kebajikannya sedang-sedang 
saja; ketiga, perjalanan mukmin itu (yang telah terbebas dari perbuatan zalim) berkembang 
perbuatan kebajikannya sehingga ia menjadi pelomba (sabiq) perbuatan kebajikan; maka ia 
mencapai derajat ihsan. “Orang yang telah mencapai tingkat ihsan,” kata Ibnu Timiah,” akan 
masuk surga tanpa mengalami azab,” 

Imam al-Syahrastani menjelaskan bahwa Islam adalah menyerahkan diri secara lahir. 
Oleh karena itu, baik mukmin maupun munafik adalah Muslim. Sedangkan iman adalah 
pembenaran terhadap Allah, para utusan-Nya, kitab-kitab-Nya, hari kiamat dan menerima qadla 
dan qadar. Integrasi antara iman dan Islam adalah kesempurnaan (al-kamal). Atas dasar 
penjelasan itu, ai-Syahrastani juga menunjukkan bahwa Islam adalah pemula; iman adalah 
menengah; dan ihsan adalah kesempurnaan.  (Syaikh Khalid:2018:3, 9-10). 

Meskipun tidak dapat dikatakan sepenuhnya benar, umat Islam telah memakai suatu 
kerangka pemikiran tentang trilogi ajaran Ilahi di atas ke dalam tiga bidang pemikiran 
Islam: pertama, iman dan berbagai hal yang berhubungan dengannya diletakkan dalam satu 
bidang pemikiran, yaitu teologi (ilmu kalam); kedua, persoalan Islam dijelaskan dalam bidang 
syari’at (fikih); dan ketiga, ihsan dipandang sebagai akar tumbuhnya tasauf. 
 
Aliran-Aliran Pemikiran Dalam Islam 
Aliran-Aliran Kalam 

Sungguh kenyataan yang ironi, Islam agama yang diyakini sebagai agama rahmat li al-
‘alamin oleh penganutnya ternyata tidak selamanya bersifat positif. Salah satu buktinya adalah 
tahkim. Peristiwa ini membuat bencana bagi umat Islam sehingga terpecah menjadi tiga 
kelompok: umat Islam kelompok pertama adalah pendukung Mu’awiyah diantaranya adalah 
Amr bin Ash. Sedangakan kelompok umat Islam yang kedua adalah pendukung Ali bin Abi 
Thalib. Kelompok Ali bin Abi Thalib menjelang dan setelah tahkim terpecah menjadi dua: umat 
Islam yang senantisa setia terhadap kekhalifan Ali bin Abi Thalib di antaranya adalah Abu Musa 
al-Asy’ari; yang kedua adalah umat Islam yang membelot (keluar  dari barisan Ali bin Abi 
Thalib), mereka menarik dukungannya terhadap Ali dan bersikap menentang terhadap Ali bin 
Abi Thalib dan Mu’awiyah bin Abi Sufyan. Kelompok ini dalam sejarah dikenal dengan nama 
Khawarij yang dipelopori oleh ‘Atab bin A’war dan ‘Urwah bin Jarir. 

Pada awalnya, Khawarij merupakan aliran atau faksi politik, karena pada dasarnya, 
kelompok itu terbentuk karena persoalan kepemimpinan umat Islam. Akan tetapi, mereka 
membentuk suatu ajaran yang kemudian menjadi ciri utama aliran mereka, yaitu ajaran tentang 

314



 
 

pelaku dosa besar. Menurut Khawarij, orang-orang yang terlibat dan menyetujui hasil tahkim 
telah melakukan dosa besar. Orang Islam yang melakukan dosa besar, dalam pandangan mereka 
berarti telah kafir; kafir setelah masuk Islam berarti murtad; dan orang murtad halal dibunuh 
berdasarkan sebuah hadits yang menyatakan bahwa Nabi Muhammad Saw bersabda, “man 
baddala dinah faqtuluh”.  

Atas dasar premis-premis yang dibangunya, Khawarj berkesimpulan bahwa orang yang 
terlibat dan menyetujui tahkim harus dibunuh. Oleh karena itu, mereka memutuskan untuk 
membunuh Ali bin Abi Thalib, Mu’awiyah bin Abi Sufyan, Abu Musa al-Asy’ari, Amr bin Ash, 
dan sahabat-sahabat lain yang menyetujui tahkim. Namun yang berhasil mereka bunuh hanya 
Ali bin Abi Thalib; Mu’awiyah tidak berhasil mereka bunuh. Di samping itu, mereka juga 
mencela Usman bin Affan, orang-orang yang terlibat dalam Perang Jamal, dan Perang Sifin. 
Khawarij beranggapan bahwa dengan membunuh orang-orang yang setuju dengan adanya 
tahkim adalah suatu ibadah. 

Penentuan kafir-mukminya seseoarang tidak lagi masuk wilayah politik, tetapi sudah 
memasuki wilayah teologi. Oleh karena itu, Khawarij merupakan aliran teologi pertama dalam 
Islam.  

Menurut ‘Amir al-Najjar berkesimpulan bahwa penyebab tumbuh dan berkembangnya 
aliran kalam adalah pertentangan dalam bidang politik, yakni mengenai imamah dan khilafah. 
Sebagian umat Islam khawatir terhadap gagasan Khawarij yang mengkafirkan Ali bin Abi 
Thalib, Mu’awiyah bin Abi Sufyan, Amr bin Ash, Abu Musa al-Asy’ari. Oleh karena itu, sebagian 
ulama mencoba bersikap netral secara politik dan tidak mau mengkafirkan para sahabat yang 
terlibat dan menyetujui tahkim. Umat Islam yang tergabung dalam kelompok ini kemudian 
dikenal dengan Murji’ah yang dipelopori oleh Ghilan al-Dimasyqi. Dalam ajaran utama aliran 
Murji’ah, orang Isalam yang melakukan dosa besar tidak boleh dihukumi kedudukannya dengan 
hukum dunia; mereka tidak boleh ditentukan akan tinggal di neraka atau di surga; kedudukan 
mereka ditentukan dengan hukum akhirat.  

Sebab, bagi mereka perbuatan maksiat tidak merusak iman sebagaimana perbuatan taat 
tidak bermanfaat bagi yang kufur. Di samping itu, bagi mereka iman adalah pengetahuan tentang 
Allah secara mutlak sedangkan kufur adalah ketidaktahuan tentang Tuhan secara mutlak. Oleh 
karena itu, menurut Murji’ah iman itu tidak bertambah dan tidak berkurang. Selain dua aliran di 
atas, terdapat ajaran yang mencoba menjelaskan kedudukan manusia dan Tuhan dengan 
penjelasan yang sangat berbeda. Menurut aliran pertama, manusia memiliki kemerdekaan dan 
kebebasan dalam menentukan perjalanan hidupnya.    

Menurut paham ini, manusia mempunyai kebebasan dan kekuatan sendiri untuk 
mewujudkan perbuatan-perbuatannya. Aliran ini kemudian dikenal dengan Qadariyah karena 
memandang bahwa manusia memiliki kekuatan (qudrah) untuk menentukan perjalanan 
hidupnya dan untuk mewujudkan perbuatannya. Aliran kedua berpendapat sebaliknya; bahwa 
dalam hubungan dengan manusia, Tuhan itu Mahakuasa. Karena itu, Tuhanlah yang 
menentukan perjalanan hidup manusia dan yang mewujudkan perbuatannya. Menurut aliran ini, 
manusia tidak mempunyai kemerdekaan dalam menentukan perjalanan hidup dan mewujudkan 
perbuatannya. Mereka hidup dalam keterpaksaan (jabbar). Oleh karena itu, aliran ini kemudian 
dikenal dengan nama Jabariyah. 

Tidak terdapat bukti otentik tentang orang yang pertama kali membentuk ajaran 
Qadariyah. Menurut temuan sementara, ajaran ini pertama kali dikenalkan oleh Ma’bad al-
Jauhani yang wafat terbunuh dalam perang melawan kekuasaan Bani Umayyah (w. 80 H.) dan 
Ghilan al-Dimasyiqi yang mengajarkan ajaran Qadariyah di Damaskus, tetapi ia mendapat 
tantangan dari ‘Umar bin ‘Abd al-Aziz. Ghilan pun akhirnya dihukum bunuh oleh Hisyam. 
Selain pengajar Qadariyah, Ghilan juga termasuk pemuka Murji’ah. 

315



 
 

Adapun ajaran Jabariyah tampaknya diajarkan pertama kali oleh al-Ja’d bin Dirham, 
meskipun yang lebih banyak menyebarkannya adalah Jahm bin Shafwan dari Khurasan. Selain 
penyebar aliran Jabariyah, ia juga dikenal sebagai pemuka Murji’ah. Jahm bin Shafwan juga 
menentang kekuasaan Bani Umayyah. Akibatnya, ia ditangkap kemudian dihukum bunuh. 
Setelah empat aliran itu muncul dan berkembang, kemudian berkembang suatu ajaran teologi 
yang didasarkan ananlisis filosofis.  

Dalam menjelaskan teologi, kelompok ini banyak menggunakan kekuatan akal sehingga 
mereka digelari  “kaum rasionalis Islam” (Muktazilah). Aliran ini didirikan dan disebarluaskan 
pertama kali oleh Washil bin Atha. Muktazilah merupakan aliran teologi yang dekat, kalau tidak 
dikatakan berafiliasi, dengan kekuasaan Dinasti Bani Abbas fase pertama. Karena dekatnya, 
pada zaman pemerintahan al-Makmun, Muktazilah dijadikan mazhab resmi yang dianut oleh 
negara. Oleh karena itu, atas dukungan dan inisiatif pemerintahan al-Makmun, diadakan mihnah 
yang dilaksanakan pada tiga zaman kekuasaan, yaitu zaman al-Makmun, al-Mu’tashim, dan al-
Watsiq yang ternyata gerakan tersebut merugikan umat Islam secara umum, dan aliran 
Muktazilah secara khusus. 

Ajaran pokok aliran Muktazilah adalah panca-ajaran atau Pancasila Muktazilah. Lima 
ajaran tersebut adalah sebagai berikut; Keesaan Tuhan (al-tauhid), Keadilan Tuhan al-‘adl), Janji 
dan ancaman (al-wa’d wa al-waid), Posisi di antara dua tempat (al-manzilah bain al-manzilatain) 
dan Amar makruf nahi munkar (al-amr bi al-ma’ruf wa al-nahy ‘an al-munkar).  

Setelah kasus mihnah, aliran Muktazilah dibatalkan sebagai mazhab resmi negara oleh 
al-Mutawakkil, yang kemudian berpihak pada ulama yang mengalami penindasan karena 
mihnah, terutama Ahmad bin Hanbal. Setelah itu Muktazilah ditentang oleh orang Muktazilah 
sendiri yang kemudian membentuk aliran Ahlu Sunnah wal Jama’ah, yaitu Abu al-Hasan ‘Ali 
bin Isma’il bin Abi Basyar Ishak bin Salim bin Isma’il bin ‘Abd Allah bin Musa bin Bial bin Abi 
Burdah Amr bin Abi Musa al-‘Asyari. Menurut Abu Bakar Isma’il al-Qairawani, Imam al-
‘Asy’ari (260-324 H) adalah seorang penganut Muktazilah selama 40 tahun. Kemudian ia 
menyatakan diri keluar dari Muktazilah.  

Setelah itu, ia mengembangkan ajaran yang merupakan counter terhadap gagasan-
gagasan Muktazilah. Ajarannya kemudian dikenal sebagai aliran ahl al-sunnah wal jama’ah. 
Ajaran pokok aliran Ahl al-sunnah wa al-jama’ah adalah kemahakuasaan Tuhan yang keadilan-
Nya telah tercakup dalam kekuasaan-Nya. Suatu gagasan yamg mirip dengan gagasan Jabariyah.  

Dalam perkembangannya, aliran ini tidak sepenuhnya sejalan dengan gagasan Imam al-
Asy’ari. Para pelanjutnya antara lain Imam Abu Mansyur al-Maturidi, mendirikan aliran 
Maturidiyah yang ajarannya menurut Harun Nasution lebih dekat dengan Muktazilah. Imam al-
Maturidi memiliki pengikut, yaitu al-Bazdawi yang pemikirannya tidak selamanya sejalan dengan 
gagasan gurunya. Oleh karena itu, Maturidiah terbagi menjadi dua: golongan Samarkand, yaitu 
pengikut Imam al-Maturidi; dan golongan Bukhara, yaitu para pengikut Imam al-Bazdawi yang 
tampaknya lebih dekat kepada ajaran al-Asy’ari. Aliran kalam terakhir yang dikemukakan oleh 
Ibnu Taimiyah adalah aliran Salafi.  

Aliran ini tidak selamanya sejalan dengan gagasan-gagasan Imam al-Asy’ari terutama 
karena aliran Ahl al-Sunnah wa al-jama’ah menggunakan logika (manthiq) dalam menjelaskan 
teologi, sedangkan aliran salafi menghendaki teologi apa adanya tanpa dimasuki oleh unsur 
ra’y.    
 
Aliran-Aliran Fikih 

Secara historis, hukum Islam telah menjadi dua aliran pada zaman sahabat Nabi 
Muhammad Saw. Dua aliran tersebut adalah Madrasat al-Madinah dan Madrasat al-baghdad 
atau Madrasat al-Hadits dan Madrasat al-Ra,y. Sedangkan Ibnu al-Qayim al-Jauziyyah 
menyebutnya sebagai Ahl al-Zhahir dan Ahl al-Ma’na. Aliran Madinah terbentuk karena 

316



 
 

sebagian sahabat tinggal di Madinah, dan aliran Baghdad atau Kufah juga terbentuk karena 
sebagian sahabat tinggal di kota tersebut. 

Atas jasa sahabat Nabi Muhammad Saw yang tinggal di Madinah, terbentuklah fuqaha 
sab’ah yang juga mengajarkan dan mengembangkan gagasan guru-gurunya dari kalangan 
sahabat. Di antara fuqaha sab’ah adalah Sa’id bin al-Musayyab. Salah satu murid Sa’id bin al-
Musayyab adalah Ibnu Syihab al-Zuhri. Sedangkan di antara murid Ibnu Syihab al-Zuhri adalah 
Imam Malik, pendiri aliran Maliki. Di antara ajaran Imam Malik yang paling terkenal adalah ia 
menjadikan ijmak dan amal ulama madinah sebagai hujah.  

Atas jasa sahabat Nabi Muhammad  Saw yang tinggal di Baghdad, terbentuklah aliran 
ra’yu. Di antara sahabat yang tinggal di Kufah adalah Abdullah bin Mas’ud; salah satu muridnya 
adalah al-Aswad bin Tazid al-Nakha’i; salah satu muridnya adalah Amir bin Syarahil al-Sya’bi; 
dan salah satu murid beliau adalah Abu Hanifah yang mendirikan aliran Hanafi. Salah satu ciri 
fikih Abu Hanifah adalah sangat ketat dalam penerimaan hadits dan banyak menggunakan ra’y. 

Di antara pendapatnya adalah bahwa benda wakaf boleh dijual, diwariskan, dan 
dihibahkan kecuali wakaf tertentu karena ia berpendapat bahwa benda yang telah diwakafkan 
masih tetap menjadi milik yang mewakafkan. Istinbath al-ahkam yang digunakannya adalah 
analogi (al-qiyas); ia menganalogikan wakaf kepada pinjam-meminjam (al-‘ariyyah).  

Murid Imam Malik dan Muhammad al-Syaibani (sahabat dan penerus gagasan Abu 
Hanifah) adalah Muhammad bin Idris al-Syafi’i. Imam ini sangat terkenal dalam pembahasan 
perubahan hukum Islam karena pendapatnya ia golongkan menjadi qaul qadim dan qaul jadid. 
Salah satu murid Imam al-Syafi’i adalah Ahmad bin Hanbal, pendiri aliran Hanabilah.Kemudian 
Imam Daud al-Zhahiri yang mendirikan aliran Zhahiriyah dan Ibnu Jarir al-Thabari yang 
mendirikan aliran Jaririyah. Dari sinilah kita mengetahui sejumlah aliran hukum Islam, yaitu 
Madrasah Madinah, Madrasah Kufah, aliran Hanafi, aliran Malik, aliran al-Syafi’i, aliran Hanbali, 
aliran Zhahiriyah, dan aliran Jaririyah. 

Tidak terdapat informasi yang lengkap mengenai aliran-aliran hukum Islam, karena 
banyak aliran yang muncul kemudian menghilang karena tidak ada yang mengembangkannya. 

Thaha Jabir Fayadl al-Ulwani menjelaskan bahwa mazhab fikih Islam yang muncul 
setelah sahabat dan kibar al-tabi’in berjumlah 13 aliran. Tiga belas aliran itu berafiliasi dengan 
aliran Ahl al-Sunnah. Akan tetapi, tidak semua aliran itu diketahui dasar-dasar dan metode 
istinbath hukum yang digunakannya. Berikut ini di antara pendiri ketiga belas aliran itu. 
1. Abu Sa’id al-Hasan bin Yasar al-Bashri (w. 110 H.) 
2. Abu Hanifah al-Nu’man bin Stabit bin Zuthi (w. 150 H.) 
3. Al-Auza’i Abu ‘Amr ‘Abd al-Rahman bin ‘Amr bin Muhammad (w.157 H.) 
4. Sufyan bin Sa’id bin Masruq al-Tsauri (w. 160 H.) 
5. Al-Laits bin Sa’ad (w. 175 H.) 
6. Malik bin Anas al-Bahi (w. 179 H) 
7. Sufyan bin ‘Uyainah (w. 198 H.) 
8. Muhammad bin Idris al-Syafi’i (w. 204 H.) 
9. Ahmad bin Muhammad bin Hanbal (w. 241 H.) 
10. Daud bin ‘Ali al-Ashbahani al-Baghdadi (w. 270 H.) 
11. Ishaq bin Rahawaih (w. 238 H.) 
12. Abu Tsaur Ibrahim bin Khalid al-Kalabi (w. 240 H.) 

 
Aliran hukum Islam yang terkenal dan masih ada pengikutnya hingga sekarang hanya 

beberapa aliran, diantaranya Hanafiyah, Malikiyah, Syafi’iyah, dan Hanabilah.  
 
Aliran-Aliran Tasawuf 

317



 
 

Ajaran tasawuf atau mistik Islam pada dasarnya merupakan pengalaman spiritual yang 
bersifat pribadi. Meskipun demikian, pengalaman ulama yang satu dengan yang lainnya memiliki 
kesamaan-kesamaan di samping perbedaan-perbedaan yang tidak dapat diabaikan. Oleh karena 
itu, dalam tasawuf terdapat petunjuk yang bersifat umum tentang maqamat dan ahwal. 

Para penulis ajaran tasawuf, termasuk Harun Nasution memperkirakan adanya unsur-
unsur ajaran non-Islam yang mempengaruhi ajaran tasawuf. Unsur-unsur yang dianggap 
berpengaruh pada ajaran tasawuf adalah kebiasaan rahib Kristen yang menjauhi dunia dan 
kesenangan materi, ajaran-ajaran Hindu, ajaran Pythagoras tentang kontemplasi, dan filsafat 
emanasi Plotinus. 

Terlepas dari ada-tidaknya pengaruh Kristen, Hindu, filsafat Pythagoras, dan filsafat 
emanasi Plotinus, yang jelas antara ajaran tasawuf dan ajran-ajaran tersebut terdapat kesamaan-
kesamaan.  

Pada dasarnya tasawuf merupakan ajaran yang membicarakan kedekatan antara sufi 
(manusia) dengan Allah. Dalam al-Quran terdapat beberapa ayat yang menunjukkan 
kedekatan manusia dengan Allah; antara lain bahwa Allah itu dekat dengan manusia (Q.S. al-
Baqarah : 186), dan Allah lebih dekat kepada manusia dibandingkan urat nadi manusia itu sendiri 
(Q.S. Qaf : 16). 

Pada awalnya, tasawuf merupakan ajaran tentang zuhud. Oleh karena itu, pelakunya 
disebut zahid (ascetic). Namun, kemudian ia berkembang dan namanya diubah menjadi tasawuf 
dan pelakunya disebut Shufi. Zahid pertama yang termashur adalah Al-Hasan al-Bashri (642-
728 M.). Dia pernah berdebat dengan Washil bin Atha’ dalam bidang teologi.  

Ajaran tasawuf Al-Hasan al-Bashri yang sangat terkenal adala al-Khauf dan al-raja’. Di 
antara pendapatnya yang terkenal adalah bahwa “orang mukmin tidak akan bahagia sebelum 
berjumpa dengan Tuhan”.   

Zahid lainnya adalah Ibrahim bin Adham (w. 777 M.) dari Khurasan. Di antara 
pendapatnya, ia pernah berkata, “Cinta kepada dunia menyebabkan orang menjadi tuli dan buta 
serta membuat manusia menjadi budak”. Zahid dari kalangan perempuan adalah Rabi’ah al-
Adawiyah (714-801 M) dari Basrah. Ajarannya yang sangat terkenal adalah tentang cinta kepada 
Tuhan. Dalam syairnya, ia mengatakan bahwa ia tidak dapat membenci orang lain, bahkan tidak 
dapat mencintai Nabi Muhammad Saw, karena cintanya hanya untuk Tuhan. Di samping itu, 
masih ada Sufyan al-Tasuri dan Abu Nasr bisyr al-Hafi. 

Masih banyak sufi-sufi lain yang terkenal karena memiliki ciri khas. Di antaranya ajaran 
tentang hulul dengan teori al-lahut dan al-nasut yang dirumuskan oleh Al-Hallaj; al-ittihad 
dengan teori fana dan baqa yang dirumuskan oleh Yazid al-Bustami (814-875 M); ma’rifah yang 
dirumuskan oleh Abu Hamid al-Ghazali (w. 1111 M).  

Di antara pembicara yang dihadirkan dalam seminar Metodologi Studi Islam yang 
diselenggarakan di Departemen Agama Jakarta (1998) adalah Sa’id Aqiel Siradj (dosen Pasca-
sarjana IAIN Jakarta dan Mantan Ketum PBNU). Dalam seminar itu, ia membagi tasawuf 
menjadi dua: tasawuf khuluqi dan tasawuf falsafi. Pembagian ini erat kaitanya dengan metode 
tasawuf itu sendiri. Metode tasawuf itu ada tiga: tahalli, takhalli, dan tajalli. Tahalli adalah 
pengisian diri untuk mendekatkan diri kepada Allah; takhalli adalah pengosongan diri sufi; 
sedangkan tajalli adalah mukasyafah, ma’rifah, dan musyahadah. Dua cara yang pertama tahalli 
dan takhalli termasuk khuluqi; sedangkan terakhir termasuk tahaqquq (penyatuan diri dengan 
Tuhan) dan dengan demikian termasuk tasawuf falsafi. Sedangkan Juhaya S. Praja membagi 
tasawuf menjadi tiga, yaitu tasawuf ‘amali, tasawuf falsafi, dan tasawuf ‘ilmi. Dalam filsafat 
emanasi dikatakan bahwa manusia dan alam ini merupakan pancaran dari Tuhan. Manusia 
sebagai ciptaan-Nya yang terbaik, berusaha mendekatkan diri kepada Tuhan.  

Akan tetapi, di dalam diri manusia terdapat dua kekuatan yang harus dikurangi, yaitu 
kekuatan nabatiyyah dan hayawaniyyah. Karena itu, manusia harus melakukan kegiatan yang 

318



 
 

berfungsi ganda: pertama, menekan kekuatan nabatiyyah dan hayawaniyyah, dan kedua, pada 
saat yang sama, memaksimalkan kekuatan al-nathiqah. Usaha itu dapat dilakukan dengan 
berbagai cara. Para sufi menganjurkan agar kita menjalani maqamat. Oleh karena itu, usaha ini 
merupakan proses dari bawah ke atas, yang disebut taraki. 

Di samping itu, dalam ajaran para sufi dikatakan bahwa Tuhan pun berkehendak untuk 
menyatu dengan manusia. Suatu keadaan mental yang diperoleh manusia tanpa bisa diusahakan, 
disebut hal atau ahwal. Ahwal adalah suatu keadaan mental sufi yang sangat dekat dan bahkan 
menyatu dengan Tuhan. Proses ini dinamai tanazul. Kedekatan sufi dengan Tuhan dirumuskan 
oleh sufi dengan rumusan yang berbeda. Rabi’ah yang merumuskan kedekatannya dengan 
Tuhan dalam mahabbah; Yazid al-Bustami merumuskannya dalam al-ittihad; al-Hallaj 
merumuskannya dalam hulul; dan al-Ghazali merumuskannya dalam ma’rifah. Dengan 
demikian, ada hubungan timbal balik antara sufi dengan Tuhan. 
 
Aliran Filsafat 

Filsafat Islam hakekatnya bersumber dari wahyu sebagai inti dan akal sebagai 
pendukungnya. Aliran ini muncul menyusul dari pergolakan internal dikalangan umat Islam 
sendiri setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW disamping reaksi terhadap pengaruh filsafat 
Yunani dan peradaban asing terhadap umat Islam. Dengan perkembangan baru seperti ini 
timbullah berbagai perubahan terutama perubahan pemikiran yang membentuk berbagai 
mazhab dan aliran tertentu. 

Menurut Kartanegara dalam filsafat Islam ada empat aliran yakni; 
1. Filsafat Islam Peripatetik (memutar atau berkeliling) merujuk kebiasaan Aristoteles yang 

selalu berjalan-jalan mengelilingi muridnya ketika mengajarkan filsafat. Ciri khas aliran ini 
secara metodologis atau epistimologis adalah menggunakan logika formal yang berdasarkan 
penalaran akal (silogisme), serta penekanan yang kuat pada daya-daya rasio. Tokoh-tokohnya 
yang terkenal yakni: Al Kindi, Al Farabi, Ibnu Sina, Ibn Rusyd, dan Nashir al Din Thusi. 

2. Filsafat Islam Aliran Iluminasionis (Israqi). Didirikan oleh pemikir Iran, Suhrawardi Al 
Maqtul. Aliran ini memberikan tempat yang penting bagi metode intuitif (irfani). Menurutnya 
dunia ini terdiri dari cahaya dan kegelapan. Baginya Tuhan adalah cahaya sebagai satu-satunya 
realitas sejati (nur al anwar), cahaya di atas cahaya. 

3. Filsafat Islam, Aliran Irfani (Tasawuf). Tasawuf bertumpu pada pengalaman mistis yang 
bersifat supra-rasional. Jika pengenalan rasional bertumpu pada akal maka pengenalan 
sufistik bertumpu pada hati. Tokoh yang terkenal adalah Jalaluddin Rumi dan Ibn Arabi. 

4. Filsafat Islam, Aliran Hikmah Muta’aliyyah (Teosofi Transeden). Diwakili oleh seorang 
filosof syi’ah yakni Muhammad Ibn Ibrahim Yahya Qawami yang dikenal dengan nama 
Shadr al Din al Syirazi, Atau yang dikenal dengan Mulla Shadra yaitu seorang filosof yang 
berhasil mensintesiskan ketiga aliran di atas. 

 
Dalam pandangan Filsafat Islam, fenomena alam tidaklah berdiri tanpa ada hubungan 

dan kekuasaan ilahi. Mempelajari alam berarti akan mempelajari  ciptaannya. Dengan demikian 
penelitian alam semesta (jejak-jejak ilahi) akan mendorong kita untuk mengenal ilahi dan 
semakin mempertebal keyakinan terhadapnya. Fenomena alam bukanlah realitas-realitas 
independen melainkan tanda-tanda Allah SWT. Fenomena alam adalah ayat-ayat yang bersifat 
qauniyyah, sedangkan kitab suci ayat-ayat yang besifat qauliyah. Oleh sebab  itu ilmu-ilmu agama 
dan umum menempati posisi yang mulia sebagai obyek ilmu. 
 
Kesimpulan  

Dari berbagai uraian diatas maka dapat disimpulkan bahwa islam adalah agama yang 
mengatur umatnya secara seimbang dari hal terkecil sampai hal terbesar, dari urusan pribadi 

319



 
 

sampai urusan orang banyak dan negara, dari urusan masyarakat sampai urusan pejabat, dari 
urusan jasmani dan rokhani dari ursusan dunia dan kepentingan akherat kelak. Islam dilihat dari 
aspek-aspek ajaran Islam ialah sesuatu yang harus terpenuhi ketika kita menjalankan Islam 
dengan baik dan aspek-aspek itu tidak bisa dipisahkan satu sama lain. Adapun aspek-aspek yang 
dimaksud ialah akidah, syariah dan akhlak. Hubungan aspek yang satu dengan yang lainnya harus 
berentetan. Maksudnya ialah harus dimulai dengan pembenahan akidah kemudian syariah serta 
dilanjutkan dengan akhlak. 

Dimensi Ritual merupakan dimensi dalam ajaran Islam yang berisi tentang ritual atau 
ibadah-ibadah yang sifatnya vertikal, yaitu hubungan manusia dengan penciptanya, yakni Allah 
SWT. Ibadah dalam dimensi riual ini yang dimaksud adalah ibadah yang sifatnya langsung 
kepada Allah dengan syarat-syarat dan rukun-rukun yang sudah ditetapkan dan dijelaskan dalam 
kitab suci Al-Quran dan Al- Hadist. Ibadah-ibadah itu adalah shalat, puasa, zakat, dan haji. 

Berikutnya dalam ajaran Islam yang berkaitan dengan perasaan (psikologi) seseorang 
akan kesadaran agama yang membawanya pada suatu keyakinan. Dimensi mistikal terdiri atas 3 
aspek, yaitu (1) pencarian makna hidup, yakni upaya dalam memahami hidup dan kehidupan 
dengan merenungi 4 pertanyaan, yaitu siapakah kita, dari mana kita diciptakan, untuk apa kita 
diciptakan, dan mau kemana kita setelah meninggal; (2) kesadaran akan kehadiran Allah SWT., 
yakni keyakinan seseorang akan setiap gerak langkah dan di setiap desah nafasnya bahwa ada 
Allah di setiap langkah dan desah itu. Seseorang yang merasa Allah hadir di setiap penjuru 
kehidupannya; (3) takwa dan tawakkal, yakni takut dan berserah diri kepada Allah SWT. Dengan 
perintah takwa, kita akan berusaha untuk meninggalkan apa-apa yang dilarang dan mengerjakan 
apa-apa yang diperintahkan oleh Allah. Dengan tawakkal kita akan selalu memohon kepada 
Allah dengan rendah diri membuktikan manusia sangat tergantung pada Allah SWT. atas hidup 
dan kehidupannya. 

Dimensi ideologi merupakan dimensi yang berisi tentang 2 hal, yakni (1) eksistensi 
manusia terhadap Allah SWT, yaitu eksistensi manusia sebagai hamba Allah yang harus 
beribadah serta melaksanakan perintah-perintah dan menjauhi larangan-larangan Allah SWT.; 
(2) Eksistensi manusia terhadap sesama makhluk Allah yang lain (sesama manusia dan alam 
semesta), yaitu keberadaan manusia yang tak bisa lepas dengan manusia yang lain. Manusia yang 
satu pasti akan membutuhkan pertolongan manusia yang lainnya dalam kehidupan masyarakat. 
Di samping itu, dalam hubungannya dengan alam semesta, manusia mempunyai khalifah untuk 
menggali, mengolah, dan memanfaatkan serta memimpin. 

Dimensi Sosial merupakan dimensi yang menjelaskan tentang ajaran Islam hubungannya 
dengan masyarakat dalam rangka menciptakan keadilan dan solidaritas antara sesama manusia 
sesuai dengan ungkapan bahwa manusia adalah makhluk sosial. Rasa sosial dalam ajaran Islam 
salah satunya terdapat dalam ibadah seperti shalat, zakat, dan puasa. 

Akidah syariah, dan akhlak merupakan satu kesatuan yang tidak dapat dipisahkan. 
Akidah berkaitan dengan iman, syariah berhubungan dengan ibadah dan muamalah, sedangkan 
akhlak berhubungan dengan akhlak kepada Tuhan dan akhlak kepada makhluk. Akidah adalah 
dasar keyakinan yang mendorong penerimaan syariah Islam secara utuh. Jika syariah telah 
dilaksanakan berdasarkan akidah, akan lahir bentuk-bentuk tingkah laku yang baik bernama 
akhlak. 
 
Daftar Pustaka 
Ahmad Gaus AF, Api Islam Nurcholis Madjid; jalan hidup seorang visioner, (Jakarta: Kompas, 

2010). 
Ali Harb, Nalar Kritis Islam Kontemporer, (Yogyakarta, IRCiSoD, 2012). 
Atang ABD. Hakim, Jaih Mubarok, Metodologi Studi Islam, (Bandung: Penerbit PT Remaja 

Rosdakarya, 2009) hal. 149-164. 

320



 
 

Greg Barton, Ph.D, Gagasan Islam Liberal di Indonesia; Pemikiran Neo-Modernisme 
Nurcholis Madjid, Djohan Effendi, Ahmad Wahib dan Abdurrahman Wahid, (Jakarta: 
Pustaka Antara, 1999). 

John L. Esposito – John O. Voll, Tokoh Kunci Gerakan Islam Kontemporer, (Jakarta: Raja 
Grafindo Perkasa, 2002). 

John L. Esposito, dkk, Moderat atau Radikal, (Jakarta: Referensi, 2012) 
M. Syafi’I Anwar, Pemikiran dan Aksi Islam Indonesia; sebuah kajian politik tentang 

cendekiawan muslim orde baru, (Jakarta: Paramadina, 1995). 
Maulana Muhammad Ali, Islamologi; Panduan Lengkap Memahami Sumber Ajaran Islam, 

Rukun Iman, Hukum & Syari’at Islam, (Jakarta, CV Darul Kutubil Islamiyah, 2016). 
Nurcholis Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban; sebuah telaah kritis tentang masalah 

keimanan, kemanusiaan, dan kemerdekaan, (Jakarta: Yayasan Paramadina, 2000). 
Shihab, M Quraish: Menebar Pesan Ilahi; al-quran dan dinamika kehidupan masyarakat, 

Penerbit Lentera Hati: 2006. 
Syaikh Khalid bin Abdullah Al-Mushlih, Syarh Al-Aqidah Al-Wasithiyyah Min Kalam Syaikh 

al-Islam Ibnu Taimiyyah, Pustaka Imam Bojol, 2018). 
Syaikh Muhammad bin Ibrahim bin Abdullah At-Tuwaijiri, Ensiklopedi Islam Almughni, 

(Surakarta, Insan Cita, 2015). 
Syaikh Muhammad Nawawi Banten, Manajemen Hidup dalam Islam, (Jakarta: Penerbit Hikmah, 

2004). 
Syarh AL-AQIDAH AL-WASITHIYYAH dari Himpunan Perkataan Syaikhul Islam Ibnu 

Taimiyyah (661-728 H), (Jakarta: Pustaka Imam Bonjol, 2018). 
Syekh Muhammad Nawawi Banten, Manajemen Hidup dalam Islam. 
W.Montgomery Watt, Kejayaan Islam Kajian Kritis dari Tokoh Orientalis,(Yogyakarta: Penerbit Tiara 

Wacana, 1990). 
 

321


