
 
  

e-ISSN: 2809-3712  

 

 

 

PEMIKIRAN JABARIAH, QADARIAH DAN ASY’ARIAH  
 

Husyin Saputra* 
Mahasiswa Program Studi S3 Dirasat Islamiayah, Pendidikan dan Keguruan   

UIN Alauddin Makasar, Indonesia  
husinsaputra1991@gmail.com  

 
Muhammad Amri 

UIN Alauddin Makasar, Indonesia 
 

Indo Santalia 
UIN Alauddin Makasar, Indonesia 

 

Abstract 

This journal covers significant debates on the topic of human activities (af'al ai-'ibad). The study examines 
human strength (istitha'ah) and will (masyi'ah). This is so because every deed is motivated by power and will. 
The issue is whether or not humans are free to choose their actions based on their own will and strength, or if all 
human choices are predetermined by God's qadha and qadhar. The Qadariyah understanding, Jabariyah 
understanding, and Asy'ariah understanding were then born out of this difficulty. Islam's development of the 
Qadariyah thinking was impacted by the free understanding that emerged among Christians. According to 
Jabaryah, Allah swt has predetermined every event that people have, both past and present, including bad luck 
and calamity. People lack free will and free choice, like water flowing in many ways. Just Allah (swt). In 
accordance with Asy'ariah, since God is free and without restrictions and has the nature of jaiz, humans do not 
possess freedom. 
 
Keyword: Islamic Theology, Qadariyah, Jabariyah, Asy'ariah. 
 
Abstrak 
Jurnal ini mencakup perdebatan signifikan tentang topik aktivitas manusia (af'al ai-'ibad). Kajian 
ini mengkaji kekuatan manusia (istitha'ah) dan kemauan (masyi'ah). Hal ini terjadi karena setiap 
perbuatan dimotivasi oleh kekuatan dan kemauan. Persoalannya adalah apakah manusia bebas 
memilih tindakannya berdasarkan kehendak dan kekuatannya sendiri atau tidak, atau apakah 
semua pilihan manusia sudah ditentukan sebelumnya oleh qadha dan qadhar Allah. Paham 
Qadariyah, paham Jabariyah, dan paham Asy'ariyah kemudian lahir dari kesulitan ini. 
Perkembangan pemikiran Qodariyah Islam dipengaruhi oleh paham bebas yang muncul di 
kalangan Kristen. Menurut Jabaryah, Allah swt telah menentukan setiap kejadian yang dialami 
manusia, baik masa lalu maupun masa kini, termasuk musibah dan musibah. Orang tidak 
memiliki kehendak bebas dan pilihan bebas, seperti air yang mengalir dalam banyak cara. Hanya 
Allah (swt). Sesuai dengan Asy'ariah, karena Tuhan itu bebas dan tanpa batasan serta bersifat 
jaiz, maka manusia tidak memiliki kebebasan. 
Keyword:Teologi Islam, Qadariyah, Jabariyah, Asy’ariah. 
 
Pendahuluan 

Khotbah Nabi Muhammad tentang Islam tampaknya difokuskan terutama pada masalah 

iman (aqidah). Berbeda dengan subjek syari'at, topik aqidah lebih banyak mendapat penekanan 

selama periode Mekah ini, menjadikan masalah iman sebagai fokus utama dari ayat-ayat Al-

Qur'an yang diwahyukan saat ini. Mana Khalil al-Qaththan (2004): 86. 

6

mailto:husinsaputra1991@gmail.com


 
 

Unsur-unsur sejarah yang menjadi landasan kajian ini tidak dapat dipisahkan dari 

maraknya faksi-faksi teologis yang beragam dalam Islam. Perpecahan Muslim pertama kali 

terlihat setelah wafatnya Nabi Muhammad. Perselisihan para sahabat tentang siapa yang harus 

menggantikan Rasul sebagai pemimpin menyebabkan konflik yang tidak bisa dihindari. 

Semuanya memiliki nuansa politik, dan ketika topik iman kepada Tuhan muncul, mereka semua 

memasukkan pihak masing-masing sebagai pembela "predikat kebenaran". 

Ekspansi Islam ke Timur dan Barat telah menyebabkan terbentuknya banyak sistem 

pemikiran. Muslim pertama kali menemukan ide dan prinsip agama lain, khususnya filsafat 

Yunani. Sebagaimana diketahui, daerah-daerah yang memeluk agama Islam, khususnya di Barat, 

adalah daerah-daerah yang sebelumnya pernah diduduki oleh bangsa Romawi (Yunani). 

 
Metode Penelitian 

Dengan teknik analisis isi, penelitian ini menggunakan metodologi kualitatif dan jenis 

literature review. Menurut Metode Penelitian Pendidikan, penelitian kepustakaan adalah jenis 

penelitian yang dilakukan dengan cara membaca buku, majalah, dan sumber data lainnya untuk 

mengumpulkan informasi dari berbagai literatur, baik di perpustakaan maupun lokasi lain. 

Karena setidaknya ada sejumlah faktor yang mendasari, penulis penelitian ini menggunakan 

metodologi penelitian kepustakaan. Pertama, harus diakui bahwa sumber data lapangan tidak 

selalu tersedia. Ada kalanya satu-satunya sumber data adalah sumber tertulis, seperti buku, jurnal, 

atau bahan tertulis lainnya. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Pemikiran Aliran Jabariyah 

Pengertian dan Asal-usul Jabariyah 

Penelitian ini menggunakan metodologi kualitatif dan pendekatan analisis isi dengan 

bentuk tinjauan pustaka. Metode Penelitian Pendidikan menjelaskan bahwa penelitian 

kepustakaan adalah jenis penelitian yang dilakukan dengan cara membaca buku, majalah, dan 

sumber informasi lainnya untuk mengumpulkan informasi dari berbagai karya sastra, baik 

perpustakaan maupun di tempat-tempat di mana nama jabariyah berasal dari kata jabara, yang 

berarti untuk memaksa. Cara pandang ini disebut fatalisme atau predestinasi dalam bahasa 

Inggris (Harun Nasution, 1986:33). Ide fatalisme adalah keyakinan bahwa segala sesuatu berada 

di bawah kendali takdir, sedangkan takdir adalah takdir, menurut kamus John M. Echols (John 

M. Echols, 2006: 234). 

Menurut kamus Munjid, istilah Jabariyah berasal dari bahasa Arab jabara yang artinya 

memaksa seseorang untuk melakukan sesuatu. Al-Jabbar, yang diterjemahkan sebagai "Allah 

Memaksa," adalah salah satu sifat Allah. Sebaliknya, menurut Jabariyah, itu berarti kekafiran 

terhadap tindakan manusia dan menempatkan seluruh iman kepada Tuhan. Oleh karena itu, 

implikasi keseluruhannya adalah bahwa aktivitas manusia telah ditentukan sebelumnya oleh 

Dewa Qodo dan Qadar lainnya. Manusia melakukan perbuatan di bawah pengaruh (majbur) 

Tuhan lain Qodo dan Qadar, menurut Rosihan Anwar (2006). Karena setidaknya ada beberapa 

faktor yang mendasari dalam penelitian ini, maka penulis menggunakan pendekatan penelitian 

kepustakaan untuk mendapatkan informasi. 

7



 
 

Pertama, harus diakui bahwa sumber data lapangan tidak selalu tersedia. Ada kalanya 

satu-satunya sumber data adalah sumber tertulis, seperti buku, jurnal, atau bahan tertulis lainnya. 

Jabariyah mengacu pada manusia sebagai makhluk yang dipaksa untuk menghadap 

Tuhan dalam konteks pemikiran kalam. 

Jabariyah dalam pandangan Syahrastani merupakan konsep yang secara fundamental 

menolak amalan hamba dan menyerahkannya kepada Allah SWT. Dengan kata lain, hanya 

Tuhan yang memutuskan apa yang harus dilakukan; manusia sama sekali tidak memiliki andil 

dalam menjalankan perbuatannya. 

Jabariyah, menurut Harun Nasution, adalah keyakinan yang berpandangan bahwa semua 

perbuatan manusia telah ditentukan oleh qadha dan qadar Allah sejak awal. Ide kuncinya di sini 

adalah bahwa setiap tindakan yang kita lakukan sebagai manusia tidak didorong oleh kehendak 

bebas kita sendiri, melainkan hasil dari kuasa dan kehendak Tuhan yang kreatif. Dalam situasi 

ini, manusia tidak memiliki pilihan untuk bertindak karena mereka tidak memiliki kapasitas. Ada 

yang menyatakan bahwa Jabariyah adalah rangkaian manusia yang menjadi wayang, dengan 

Tuhan sebagai pengaturnya (Harun Nasution, 1986:31). 

Tidak ada penjelasan konklusif tentang asal-usul sekte Jabariyah. Ide ini, menurut Abu 

Zahra, dikembangkan pada masa Bani Umayyah dan para sahabat (Tim, Encyclopedia of Islam, 

1997: 239). Al-Ja'd Ibn Dirham adalah orang pertama yang menarik perhatian gagasan Jabariyah 

ini dalam sejarah teologi Islam. Jahm Ibn Safwan dari Khurasan, bagaimanapun, adalah orang 

yang menciptakannya setelah itu. Kelompok Murji'ah Jahmiyah dirintis oleh Jahm Ibn Safwan. 

Dia adalah anggota aktif dari oposisi terhadap otoritas Umayyah. 

Sebagai Shurayh ibn al-sekretaris, Harits Jahm, seorang siswa di sekolah Jabariyah, 

mengambil bagian dalam pemberontakan melawan Bani Umayyah dan menciptakan kelompok 

al-Jahmiah di antara Murji'ah. Jahm ditahan setelah pertempuran itu dan dijatuhi hukuman mati 

pada 131 H. Filsafat Jabariyah terpecah menjadi tiga firqoh setelah kematiannya, yaitu Jabariyah 

Jahamiyah (ekstrim), Jaham Najjamiyah (moderat), dan Jabariyah Dhirariyah (Harun Nasution, 

1986: 35). 

Selain dua orang ini, ada satu lagi nama yang cukup terkenal di kalangan Jabariyah, yaitu 

al-Husein Ibn Mahmud al-Najjar, anggota kelompok Jabariyah yang dianggap moderat. Para 

pemimpin Jabariyah ini mendukung ideologi yang sepenuhnya bertentangan dengan apa yang 

dianjurkan oleh Ma'bad dan Ghailan. 

Menurut sudut pandang yang berbeda, pemahaman ini seharusnya berkembang sebelum 

Islam masuk ke masyarakat Arab. Gaya hidup orang-orang Arab yang tinggal di gurun Sahara 

memiliki dampak yang signifikan bagi mereka. Ternyata terik matahari, sedikit air, dan udara 

panas di pusat bumi tidak dapat mendukung pertumbuhan pohon dan tanaman produktif; 

sebaliknya, hanya sedikit pohon yang kokoh dan rerumputan kering yang dapat menahan 

panasnya musim dan udara yang kering (Harun Nasution, 1986:35) 

Orang-orang Arab, menurut Harun Nasution, tidak melihat cara untuk mengubah 

lingkungan di sekitar mereka untuk menjalani kehidupan yang mereka inginkan dalam skenario 

seperti itu. Dalam menghadapi tantangan hidup, mereka merasa tidak berdaya. Sebagai hasil dari 

ketergantungan mereka yang tinggi pada Alam, mereka mampu memahami fatalisme. 

Ja'd bin Dirham awalnya memperkenalkan ide ini, dan Jahm bin Shafwan dari Khurasan 

kemudian menyebarkannya. Jahm diakui sebagai orang yang memulai sekte Jahmiyah di 

8



 
 

kalangan Murji'ah dalam sejarah teologi Islam. Dia biasanya mengikuti Suraih bin Al-Haris 

dalam pemberontakan melawan Bani Umayyah sebagai sekretarisnya. Al-Doktrin Jabar benar-

benar muncul di hadapan dua individu tersebut di atas. Kejadian-kejadian historis ini merupakan 

indikasi dari benih-benih tersebut: 

Nabi pernah menemukan perselisihan antara dia dan seorang teman tentang masa depan 

Tuhan. Untuk menghindari kesalahpahaman tentang firman Allah tentang takdir, Nabi 

menghentikan mereka dari memperdebatkan masalah tersebut. (1987: 27–29; Aziz Dahlan.) 

1. Khalifah Ketika seseorang ketahuan mencuri, Umar bin Khattab menahan mereka. Ketika 

ditanya, pencuri itu menjawab, "Tuhan telah memilih saya untuk mencuri." Ketika Umar 

mendengar ini, dia marah dan percaya bahwa pria itu telah berbohong kepada Tuhan. Umar 

menghukum pencuri itu dengan dua cara berbeda. Pertama, hukuman potong tangan. Kedua, 

cambuk sebagai semacam hukuman karena mengeksploitasi gagasan takdir Tuhan (Ali 

Mustafa al-Ghurabi. 

2. Ketika Ali bin Abu Thalib ditanya tentang qadar Allah tentang hukuman dan pahala. Apakah 

tidak akan ada pembalasan jika (ekspedisi ke pertempuran Siffin) terjadi dengan qadha dan 

qadar Allah adalah pertanyaan yang diajukan. Kemudian Ali menjelaskan bahwa qadha dan 

qadar Allah bukanlah suatu keharusan. Jika qadha dan qadar melibatkan paksaan, maka tidak 

akan ada ganjaran atau hukuman, janji dan ancaman Allah tidak akan berlaku, dan tidak akan 

ada pujian bagi orang-orang saleh atau hukuman bagi orang-orang yang berbuat dosa. 

3. Pandangan tentang al-Jabar semakin mengemuka selama pemerintahan daulah Umayyah. 

Penduduk Suriah yang konon meyakini Jabariyah, mendapat tanggapan tertulis dari Abdullah 

bin Abbas dalam suratnya. 

4. Ada yang mengklaim bahwa kebangkitan aliran Jabariyah dipengaruhi oleh ide-ide asing, 

termasuk pengaruh Yudaisme pada mazhab Qurra dan Kristen pada mazhab Yacobit. 

 
Tokoh dan Pemikiran Jabariyah 

Sebelum melangkah lebih jauh dengan pembahasan para tokoh dan filosofi Jabariyah, 

penting untuk dipahami dengan seksama apakah ada beberapa kategori mazhab, seperti klaim 

Hanafi dalam bukunya as-Syihritsani. Pengelompokannya adalah sebagai berikut: 

Sifat-sifat Tuhan dan kesatuan sifat-sifat-Nya. Sekolah Asy-'Ariyah, Karramiah, 

Mujassimah, dan Mu'tazilah semuanya muncul dari perbedaan pendapat tentang masalah ini. 

Qadar dan Keadilan Allah. Kelompok-kelompok seperti Qodariah, Nijariah, dan 

Jabariyah lahir dari perbedaan pendapat mengenai hal ini. 

Keutamaan nabi dan imam, Sama' dan Akal (artinya jika baik dan buruk hanya diterima 

dari syara atau dapat ditemukan dalam pikiran), dan Sama' dan Sama' dan Akal (khilafah). Syi'ah, 

Khawarij, Mu'tazilah, Karramah, dan Asy'Ariyah termasuk sekte-sekte yang muncul akibat 

masalah ini (M. Hanafi, 1992: 58). 

Asy-Syahratsani membagi Jabariyah menjadi dua kategori: berlebihan dan sedang. 

Keyakinannya bahwa semua perilaku manusia dipaksakan olehnya daripada berasal dari pilihan 

bebasnya sendiri adalah salah satu ajaran Jabariyah yang paling radikal. Misalnya, jika seseorang 

mencuri, itu bukan karena kehendaknya sendiri, melainkan karena kehendak Tuhan, atau qadha, 

untuk melakukannya (Harun Nasution, 1986: 286-287). 

Orang-orang ini adalah di antara para pemimpin Jabariyah yang paling ekstremis: 

9



 
 

1. Abu Mahrus Jaham Bin Shafwan, juga dikenal sebagai Jahm bin shofwan, adalah nama 

lengkapnya. Tinggal di Kuffah, dia dari Khurasan 

Berikut ini adalah pandangan Jaham tentang; 

a. Baik surga maupun neraka bersifat sementara. Tapi bagi Tuhan, tidak ada yang bertahan 

selamanya. 

b. Iman adalah ma'rifat, atau pembenaran batin. Dalam hal ini, dia berbagi sekte Murjiah 

c. Firman Tuhan adalah sesuatu yang hidup. Berbicara, mendengar, dan melihat hanyalah 

sebagian kecil dari indera manusia yang paling suci dibandingkan dengan Allah (Taib 

Thakhir Abd. Mu'in, 1980:102) 

d. Karena hal itu akan membuat Allah menyerupai makhluk, Allah tidak memiliki sifat-sifat 

negatif. Mu'tazilah memiliki pandangan yang sama dengan yang satu ini. 

e. Bid'ah Jabr, atau pernyataan bahwa manusia kekurangan semua kemauan dan motivasi 

karena Allah SWT memaksa mereka untuk memilikinya, adalah penegasan bahwa ini 

benar. 

f. Bid'ah irja', atau pemikiran bahwa iman yang berdasarkan ma'rifat saja sudah cukup. Siapa 

pun yang mengungkapkan kekafiran secara lisan tidak secara otomatis memenuhi syarat 

sebagai kafir karena kekafiran tidak mengurangi iman, semua hamba memiliki tingkat 

iman yang sama, dan kekafiran dan iman hanya ada di dalam hati dan tidak terwujud dalam 

tindakan. 

g. Jamal bin Dirham Dia dibesarkan di sebuah keluarga Kristen di mana teologi sering 

dibahas. Dia tinggal di Damaskus dan merupakan maulana dari keturunan Hakam. 

Gubernur Kufah, Khalid bin Abdullah El-Qasri, memenggalnya. Daftar alasan berikut 

menunjukkan bagaimana doktrin utama Ja'ad secara umum sama dengan Jahm Al-idea 

Ghuraby's; 1) Al-Qur'an adalah merek baru karena ia adalah makhluk hidup. Tuhan tidak 

dapat dikreditkan dengan menciptakan sesuatu yang baru. 2) Berbicara, mendengar, dan 

melihat bukanlah sifat-sifat Allah yang dimiliki oleh makhluk. 3) Tuhan memaksakan 

kehendaknya pada manusia 

 

Mazhab jabariyah moderat berpandangan bahwa Tuhan memang menghasilkan aktivitas 

manusia, termasuk perilaku baik dan jahat, berbeda dengan mazhab ekstremis. Namun, orang-

orang terlibat. Angka-angka berikut mewakili Jabariyah moderat: 

1. Husain bin Muhammad An-Najar lebih dikenal sebagai An-Najar, dan diikuti oleh 

sekelompok orang yang dikenal sebagai An-Najariyyah atau Al-Husainiyah. Meskipun 

Najjariyyah terpecah menjadi beberapa faksi kecil (Barghutsiyah, Za'faraniyah, dan 

Mustadrikah), mereka memiliki ide dasar yang sama dengan mazhab Jabariyah. 

2. Diantara pendapat-pendapatnya adalah sebagai berikut; 

a. Semua aktivitas manusia adalah hasil dari ciptaan ilahi, tetapi manusia berperan dalam 

mewujudkannya. Itulah yang disebut oleh teori Al-Asy'ry sebagai kasab. 

b. Di akhirat, Tuhan tidak dapat dilihat, tetapi menurutnya Tuhan hanya dapat dilihat oleh 

manusia melalui transfer potensi hati (ma'rifat) ke mata (Harun Nasution, 1986:35). 

c. Adh-Dhirar, atau Dhirar Bin Amr, adalah nama lengkapnya. Seperti Husein an-Najjar, dia 

percaya bahwa orang bukan hanya boneka yang dikendalikan oleh dalang; sebaliknya, 

mereka berpartisipasi dalam pemenuhan perbuatan mereka sendiri daripada dipaksa 

10



 
 

untuk melaksanakannya. Dhirar menyatakan bahwa indra keenam dapat digunakan untuk 

melihat Tuhan di akhirat jika mengacu pada ru'yat Tuhan di sana. 

 
Dalil-Dalil yang menjadi Dasar Ajaran Jabariyah 

Selain perbedaan pendapat tentang asal usul aliran ini, Al-Qur'an memiliki banyak ayat 

yang menjelaskan latar belakang yaitu: QS ash-Shaffat: 96, QS al-Anfal: 17, Q.S. al-Insan: 30 

dan Q.S. al-An’am: 112. 

 
Pemikiran Aliran Qodariyah 

Pengertian dan Asal-usul Qodariyah 

Istilah Arab qadara, yang menunjukkan kemampuan dan kekuatan, adalah asal kata 

qadariyah. Istilah "Qadariyah" mengacu pada komunitas yang percaya pada qudrah manusia, 

atau kemampuan untuk bertindak sesuai dengan kehendaknya sendiri, daripada gagasan bahwa 

orang harus mematuhi qadar, atau aturan Allah (Alkhendra, 2000: 43). Pengertian ini dalam 

bahasa Inggris disebut free will and free act (Harun Nasution, 1986: 33). 

Menurut mazhab ini, setiap orang adalah pencipta semua perbuatannya. Seseorang 

memiliki kebebasan untuk memilih apakah akan melakukan atau tidak melakukan sesuatu. 

Kebebasan dan kontrol yang dimiliki manusia atas bagaimana mereka memilih untuk bertindak 

ditekankan oleh aliran ini. Menurut Harun Nasution, aliran ini dihasilkan dari pengetahuan 

bahwa manusia memiliki kemampuan untuk melaksanakan kehendaknya sendiri dan bukan dari 

pengetahuan bahwa manusia dipaksa untuk mematuhi qadar Tuhan (Harun Nasution, 1986:33). 

Menurut Ahmad Amin sebagaimana dilansir Hadariansyah, orang yang beriman pada 

Qadariyah adalah mereka yang mengatakan bahwa orang tersebut memiliki kemampuan 

persuasi dan memiliki self sense yang kuat. Manusia mampu melakukan kerja, termasuk semua 

kerja baik dan buruk (Harun Nasution, 1986: 33). 

Masih diperdebatkan dan tidak jelas bagaimana sekolah Qadariyah muncul. Namun, 

para teolog lain menegaskan, sesuai dengan Ahmad Amin, bahwa Qadariyah pada awalnya 

didirikan oleh Ma'bad al-Jauhani dan Ghilan ad-Dimasyqi pada sekitar tahun 70 H/689M. 

Wawasan ini diperoleh Ma'bad al-Juhani dan Ghailan dari seorang Kristen yang masuk 

Islam di Irak, menurut Ibnu Nabatah dalam bukunya Syarh al-'uyun (Ahmad Amin, 1965:255). 

Saya baik-baik saja, tapi dia masuk politik dan mendukung 'Abd al-Rahman Ibn Ash'as dalam 

penentangannya terhadap kekuasaan Umayyah. Pada tahun 80 H, Ma'bad meninggal dunia. Al-

Hajjaj, seorang gubernur Bani Umayyah yang terkenal karena kekejaman dan berdarah 

dinginnya, mengeksekusinya. 

Teks lain yang ditemukan oleh W. Montgomery Watt mengklaim bahwa Hasan al-Basri, 

yang menulis buku ar-Risalah untuk Khalifah Abdul Malik pada tahun 700 M, mengandung 

konsep Qadariyah (Rosihan Anwar, 2006:70). 

Dari segi politik, keberadaan mazhab Qodariyah dipandang sebagai protes terhadap 

politik Bani Umayyah, sehingga keberadaannya di wilayah mereka terus dikepung. diurus di 

Muktazilah (Yusran Asmuni, 1996:74). 

Tantangan dari khalifah 'Umar Ibn 'Abd al-'Aziz membuat Ghailan kesulitan 

menyebarkan qadariyah di Damaskus setelah Ma'bad wafat. Tindakannya, yang telah berhenti 

pada saat itu, tidak dilanjutkan sampai 'Umar meninggal. Namun, Hisyam 'Abd al-Malik 

11



 
 

akhirnya memutuskan untuk mengeksekusinya. Sebelum hukuman dieksekusi, terjadi diskusi 

tentang kesepahaman yang dihadirkan Ghailan antara Ghailan dan Awza'i, dan Hisyam ada di 

sana (Harun Nasution, 1986: 34). 

Firqah qadariyah menyatakan bahwa Allah tidak mengetahui perbuatan hamba-hamba-

Nya dan bahwa Dia tidak memberi rezeki kepada makhluk-Nya. Dengan berbaikan dan 

berbaikan lagi, mereka berpendapat bahwa tidak ada takdir dan menolak iman. Mereka 

mengklaim bahwa Tuhan hanya memiliki pengetahuan tentang peristiwa setelah peristiwa itu 

terjadi dan bahwa Dia tidak menentukan atau mengetahui apa pun sebelum mereka. 

Pemeriksaan kontroversi Qodariyah dan pembahasan keyakinan Mu'tazilah terjalin 

dalam kitab Al-Milal wa Al-Nihal, sehingga semakin sulit untuk membedakan antara kedua 

mazhab tersebut. Selain itu, Ahmad Amin mencatat, karena Mu'tazilah menggunakan ilmu ini 

sebagai salah satu keyakinannya sendiri, maka doktrin qadar lebih sering diterapkan oleh mereka. 

Karena kedua mazhab ini sepakat bahwa manusia memiliki kapasitas untuk melakukan aktivitas 

tanpa pertolongan Tuhan, sebagian orang juga menyebut Qodariyah sebagai Mu'tazilah. 

 
Asal-Usul Kemunculan Qadariyah 

Pendapat Ahmad Amin 

Siapa yang memainkan Qadariyah dan kapan mereka pertama kali muncul? Ini adalah 

dua topik yang masih bisa didiskusikan. Para teolog mengklaim bahwa Ma'bad Al-Jauhani dan 

Ghailan Ad-Dimasyqy adalah orang-orang yang awalnya mengangkat Qadariyah, menurut 

Ahmad Amin. Ma'bad telah belajar di bawah Hasan Al-Basri dan merupakan atba 'tabi'i yang 

dapat dipercaya. Sedangkan Ghalian adalah seorang orator terkenal dari Damaskus, dan ayahnya 

menjabat sebagai maula Usman bin Affan (Harun Nasution, 1986: 31). 

 
Pendapat Ibnu Nabatah 

Menurut Ahmad Amin yang mengutip Ibn Nabatah dalam bukunya Syarh Al-Uyum, 

orang Irak yang awalnya Kristen sebelum menjadi Muslim dan kemudian kembali memeluk 

agama Kristen adalah yang pertama kali memunculkan doktrin Qadariyah. Pemahaman ini 

diperoleh dari individu ini oleh Ma'bad dan Ghailan. Susan adalah orang Irak yang berbicara 

dengan Al Auza'i dan mendapat informasi dengan nama Muhammad Ibn Syu'ib. 

 
Pendapat W. Montgomery 

Sementara itu, W. Montgomery Watt menemukan catatan lain dalam tulisan Jerman oleh 

Hellmut Ritter yang dicetak di majalah Der Islam pada tahun 1933. Artikel ini menunjukkan 

bagaimana Hasan Al-Basri menulis kitab Risalah untuk Khalifah Abdul Malik, termasuk mereka 

yang tidak. Qodariyah, dan bagaimana isinya tentang pandangan dunia Qadariyah. Ini adalah 

topik kontroversi, namun jelas dari catatannya dalam Risalah ini bahwa ia berpendapat bahwa 

orang memiliki kebebasan untuk memilih untuk berbuat baik atau salah. 

Menurut Watt, Ma'bad Al-Jauhani dan Ghailan Ad-Dimasyqi adalah penganut 

Qadariyah yang hidup setelah Hasan Al-Basri. Sangat mungkin Hasan Al-Jauhani membangun 

pemahaman Qadariyah ini pada awalnya, jika dikaitkan dengan Adz-klaim Dzahabi dalam Mizan 

Al-I'tidal, yang dikutip Ahmad Amin dan mengatakan bahwa Ma'bad Al-Jauhani telah 

mempelajarinya. dengan Hasan Al Bashri. Bashri, akibatnya, klaim yang dibuat oleh ibn Nabatah 

12



 
 

dalam Syahrul Al-Uyun bahwa Fahan Qadariyah adalah keturunan seorang Kristen Irak yang 

masuk Islam sebelum kembali ke Kristen, adalah produk dari memanipulasi mereka yang tidak 

setuju dengan pemahaman ini untuk membuat mereka tidak peduli dengan Qodariyah. 

Selain itu, menurut Kremer, yang dikutip oleh Ignaz Goldziher, ada kontroversi di 

antara gereja-gereja timur tentang titik teologis Qadariyah yang memenuhi pemikiran para 

teolognya. 

Menelaah pernyataan Ahmad Amin bahwa sulitnya menelusuri asal-usul Qadariyah lebih 

baik jika dikaitkan dengan pertanyaan kapan Qadariyah pertama kali muncul. Karena begitu 

banyak pendukung Qadariyah pada saat itu, pin sebelumnya tidak bisa menyepakati masalah ini. 

Bukti bahwa gerakan ini terjadi pada resital Hasan Al-Bashri hadir dengan beberapa dari mereka 

di Irak. Ibn Nabatah mendukung klaim ini, dengan mengatakan bahwa pendukung pertama 

pandangan ini adalah seorang Kristen Irak yang telah masuk Islam. Ma'bad dan Ghallian 

mengadopsi sudut pandang ini. Yang lain mengklaim bahwa Damaskus adalah tempat ide ini 

berasal. diduga dibawa oleh mereka yang sering bekerja di istana. 

 
Doktrin-Doktrin Qodariyah 

Pemeriksaan masalah Qodariyah dan pembahasan doktrin Mu'tazilah digabung dalam 

kitab Al-Milal wa An-Nihal, sehingga semakin sulit untuk membedakan kedua mazhab ini. 

Ahmad Amin mengatakan bahwa Mu'tazilah lebih sering membahas pengertian qadar karena 

menurut tafsir ini juga merupakan salah satu doktrin mereka. tanpa campur tangan supernatural, 

tindakan. 

 
Manusia Mempunyai Qudroh 

Menurut Ali Mushthafa Al Gurobi, “Sesungguhnya Allah telah menciptakan manusia 

dan memberinya kekuatan agar dia dapat menyelesaikan apa yang telah Allah paksakan 

kepadanya, karena jika Allah membebani suatu beban kepada manusia, maka beban itu sia-sia, 

sedangkan kesia-siaan itu untuk Tuhan, seharusnya tidak terjadi, menurut saya. 

Qudrat yang dimiliki manusia merupakan fokus pemahaman Qodariyah. Tetapi ada 

perbedaan antara kodrat ilahi dan kodrat manusia. Qudrat Tuhan tidak terhitung, tidak berubah, 

dan hadir secara abadi dalam substansi Tuhan. Sifat manusia bersifat sementara; itu tumbuh dan 

menyusut dengan waktu dan memiliki potensi untuk menghilang. 

Harun Nasution memaparkan pandangan Ghailan tentang falsafah Qadariyah yang 

menegaskan hak pilihan manusia. Manusia sendiri terlibat dalam atau menahan diri dari 

menggunakan perilaku, keterampilan, dan kapasitas mereka sendiri. An-Nazzam, salah satu 

tokoh Qodariyah lainnya, mengatakan bahwa masyarakat memiliki wewenang dan kendali atas 

segala aktivitasnya. 

Jelas dari beberapa teori di atas bahwa semua perilaku manusia ditentukan oleh individu. 

Manusia memiliki kekuatan untuk melakukan tindakan apa pun yang mereka pilih sendiri, 

apakah itu baik atau jahat. Oleh karena itu, ia berhak atas imbalan atas kebaikan yang telah 

dilakukannya serta berhak untuk dihukum atas kejahatan yang telah dilakukannya. Ia juga berhak 

atas imbalan atas kebaikan yang telah dilakukannya. 

 

 

13



 
 

Pendapat Aliran Qodariyah Tentang Taqdir 

Anggapan bahwa nasib manusia telah ditentukan sebelumnya bukanlah bagaimana 

Qadariyah melihat takdir, seperti yang dipahami secara umum oleh orang-orang Arab saat itu. 

Manusia hanya bertindak sesuai dengan takdir yang telah ditentukan baginya sejak awal. 

Menurut mazhab Qodariyah, takdir adalah sifat Allah yang telah ditetapkan-Nya sejak awal bagi 

alam semesta dan seluruh penyusunnya, terutama hukum, yang dalam Al-Qur'an dikenal sebagai 

sunatullah. 

Berdasarkan kehendak bebasnya sendiri dan bukan atas rencana Tuhan, seseorang 

diganjar dengan baik dengan pahala surga di akhirat atau diganjar dengan hukuman dengan 

pahala neraka di akhirat. Fakta bahwa orang menoleransi penyiksaan atau perilaku tidak pantas 

lainnya yang dilakukan di luar kehendak mereka atau tanpa persetujuan mereka sangat tidak 

dapat diterima (Rosihan Anwar, 2006: 73). 

Manusia secara alami memiliki takdir yang telah ditentukan sebelumnya yang tidak dapat 

diubah. Manusia dibatasi oleh keterbatasan fisiknya untuk sekedar mematuhi hukum alam. 

Misalnya, Tuhan telah menetapkan sebelumnya bahwa baik manusia maupun ikan tidak dapat 

berenang di perairan terbuka. 

Manusia juga tidak berdaya. Manusia dimaksudkan untuk memiliki pikiran yang kreatif, 

seperti seekor gajah yang dapat membawa ratusan kilogram muatan, dan bagian tubuh lainnya 

juga mampu melatih secara efektif sehingga tampak membangun sesuatu, dengan daya berpikir 

kreatif. Apa yang dimiliki ikan, manusia bisa meniru. Dia juga bisa berenang di laut lepas. Seperti 

gajah, manusia mampu menciptakan berbagai barang yang akan membantu membawa barang-

barang besar. 

Lebih dari itu, ini adalah wilayah di mana manusia memiliki kebebasan paling banyak. 

Derajat kebebasan manusia adalah satu hal yang sangat mustahil untuk diketahui. Siapa yang 

membatasi kapasitas imajinasi manusia? Atau, dengan kata lain, sejauh mana kreativitas manusia? 

Qodariyah berpendapat bahwa tidak ada pembenaran untuk membangunkan semua 

aktivitas manusia kepada aktivitas Tuhan berdasarkan pemahaman ini. 

Hampir semua keyakinan Qadariyah bertentangan dengan pemahaman Ahlu al-sunnah 

wa Al-Jama'ah. Adapun pengertian qadariyah antara lain sebagai berikut: 

1. Mengambil sikap bahwa manusia adalah entitas yang mandiri dengan tingkah laku dan segala 

tingkah lakunya masing-masing, baik yang baik maupun yang jahat. Mereka berpandangan 

bahwa tanpa pertolongan Allah, manusia mampu memilih nasibnya sendiri. Oleh karena itu, 

daripada ditentukan oleh takdir, manusia memilih masuk surga atau neraka. Inti ajaran 

keyakinan qadariyah adalah pengetahuan ini (Alkhendra, 2000: 44). 

2. Menurut qadariyah, Allah itu Esa dalam arti tidak memiliki sifat-sifat Azaly, seperti hikmah, 

kudrah, dan kehidupan. Mereka berpendapat bahwa alih-alih mengandalkan kualitas qadim-

Nya, Allah hidup dengan substansi-Nya, memahami segala sesuatu melaluinya, dan memiliki 

otoritas melaluinya. Selain itu, mereka menegaskan bahwa jika Allah memiliki qadim ini, 

maka untuk menyatakan bahwa Dia adalah beberapa adalah setara. 

3. Takdir adalah anugerah dari Allah SWT untuk aturan alam semesta yang telah ada sejak awal 

waktu, hukum seperti matahari terbit di timur dan bumi berputar, yang disebut sebagai 

sunnatullah dalam Al-Qur'an. mengesampingkan perilaku dan tindakan manusia. 

14



 
 

4. Qodariyah berpendapat bahwa meskipun Allah tidak menurunkan agama, akal manusia 

mampu memahami apa yang baik dan apa yang berbahaya. Agama tidak mengubah sesuatu 

menjadi baik atau jahat hanya karena ia memerintahkan atau melarangnya. Bahkan perintah 

dan larangan agama secara alami mengikuti aturan umum bahwa segala sesuatu berbahaya 

dan agama melarangnya. 

 
Sebenarnya ada perbedaan pendapat tentang bagaimana mendekati dilema takdir dalam 

sekte Qadariyah. Ada sekte qadariyah yang berpendapat bahwa sementara kejahatan berasal dari 

manusia, kebaikan berasal dari Allah Ta'ala. Perspektif ini setara dengan anggapan ada dua 

pencipta. Beberapa berpendapat bahwa Sang Pencipta sendiri adalah pelaku dari semua 

kebaikan dan kejahatan. Beberapa faksi qadariyah lainnya mengklaim bahwa setelah 

menciptakan makhluk, Allah selanjutnya memberi mereka kemampuan untuk berperilaku 

sesuka mereka tanpa bimbingan tambahan dari-Nya. Menurut pemahaman ini, setelah 

menciptakan alam semesta, Allah tidak melakukan apa-apa selain mengamati kejadian-kejadian 

alam. 

Teguran terhadap qadariyah muncul sebagai akibat dari keyakinan dan konsepsi tersebut. 

Rasulullah bersabda, “Qadariyah adalah orang-orang Majus dari umat ini,” sebagaimana 

diriwayatkan oleh Abdullah bin Umar r.a. “Tapi kemiripan mereka dengan orang Majus cukup 

nyata,” tulis Ibn Abi 'Izz al-Hanafi dalam bukunya al-Aqidah ath-Thahaawiyah (hal.524). "Jika 

mereka kuat, jangan kunjungi mereka, dan jika mereka meninggal, jangan lihat tubuh mereka." 

Mereka sebenarnya memiliki keyakinan yang lebih buruk daripada orang Majus. Karena 

qadariyah berpendapat bahwa ada banyak pencipta, sedangkan orang Majus hanya percaya pada 

dua pencipta. 

Imam Al-Au'zai dikutip mengatakan sebagai berikut dalam kitab Al Ibana al-Kubra Li 

Ibni Batha: 

  القدرية خصماء الله عز وجل في الأرض 

"Qadariyyah adalah musuh Allah di dunia" 

Musuh Allah dalam konteks ini mengacu pada musuh takdir Allah, yang meliputi baik 

dan buruk. Perilaku manusia juga datang dalam dua rasa: baik dan negatif. 

Ibn Abi 'Ashim mengutip Sa'ad bin Abd al-Jabbar dalam kitab As-Sunnah, yang 

mengatakan: "Menurut Imam Malik bin Anas, faksi Qadariyyah diperintahkan untuk bertobat, 

dalam kata-katanya. dihukum mati". 

Jelas dari fakta di atas bahwa penafsiran kelompok Qodariyyah seperti itu salah dan 

menyesatkan. Oleh karena itu, umat Islam harus berhati-hati di sekitar individu atau organisasi 

yang memiliki pandangan yang sama. Tuhan Yang Mahakuasa tidak dapat membiarkan apa pun 

masuk dengan kekuatan-Nya tanpa persetujuan-Nya. Meskipun setiap hamba memiliki 

keinginan dan kehendak mereka sendiri, mereka semua tetap berpegang pada keinginan dan 

kehendak Allah. Manusia mampu menjalankan haknya atas kebebasan, tetapi hanya Allah saja 

yang memiliki kebebasan yang mengalir dari kehendak dan keinginan-Nya. 

 

 

 

15



 
 

Dalil-Dalil yang menjadi Dasar Ajaran Qodariyah 

Ide-ide ini sudah mendarah daging dalam pemikiran Islam itu sendiri. Keyakinan 

Qadariyah didasarkan pada sejumlah argumen yang ditemukan dalam Al-Qur'an. Justifikasi 

tersebut antara lain: Dalam surat Al-Kahfi ayat 29: Qs.Ar-raad:11: Qs.An-Nisa’:111: Q.S. al-

Fussilat: 40 dan Q.S. Ali Imran: 164 

 
Pemikiran Aliran Al-Asy’ari  

Mazhab Muktazilah menjadi titik fokus pemikiran kalam saat itu, yang memperkenalkan 

nalar rasional, sebelum mazhab Asy'ariyyah muncul. Namun, pemikiran rasional muktazilah 

hanya dapat dipahami oleh orang yang terpelajar, sedangkan ajaran ini sulit untuk dipahami oleh 

orang yang tidak berpendidikan. 

Sebuah teologi baru dan ajarannya didirikan oleh Abu al-Hasan bin Ismail al-Asy'ari, 

yang pada awalnya adalah pengikut mazhab Muktazilah, dengan mengikuti jalur antara akal dan 

naql dengan referensi berdasarkan Al-Qur'an dan al qur'an as sunnah. Yang mana dari ajaran 

tersebut berkembang menjadi aliran ahl as-sunnah wal jama'ah dan terus berdampak pada dunia 

Islam saat ini. 

 
Awal muncul aliran asy’ariyyah 

Dalam Perang Siffin, pihak Sayyidina Ali mengirim Imam Abu Hasan al-Asy'ari sebagai 

utusan tahkim. Pada tahun 260 H, ia lahir di Basrah. Dia awalnya menerima instruksi dari Abu 

Ali Al-Jubbai, seorang guru muktazilah. Bahkan, dia mengadopsi filosofi muktazilah pada waktu 

itu dan, pada saat dia berusia 40 tahun, telah mengalihkan kesetiaannya ke arah pandangan 

otoritas fikih. 

Ia sejenak memikirkan ajaran muktazilah sambil menerapkan ilmu para ahli fiqh dan 

hadis. Dia menghabiskan 15 hari di rumah ketika dia berusia 40 tahun untuk merenungkan 

masalah ini. Dia naik podium di masjid di Basra pada hari Jumat dan secara resmi 

mengumumkan posisinya menuju muktazilah. Ibn Askair mengklaim bahwa pengakuan Asy'ari 

bahwa ia berfantasi tentang bertemu Nabi sebanyak orang lain adalah alasan mengapa Asy'ari 

meninggalkan mu'tazilah. 

Ia sejenak memikirkan ajaran muktazilah sambil menerapkan ilmu para ahli fiqh dan 

hadis. Dia menghabiskan 15 hari di rumah ketika dia berusia 40 tahun untuk merenungkan 

masalah ini. Dia naik podium di masjid di Basra pada hari Jumat dan secara resmi 

mengumumkan posisinya menuju muktazilah. Ibnu Askair menegaskan bahwa pengakuan 

Asy'ari, di mana ia mengaku telah bermimpi tiga kali bertemu Nabi, menjadi penyebab 

kepergiannya dari mu'tazilah (Abdul Razak & Rosihun Amin, 2012: 147). 

Jika berbicara tentang ide-ide teologis Asy'ari, pada dasarnya merupakan upaya untuk 

menggabungkan formulasi mu'tazilah dan ortodoks yang ekstrim. Aktualisasi rumusan tersebut 

cukup menunjukkan kecenderungan reaksioner mu'tazilah. Teologi kullabiah memiliki 

pengaruh terhadap cara berpikir sintetik ini (teologi Sunni yang dipelopori oleh Ibn Kullab). 

 
Pengaruh ajaran Asyariyyah pada zaman klasik 

Ada pola-pola dalam pemikiran Al Asy'ari yang tampak berbeda namun sebenarnya 

saling melengkapi, menurut buku Kalam Thought karya Sahilun A. Nasir. Dia berusaha untuk 

16



 
 

berbicara dengan para intelektual hukum Sunni, yang mengarah pada klaim bahwa dia termasuk 

dalam mazhab Maliki, Hanbali, dan Syafi'i. 

Kedua aliran pemikiran tidak bertentangan. Dalam hal furu', ia mencari mazhab fiqh. Al 

Asy'ari selalu menjaga komitmennya terhadap akal dan penggunaan argumentasi meskipun 

menganut filosofi Mu'tazilah. Al-Asyari sangat tidak setuju dengan mereka yang menggunakan 

akal secara berlebihan, khususnya pihak mu'tazilah, karena mereka tidak menganggap hadis 

Nabi sebagai landasan agama. Al Asy'ari menganut Al-Qur'an dan Hadits sebagai landasan 

agama, serta menggunakan akal, yang terbatas pada peningkatan dan penjabaran pemahaman 

literatur agama (Sahilun A. Nasir, 2012: 211) 

Pada tahun 330 H, Imam Al Asyari wafat. Karena beberapa pengikutnya yang memiliki 

kecenderungan ke arah rasionalitas, pemahamannya telah memudar selama beberapa tahun 

setelah kematiannya. Penganut sekolah Hambali termasuk di antara mereka yang menolaknya, 

dan akibatnya aktivitas mereka menurun. Hal ini berubah ketika khamlifah al-Mutawakkil 

Abbasiyah mulai mendukung doktrin Al-Asy'ari, dan berlanjut ketika Nizham al-Mulk, seorang 

menteri Seljuk, membangun dua madrasah terkenal, yaitu Nizhamiyah di Naisabur dan di 

Baghdad, yang hanya melayani sekte Ashy. Ariya sendiri bisa diajar. Aliran Asy'ariyah sejak itu 

mengambil alih sebagai aliran negara yang diakui. Umat Islam yang menganut mazhab Syafi'i 

atau Maliki mendukung pandangan dunia Asy'ariyah. 

Al-Baqillani, Al-Juwaini, Al-Ghazali, Fakhruddin Ar-Razi, Ash-syahrastani, dan As-

Sanusi adalah beberapa akademisi terkemuka yang mendukung kemajuan Al-Ash'ariyyah. 

Di Basra, Abu Bakar bin Tsyyib al Baqillani. At-Tahmid, judul karyanya, berarti 

"pengantar" atau "persiapan". Biasanya membaca kitab ini sebelum mempelajari ilmu kalam. 

Imam Al Juwainy dengan kitab karangannya yakni: 

1. Qawaid Aqaid ahlusunnah waljama’ah 

2. Al Burhan Fi ushul Fiqih 

3. Al irsyad fi Qowathi’illah fi ushul fiqi 

4. Masail al-imam Abdul haqq ash shaqati wa ajwibatihi lil imam 

5. Nihayah Al- Mathlub Fi Dirayah al Mazhab(Sahilin A. Nasir,  2012:212) 

 
Pengaruh Ajaran Asy’ariyyah Pada Zaman Modern 

Seperti diketahui, Imam Al-Asy'ari memiliki pengikut yang cukup banyak selain banyak 

pengagumnya. Para penganutnya juga dikenal sebagai paham Ahlusnah waljama'ah. Sebelum 

Imam Al Asy'ari, nama Ahlusunnah wal Jama'ah telah benar-benar digunakan terhadap mereka 

yang menganut ajaran Al-Qur'an dan Hadits dan mencari penyelesaian konflik teologis mereka. 

Ini dimulai selama era sahabat dan bertahan selama era tabi'in. 

Sebagaimana dicatat oleh Syekh Muhammad Abduh, cara berpikir Al Asy'ari sebenarnya 

adalah salah satu kompromi atau moderasi: "Dia berjalan di tempat yang terkenal di tengah-

tengah antara ide-ide Salaf dan keyakinan orang-orang yang menentangnya."mengingat 

mayoritas umat Islam, termasuk yang ada di Indonesia, memiliki pandangan dunia Al-Asy'ari. 

bahwa Al-Ajaran Asy'ari memiliki dampak yang signifikan terhadap budaya Indonesia. Hal ini 

terlihat dalam ibadah yang dilakukan oleh masyarakat Indonesia. Mayoritas masyarakat 

melakukan ibadah sesuai dengan ajaran Al-Qur'an. Asyariyah. 

 

17



 
 

Doktrin-doktrin Aliran Asy’riyah 

1. Tuhan dan Sifat-sifatnya 

2. Kebebasan dalam berkehendak 

3. Akal dan Wahyu dan Kriteria baik dan buruk 

 

KESIMPULAN 

Dari uraian dan penjelasan sebelumnya dapat kita tarik kesimpulan sebagai berikut: 

1. Jabariyah adalah cara berpikir yang pada dasarnya menolak amalan hamba dan 

menyerahkannya kepada Allah SWT. Artinya, Tuhan yang menentukan segala sesuatu, dan 

manusia sama sekali tidak memiliki andil dalam menjalankan perbuatannya. 

2. Firqah qadariyah menegaskan bahwa Allah tidak mengetahui amalan hamba-hamba-Nya dan 

tidak memberi rezeki kepada makhluk-Nya. 

3. Salah satu dari enam rukun iman dan yang harus kita yakini adalah takdir. 

4. pembentukan sekte Asyariyah sebagai respon terhadap ideologi kelompok mu'tazilah. Abul 

Hasan Al-Asyari, nenek moyang Abu Musa Al-Asyari, adalah tokoh utama. 

5. Ketika Al-Asyari masih hidup, pengaruh ajarannya tumbuh dengan cepat, tetapi setelah 

meninggal, ia mengalami kemunduran karena lebih memilih kitab suci daripada akal. 

6. Ajaran Al-Asyari memiliki dampak yang signifikan terhadap budaya kontemporer. Selain itu, 

sebagian besar masyarakat Indonesia menganut Ahlusunnah waljama'ah. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

A Nasir, Sahilun. Pemikiran Kalam (Teologi Islam). Jakarta: PT Rajagrafaindo Persada 
Ahmad Amin, Fajr Islam. 1965. Kairo: al-Nahdhah. 
Ali Musthafa al-Ghurabi, Tarikh al-Firaq al-Islamiyah. 1958. Kairo:t.t. 
Alkhendra, Pemikiran Kalam. 2000. Bandung: Alfabeta. 
Al-Qur’an In Word Version 1.2.0 by Mohamad Taufiq. 
Aziz Dahlan, Sejarah Pemikiran Perkembangan dalam  Islam. 1987. Jakarta: Beunneubi Cipta. 
Harun Nasution, Teologi Islam: Aliran-aliran Sejarah Analisa Perbandingan, 1986. Jakarta: UI-Press, 

Cet ke-5. 
http://abasawatawalla01.blogspot.com/2013/06/sejarah-dan-pemikiran-aliran-jabariyah.html, 

diunduh 30 Maret 2014. 
http://bara-aliranjabariyah.blogspot.com, diunduh 30 Maret 2014. 
http://filsafatcoy.blogspot.com/2013/05/qadariyah-dan-jabariyah.html, diunduh 30 Maret 

2014. 
http://syafieh.blogspot.com/2013/03/aliran-teologi-islam-jabariyah-

dan.html#ixzz2w0wrzYNo, diunduh 30 Maret 2014. 
http://www.sa36071.blogspot.com/2012/12/makalah-aliran-jabariyah.html 30diunduh,

Maret 2014. 
Jhon M.Echols, Kamus Inggris Indonesia, Cet. XXVIII. 2006. Jakarta: Gramedia. 
M. Hanafi, Theologi Islam. 1992. Jakarta:Pustaka Al-Husna. 
Manna Khalil al-Qaththan, Studi Ilmu-ilmu Alqur'an, diterjemahkan dari Mabahits fi Ulum al-

Qur'an. 2004. Jakarta: Litera AntarNusa. 
Muhammad  ibn  Abd  al-Karim al-Syahrastani, al-Milal wa al- Nihal. Beirut: Dar al-Kutub Ilmiah. 
Rosihan Anwar, Ilmu Kalam. 2006. Bandung: Puskata Setia, Cet ke-2. 
Rozak, Abdul. Rosihun Anwar, 2012  Ilmu Kalam. Bandung: CV Pustaka Setia.  
Sahiludin A. Nasir, Pengantar Ilmu Kalam, Jakarta: Rajawali. 

18

http://abasawatawalla01.blogspot.com/2013/06/sejarah-dan-pemikiran-aliran-jabariyah.html
http://bara-aliranjabariyah.blogspot.com/
http://filsafatcoy.blogspot.com/2013/05/qadariyah-dan-jabariyah.html
http://syafieh.blogspot.com/2013/03/aliran-teologi-islam-jabariyah-dan.html#ixzz2w0wrzYNo
http://syafieh.blogspot.com/2013/03/aliran-teologi-islam-jabariyah-dan.html#ixzz2w0wrzYNo
http://www.sa36071.blogspot.com/2012/12/makalah-aliran-jabariyah.html


 
 

Taib Thakhir Abd. Mu’in, Ilmu Kalam, Cet. Ke- 8. 1980. Jakarta : Penerbit Wijaya. 
Tim, Enseklopedi Islam, Jabariyah. 1997. Jakarta: Ikhtiar Baru Van Hoeve, Cet ke-4. 
Yusran Asmuni, Dirasah Islamiyah: Pengantar Studi Sejarah Kebudayaan Islam dan Pemikiran, 1996. 

Jakarta: Raja Grafindo Persada. 
Zainuddin, Ilmu Tauhid Lengkap, (Jakarta: Rineka Cipta). 

19


