e-ISSN: 2809-3712

QATH’I DAN ZANNI SERTA PERAN AKAL DALAM
MENGINTERPRETASIKAN NAS

Rubi Awalia*
Mahasiswa Program Studi S3 Dirasat Islamiayah, Pendidikan dan Keguruan
UIN Alauddin Makasar, Indonesia
rubiawalia87(@gmail.com

Muhammad Amri
UIN Alauddin Makasar, Indonesia

Indo Santalia
UIN Alauddin Makasar, Indonesia

Abstract

Qath'i and zhanni in Usul figh are used to explain the source texts of Islamic law, be it al-Qur'an and
hadith in two respects, namely al-tsubut (existence) or al-wurnd (the arrival of the source truth) and al-dalalah
(interpretation). In the context of qath'i and hanny al-wurud, the scholars agree that the Qur'an and the
mutawatir hadith are qath'i. However, they differ in terms of qath'i and zhanny from the side of al-dalalah.
Ushul figh scholars state that if a religions text contains only one clear meaning and cannot open up the
possibility of other interpretations, and mentions certain numbers, then the text is considered a qath'i text from
the side of al-dalalah. Meanwhile, contemporary scholars argne that the concept of qath'i and hanni al-
dalalah, both the Qur'an and Hadith, cannot be seen from the clarity of the meaning of the pronunciation but
also the desired essence of the pronunciation. Intellect is a thinking tool contained in humans, human reason is
different from other creatures because reason is only given to humans and is not given to other creatures. This
difference makes humans superior and smarter in managing their lives. Therefore, humans with clear

intelligence will find God as the end result of real life.
Keywords: Qath'l and Zannz, The Role of Intellect.
Abstrak

Qath’i dan ghanni dalam Ushul figh digunakan untuk menjelaskan teks sumber hukum Islam,
baik itu al-Qur’an maupun hadits dalam dua hal, yaitu alfsubut (eksistensi) atau al- wurud
(kedatangan kebenaran sumber) dan a/-dalalah (interpretasi). Dalam konteks gazh’i dan ghanny
al-wnrnd para ulama sepakat bahwa al-Qur’an dan hadits mutawatir adalah gash7 Namun
mereka berbeda pendapat dalam hal gath’i dan ghanny dati sisi al-dalalah. Ulama ushul figh
menyatakan bahwa jika suatu teks keagamaan hanya mengandung satu makna yang jelas dan
tidak bisa membuka kemungkinan interpretasi lain, serta menyebutkan bilangan tertentu, maka
teks tersebut dianggap sebagai teks yang qathi dari sisi al-dalalah. Sementara ulama
kontemporer berpendapat bahwa konsep gath’i dan ghanni al-dalalah baik al-Qur’an maupun
Hadits tidak bisa dilihat dari kejelasan makna lafaz saja tetapi juga pada esensi yang diinginkan
dari lafaz tersebut. Akal adalah alat berpikir yang terdapat dalam diri manusia, akal manusia
adalah berbeda dengan makhluk lain karena akal hanya diberikan pada manusia dan tidak
diberikan kepada makhluk lain. Perbedaan inilah yang menjadikan manusia lebih unggul dan
lebih pintar dalam mengelola hidup mereka. Oleh karena itu manusia dengan kecerdasan yang
jernih akan menemukan Tuhan sebagai hasil akhir dari kehidupan nyata.

Kata Kunci: Qath’l dan Zanni, Peran Akal.

20


mailto:rubiawalia87@gmail.com

Pendahuluan

Al-Qur’an adalah kitab Samawi yang terakhir diturunkan oleh Allah Swt kepada Nabi
Muhammad Saw untuk mengeluarkan manusia dari kegelapan sampai saat ini yang begitu
terang benderang, melalui perantaraan Jibril, berisi pedoman dan petunjuk kepada umat
manusia, agar manusia dapat memperoleh kehidupan yang Bahagia di Dunia dan Akhirat.

Sebagai kitab Samawi yang merupakan Kalam Allah, tidak terdapat perbedaan
pendapat di kalangan umat Islam menyangkut kebenaran sumbernya. Dalam kajian terhadap al
Qur’an, ada dua hal penting yang mutlak diperhatikan, yaitu al tsubut (kebenaran sumber) dan
al dalalah (kandungan makna). Dari sisi al subut al qur’an, tidak ada perbedaan pandangan di
kalangan umat islam tentang kebenaran sumbernya (qath’i tsubut) berasal dari Alloh karena
sampai kepada umat islam secara mutawatir sehingga memfaedahkan yakin.

Sementara dari sisi dalalah atau kandungan redaksi ayat ayat al quran yang berkaitan
dengan hukum, dapat dibedakan atas ayat ayat yang qath’i dan zhanni. Kajian mendalam
terhadap ayat ayat al quran menunjukan bahwa adanya ayat ayat yang qath’i dan zhanni
merupakan ciri al quran tersendiri dalam menjelaskan hukum (ahkam). Atas dasar ini, yang
menjadi pertimbangan dalam pengkajiannya adalah tabi’at ayat itu sendiri. Dalam hal ini, alloh
memang secara sengaja menempatkan suatu ayat qath’t dan yang lain zhanni dengan maksud
dan makna tertentu.

Pembahasan qath’t dan zhanni hanya dapat ditemukan di kalangan ahli ushul figh
ketika mereka menganalisis kebenaran sumber suatu dalil atas tiga bentuk, yaitu nas, zahir, dan
mujmal. Dalil dalam kategori nas diartikan oleh oleh jumhur ushul figh sebagai dalil yang tidak
memiliki kemungkinan makna lain. Sedangkan dalil dalam kategori zahir dan mujmal termasuk
dalil yang bersifat zhanni, karena makna dalil dalam kategori ini masih mengandung
kemungkinan makna lain.

Para ulama berbeda dalam menentukan dalil ga#)’ dan dalil ghanny karena sifatnya yang
sangat subyektif menurut pemahaman ulama masing-masing, selain itu ada ulama yang tidak
mengakui dikotomi antara dalil gath7 dan dalil ghanni, berawal dari pendapat Umar bin
Khattab dan dari situlah para ulama belakangan ini ada yang berbeda dalam memaknai dalil
gath’i dan dalil ghanni seperti Asy-Syatibi berbeda pendapat dengan ulama mazhab dan lebih
jauh melihat konsep gath’i dan ghanni dalam al-Qur’an (Sa’dan, 2017).

Konsekuensi dari semua itu, ulama yang sepakat mengakui teori gath’i dan ghanni
membatasi ijtthad pada yang ghamnni, mereka tidak menyentuh ayat-ayat garh’% untuk
diijtthadkan walaupun berbeda dalam menentukan mana saja yang tergolong sebagai ayat yang
qgath’i sehingga terlepas dari ijtthad dan mana yang ghanni yang boleh diijtihadkan.

Sebagian lain, yang menolak teori gath’ dan ghanni tidak membatasi wilayah ijtihad,
mereka mengatakan bahwa hukum itu harus bergerak seiring dengan pergerakan yang terjadi
dalam masyarakat. Masyarakat selalu berkembang dan berubah dari segala bidang, sehingga
hukum pun harus berkembang dan berubah agar tidak terlindas dan responsif terhadap
kebutuhan masyarakat yang selalu mengalami perubahan dan perkembangan.

Al-Quran dalam tradisi pemikiran Islam telah melahirkan sederetan teks turunan yang
demikian luas dan mengagumkan dan selanjutnya teks turunan tersebut dikenal sebagai
literatur tafsir. Sebagai kitab suci yang memiliki posisi yang sangaturgen bagi kehidupan
manusia, yang salih li kulli zaman wa makan, al-Quran senantiasa ditafsirkan dan ditafsirkan

21



ulang serta dikembangkan penafsirannya sesuai dengan perkembangan zaman dengan
mempertimbangkan waktu dan kondisi yang sedang terjadi. Disinilah akal mempunyai peranan
yang penting untuk memberikan penafsiran terhadap Al-Quran. Dari sinilah muncul tokoh-
tokoh pembaharu atau modernisasi Islam seperti Muhammad Abduh. Muhammad Abduh
tampil dengan karya tulisnya, termasuk Tafsir Al-Manar. Tafsir Al-Manar merupakan salah
satu kitab tafsir populer di kalangan peminat studi Alquran.

Merupakan keniscayaan bahwa al-Qur’an akan senantiasa menjadi referensi umat Islam
dalam setiap pemikiran maupun tindakannya, disusul kemudian dengan al-Sunnah pada posisi
kedua, baik sebagai referensi dalam memahami al-Qur’an maupun sumber independen dalam
memahami dan menyelesaikan kasus-kasus tertentu. Sebagai teks yang bisu, al-Qur’an
membutuhkan usaha kreatif akal manusia untuk menyingkap (atkashfj, menerangkan
(al-id}ah}), dan menjelaskan (al-ibinah) makna yang tersembunyi di balik untaian huruf Arab
sesual dengan apa yang dikehendaki Allah sebatas kemampuan manusia. Proses pemberian
makna inilah yang oleh para intelektual Islam diistilahkan “tafsir al Qur’an”. Kenyataan ini
telah mendorong lahirnya berbagai pola interpretasi atau komentar para ulama atas al-
Qur’an yang terus mengalami perkembangan metodologis yang dinamis, dari model 47 a/-
ma’'thir, bi al-ra’y, ijmali, tab} lili, mugdrin, maupun mawdi} 7.

Status al-Qur’an sebagai kitab rujukan utama dalam menyelesaikan segala problem
kehidupan yang dihadapi oleh umat Islam semenjak diwahyukan hingga dewasa ini, tidaklah
berlebihan sebab al-Qur’an menyebut dirinya sebagai petunjuk bagi segenap umat manusia
yang tidak ada keraguan di dalamnya. Di samping itu, tema-tema dalam al- Qur’an pun juga
sangat komplit dan beragam, bahkan al-Qur’an sendiri mengklaim ia sebagai kitab suci yang
menjelaskan segala sesuatu.

Salah satu tema yang juga diungkap al-Qur’an adalah tentang akal (a/-‘ag/). Meski
demikian, dalam diskursus khazanah intelektual Islam, kajian tentang akal merupakan salah
satu topik perdebatan di kalangan umat Islam, terutama antara teolog dengan para filosof yang

belum memperoleh titik temu secara secara memuaskan.

Metode Penelitian

Metode yang digunakan adalah metode kepustakaan (library research). Penelitian
kepustakaan merupakan kajian teoritis, referensi serta literatur ilmiah lainnya yang berkaitan
dengan budaya, nilai dan norma yang berkembang pada situasi sosial yang diteliti (Sugiyono:
2012). Adapun tahapan pada penulisan ini adalah 1) mengumpulkan bahan-bahan bacaan yang
terkait baik dari jurnal, buku yang relevan, 2) membaca daftar bacaan yang ditemukan, 3)
membuat catatan terhadap hasil bacaan, 4) mengolah hasil yang ditemukan.

Hasil dan Pembahasan
Qath’i dan Zhanni
Pengertian Qath’i

Menurut Muhammad Hashim Kamali, Qath’i secara etimologi bermakna yang
definitive (Pasti). Nash gath’i adalah nas yang jelas dan tertentu yang hanya memiliki satu
makna dan tidak terbuka untuk makna lain, atau hanya memiliki satu penafsiran dan tidak
terbuka untuk penafsiran lain (Kamali, 1996: 20).

22



Contohnya adalah nas tentang hak suami terhadap harta istrinya yang telah meninggal,
sebagai berikut:
EA Gl R A ) A5 A s s K15

Artinya: “Dan bagimu separuh dari harta yang ditinggalnya istri-istrimu jika mereka
tidak mempunyai anak, (al- Nisa, 4:12),

Contoh-contoh yang lain adalah,

e 2l Wega a5 0813440 ¢ 305 Ao 50
Artinya: “Pezina baik pria atau pun wanita, deralah mereka masing-masing 100 kali, ...
(al-Nur, 24:2),
bl e 5 A Tt A 150 A 2 cinaddl 5

Artinya: Dan orang-orang yang menuduh perempuan-perempuan yang baik (berzina)
dan mereka tidak mendatangkan empat orang saksi, maka deralah mereka delapan puluh
kali, ... (al-Nur, 24:4)

Aspek-aspek kuantitatif dari ketentuan ketentuan ini, yaitu separuh, seratus, dan
delapan puluh, adalah dalil yang sudah jelas dan karena itu, tidak terbuka untuk menerima
penafsiran. Begitu pula, ketentuan ketentuan al-Qur’an mengenai rukun-rukun Islam seperti
shalat dan puasa, dan juga bagian-bagian tertentu dalam kewarisan dan hukum-hukum yang
sudah di tetapkan semuanya gath’l; validitasnya tidak mungkin dibantah oleh siapapun, setiap
orang wajib mengikutinya dan ketentuan-ketentuan ini tidak membuka peluang bagi ijtihad
(mujtahid).

Menurut Abdul Wahab Khallaf, sama dengan pandangan Hashim Kamali di atas,
bahwa Nas yang gash’] dalalanya ialah nas yang menunjukkan kepada makna yang bias
difahami secara tertentu, tidak ada kemungkinan menerima takwil, tidak ada tempat bagi
pemahaman arti selain itu, seperti firman Allah yang artinya dan bagimu (suami-suami)
seperdua dari harta yang ditinggalkan oleh isteri-isterimu jika mereka tidak mempunyai anak,
(al-Nisa (4): 12). Ayat ini adalah pasti, artinya bahwa bagian suami dalam keadaan seperti ini
adalah seperdua, tidak yang lain. Yakni yang lain dari seperdua.

Dan contoh lain pada firman Allah pada soal menindak laki- laki dan perempuan yang
berzina, yang artinya; “perempuan yang berzina dan laki- laki yang berzina, maka deralah tiap-
tiap orang dari keduanya seratus kali dera, (al- Nur (24): 2). Ayat ini adalah pasti juga, artinya
bahwa had zina itu seratus kali dera, tidak lebih dan tidak kurang (Khallaf, 1994: 45).

Dari definisi yang telah dikemukakan di atas, baik Hashim Kamali maupun oleh Abdul
Wahhab Khallaf maka dapat-lah disimpulkan bahwa untuk menentukan nash qath’i al-dalalah
ternyata memiliki ciri tertentu, yaitu: Pertama, nashnya jelas dan makna yang dikandungnya
tegas dan hanya memiliki satu makna, tidak bisa mengan- dung zsytiragul makna dan juga hanya
memiliki satu penafsiran, tidak terbuka untuk penafsiran lain. Kedua, mencakup ketentuan-
ketentuan al-Qur’an mengenai rukun-rukun Islam seperti shalat, puasa, zakat, haji dan juga
bagian-bagian tertentu dalam kewarisan dan hukum-hukum yang telah ditetapkan secara

permanen.

23



Pengertian Zhanni Al-Dalalah

Menurut Muhammad Hashim Kamali, Zhanni al-Dalalah secara etimologi (bahasa)
bermakna tidak jelas dan tidak tegas (spekulatif). Menurut Muhammad Hashim Kamali ayat al-
Qurian yang bersifat ghanni (spekulatif) adalah kebalikan dari ayat yang bersifat qath’i
(definitif), ia terbuka bagi pemaknaan, penafsiran dan ijtihad.

Penafsiran yang terbaik adalah penafsiran yang dijumpai secara keseluruhan dalam al-
Qur'an dan mencari penjelasan penjelasan yang diperlukan pada bagian yang lain dalam
konteks yang sama atau bahkan berbeda.

Sunnah adalah sumber lainnya yang melengkapi al-Qut’an dan menafsirkannya.
Apabila penafsiran yang diperlukan dapat ditemukan dalam suatu hadits, maka ia menjadi
bagian integral dari al-Qur’an dan keduanya secara bersama- sama membawa keten-tuan yang
mengikat. Kemudian sumber lain berikutnya adalah para shabat yang memenuhi syarat untuk
menafsirkan al-Qur’an karena kedekatan mereka dari Nabi, kepada Nash, keadaan- kadaan
yang melingkupinya dan ajara- ajaran Nabi.

Muhammad Hashim Kamali melengkapi penjelasannya tentan ghanni al-Dalalah dengan
mengemukakan contoh nash yang zhanni dalam al-Qur’an yaitu:

2,81 23 5 L% o
cw-’,o.-!w‘a 2 S o ws
?S.\_u}e&@a e e A

Artinya: Diharamkan atas kamu (menikahi) ibu-ibumu, anak-anakmu yang
perempuan... , (al-Nisa: 23).

Nash ini definitif dalam kaitan dengan larangan mengawini ibu atau saudara
perempuan dan tidak ada bantahan tentang soal ini. Namun demikian kata banatukum (anak-
anak perempuan kamu) dapat dipahami dari makna harfiahnya, yang berarti, anak perempuan
yang lahir dari seorang baik melalui perkawinan maupun zina, atau makna juridisnya. Menurut
makna yang terakhir, banatukum, hanya dapat diartikan sebagai anak-anak perempuan yang sah
(Kamali, 1996: 26-27).

Menurut Abdul Wahhab Khallaf nas yang zhanni dalalahnya ialah nas yang
menunjukkan atas makna yang memungkinkan untuk ditakwilkan atau dipalingkan dari makna
asalnya (lughawi) kepada makna yang lain. Seperti firman Allah:

o E50A R Gl (1l bt
Artinya: Dan para istri yang diceraikan (wajib) menahan diri mereka (menunggu) tiga
kali quru'... (al-Bagarah: 228).

Pada hal lafal gurs’ itu dalam bahasa Arab mempunyai dua arti, yaitu suci dan haid.
Sedangkan nas menunjukkan (member arti) bahwa wanita-wanita yang ditalak itu menahan diri
(menunggu) tiga kali gu#ru’. Maka ada kemungkinan bahwa yang dimaksudkan, adalah tiga kali
suci atau tiga kali haid. Jadi ini berarti tidak pasti dalalahnya atas satu makna dari dua makna
tersebut. Karena itu para mujtahid berselisih pendapat bahwa “iddah wanita yang ditalak itu
tiga kali haid atau tiga kali suci.

Dan juga contoh lain firman Allah,:

Artinya: Diharamkan bagimu (memakan) bangkai, darah,.. (al- Maidah: 3).

24



Padahal lafal maitan (bangkai) itu umum. Jadi ini mempunyai kemungkinan arti
mengharamkan setiap bangkai, atau keharaman itu (ditakhsis) dengan selain bangkai lautan.
Maka oleh karena itu, nas yang mempunyai makna yang serupa (makna ganda) atau lafal
umum, atau lafal mutlak dan atau seperti maitan ini, semua-nya adalah zhanni dalalahnya,
karena ia mempunyai kecenderungan kepada lebih dari satu arti (Khallaf, 1994: 46).

Dari Definisi tersebut di atas dapatlah dipahami, bahwa cirri-ciri yang menjadi
penyebab kezhannian sebagian dari nash al- Qur’an itu adalah: Pertama, nash itu mengandung
makna ganda (isytiragul makna), dan juga terbuka bagi penafsiran dan penakwilan (ijtihad).
Contoh kata banatukum dalam Surat an Nisa: 23, kata ini mengandung makna ganda, pertama
dilihat dari makna harfiahnya dapat bermakna anak perempuan yang lebih dari seorang baik
melalui perkawinan maupun tidak. Kedua, bila dilihat dari makna juridisnya, kata }iikéj hanya
dapat diartikan sebagai anak-anak perempuan yang sah yang lahir dari kedua orang tua yang
telah diawali dengan proses perkawinan. Kedua nash itu mengandung makna umum. Contoh
kata 4allsurat al-Maidah: 3. Lafaz ini umum yang kemungkinannya mencakup semua bangkai
termasuk bangkai lautan (Khallaf, 1994: 46).

Bila kita cermati uraian yang dikemukakan oleh Muhammad Hashim Kamali dan
Abdul Wahhab Kahallaf tentang qath’i dan zhanni al-Dalalah maka dapatlah disimpulkan
bahwa keduanya sepakat untuk memberi peluang untuk memaknai, mentak-wilkan dan
menafsir- kan al-Qur’an selama ayat itu tergolong zhanni al-Dalalah. Namun keduanya menu-
tup rapat-rapat pintu pemaknaan ganda, penakwilan dan penafsiran terhadap ayat- ayat al-
Qur’an yang sifatnya qath’l al- Dalalah.

Apa yang dilakukan dan ditetapkan oleh kedua ulama tersebut hal itu sangat
dipengaruhi dan diwarnai oleh disiplin ilmu yang digelutinya, yakni sebagai ulama Ushul Figh,
bukan ulama tafsir. Dikalangan ulama tafsir masalah qgath’i dan zhanni ad- Dalalah tidak
menjadi salah satu pokok bahasan.

Pengertian Akal

Akal secara bahasa berasal dari kata ‘ain-qaf dan lam, menunjuk pada makna “tulang-
tulangnya terkunci pada sesuatu, atau bermakna terkunci” dan karena itu, J8 edapat bermakna
“mengunci secara kuat dalam perkataan dan perbuatan”. Dari penjelasan ini dipahami bahwa
akal bermakna sesuatu yang tersimpan dalam dan terkunci pada lubuk hati sehingga
pengetahuan tersebut secara spontan biasa terlontar dalam bentuk perkataan atau perbuatan.

Seorang yang memiliki akal akan dengan mudah memanifestasikan pengetahuan
mereka dalam bentuk perkataan ataupun perbuatan. Kata ini dalam berbagai macam
derivasinya digunakan dalam Alquran sebagai penghargaan bagi kalangan yang menggunakan
pemikiran mereka yang bersumber dari akal. Tidak sedikit ayat Alquran yang menganjurkan
dan mendorong manusia untuk menggunakan akal fikiran mereka.

Materi “agl” dalam al-Qur’an terulang sebanyak 49 kali, kecuali satu, semuanya datang
dalam bentuk kata kerja seperti dalam bentuk 7 ta’qilun atau ya’qilun. Kata kerja ta’gilun
terulang sebanyak 24 kali dan ya’qilun sebanyak 22 kali, sedangkan kata kerja a’qala, na’qilu
dan ya’qilu masing-masing satu kali (Nasution, 1986: 5).

25



Searah dengan itu ayat-ayat qauliyyah (berkaitan dengan tasyri) dan kauniyyah (alam)
merupakan bukti-bukti bahwa eksistensi Tuhan dan dalam berbagai kondisi menjadi karunia
besar bagi orang berakal dan berfikir. Diantara objek dimaksud meliputi; pemikiran terhadap
dalil-dalil dan dasar keimanan, alam semesta, peringatan, sejarah keberadaan manusia, hukum,
ibadah dan moral. Ayat dimaksud misalnya terdapat dalam QS. Al-Qasas (28): 60

& S 215 8 ) e gL 55 LN 5 sl Ul o5 G 3T L
Artinya: Dan apa saja (kekayaan, jabatan, keturunan) yang diberikan kepada kamu, maka
itu adalah kesenangan hidup duniawi dan perhiasannya; sedang apa yang di sisi Allah

adalah lebih baik dan lebih kekal. Tidakkah kamu mengerti (Kementrian Agama RI, 2015:
393).

Kata ‘aqal yang sudah menjadi kata Indonesia, berasal dari kata Arab al-'aql yang dalam
bentuk kata benda, tidak terdapat dalam al- Qut’an, yang ada yaitu kata kerjanya aqaluhu,
taqilun, na'qi'l, ya'qiluha, dan lainnya. Kata-kata itu dipakai dalam arti paham dan mengerti.
Sebagai contoh dapat dijumpai pada ayat-ayat (Q.S. al-Bagarah, 2:75 dan 242; al-Hajj, 22:406;
al-Mulk, 57:10, dan al-Ankabut, 29:43).

Selain itu di dalam al-Qur’an terkadang kata aqal diidentikkan dengan kata lub
jamaknya al-albab. Sehingga kata ulu al-bab dapat diartikan dengan "orang-orang yang beraqal".

Hal ini misalnya dapat dijumpai pada QS Ali Imran ayat 190-191 yang berbunyi:

e 3 383 a8 Al 328 o L 1,9 ¥ s O casali pa s bl gl o 0

) Gt i AL SR 13 R e 55 Gim 515 ) 312 08 00528 5 2054
Artinya: Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi, dan pergantian malam dan
siang terdapat tanda-tanda (kebesaran Allah) bagi orang yang berakal, (yaitu) orang-orang
yang mengingat Allah sambil berdiri, duduk atau dalam keadaan berbaring, dan mereka
memikirkan tentang penciptaan langit dan bumi (seraya berkata), “Ya Tuhan kami,

tidaklah Engkau menciptakan semua ini sia-sia; Mahasuci Engkau, lindungilah kami dari
azab neraka (Kementrian Agama RI, 2015).

Pada ayat tersebut terlihat bahwa orang yang berakal (Ulul Alab) adalah orang yang
melakukan dua hal yaitu tazakkur yakni mengingat (Allah), dan tafakkur, memikirkan (ciptaan
Allah). Sementara Imam Abi al-Fida Isma'il, mengatakan bahwa yang dimaksud dengan Ulul
Albab adalah orang-orang yang akalnya sempurna dan bersih yang dengannya dapat
ditemukan berbagai keistimewaan dan keagungan mengenai sesuatu, tidak seperti orang yang
gagu yang tidak dapat berpikir.

Dengan berpikir seseorang sampai kepada hikmah yang berada di balik proses
meingingat (tazakkur) dan berpikir (tafakkur), yaitu mengetahui, memahami dan menghayati
bahwa di balik fenomena alam dan segala sesuatu yang ada di dalamnya menunjukkan adanya
Sang Pencipta. Selanjutnya melalui pemahaman yang dilakukan para mufassir terhadap ayat
tersebut di atas akan dapat dijumpai peran dan fungsi ‘aqal secara lebih lugas.

Pengertian akal juga dapat dijumpai dalam penjelasan ibnu Taimiyah (2001: 18). Lafadz
akal adalah lafadz yang mujmal (bermakna ganda) sebab lafadz akal mencakup tentang cara

26



berfikir yang benar dan mencakup pula tentang cara berfikir yang salah. Adapun cara berfikir
yang benar adalah cara berpikir yang mengikuti tuntunan yang telah ditetapkan dalam syar’a.
Lebih lanjut, Ibnu Taimiyah dalam bukunya yang berjudul Hukum Islam dalam Timbangan
Akal dan Hikmah juga menyinggung mengenai kesesuaian nash al-Qur’an dengan akal, jika
ada pemikiran yang bertentangan dengan akal maka akal tersebutlah yang salah karena
mengikuti cara berpikir yang salah.

Pengertian Interpretasi

Interpretasi secara umum diketahui sebagai proses pemberian pendapat atau gagasan,
kesan, maupun pandangan secara teoritis terhadap sebuah objek tertentu yang berasal dari ide
mendalam serta dipengaruhi oleh latar belakang dari orang yang melakukannya. Interpretasi
digunakan untuk menerjemahkan suatu informasi dari bentuk selain tulisan menjadi tulisan
atau dijadikan informasi secara lisan.

Interpretasi adalah konsep yang digunakan di berbagai bidang, termasuk bahasa.
Dalam bahasa, interpretasi adalah cara menjelaskan sesuatu dengan bahasa yang dipahami
komunikan. Interpretasi bisa digunakan untuk menafsirkan sesuatu yang tidak jelas.

Keterjagaan dan "imunitas" kata dan redaksi Al-Qur’an itu tidak berarti dalam
pengertian yang sama bahwa pemahaman dan penafsiran manusia terhadap Al-Qur’an bebas
dari kekeliruan dan kesalahpahaman. Menurut Az Zarqani, Tafsir adalah ilmu yang membahas
keadaan-keadaan AlQur’an yang mulia dari sisi makna yang terkandung dari maksud Allah
sebatas kemampuan manusia (Zarqani. 1980: 2).

Tafsir merupakan interpretasi umat Islam terhadap Al-Qur’an dengan berbagai bentuk,
metode dan corak. Maka tafsir Al-Qur’an beragam dan bervariasi. Variasi tafsir tersebut
merupakan gambaran bahwa Al-Qur’an bagaikan intan yang dapat memancarkan cahayanya ke
berbagai sudut kehidupan. Dari pancaran Al-Qur’an tersebut lahirlah berbagai ilmu keislaman,
karena memang Al-Qur’an sendiri mendorong untuk melakukan pengamatan dan penelitian
(Shihab, 2013: 5). Namun variasi tafsir tidak lantas menjadikan semua orang bebas
menafsirkan AlQur’an.

Peran akal dalam Menginterpretasikan nas

Sebagai Risalah terakhir; al-Qur’an tidak pernah menentang eksistensi akal, melainkan
justru mendukungnya dalam berbagai bentuk. Seruan al-Qur’an untuk berfikir diungkapkan
dalam bentuk yang bervariasi, seperti: memandang secara seksama (nadzhar), berfikir (tafakur),
merenungkan (tadabur), mengambil pelajaran (i“tibar), menyadari (tadzakur), dan mendalami
pemahaman (tafaquh).

Tetlepas dari uraian Alqur’an tentang eksistensinya dalam hukum, dalam pandangan
para teolog Islam, akal manusia dipandang cakap untuk mengetahui Tuhan dan berterimakasih
kepada-Nya, mengetahui baik dan buruk dan termasuk mengetahui hukumnya, meski wahyu
belum sampai kepada hamba. Pendapat ini dikemukakan oleh kelompok Mu’tazilah yang
disokongi oleh Abu al-Huzail (Nasution, 2009: 82).

Pada tataran lain terdapat hal lain yang sangat sulit untuk didekati dengan pendekatan
akal semisal buang angin yang dapat membatalkan wudhu seseorang. Akal tidak akan mampu

mencerna mengapa ketika seseorang buang angin dalam keadaan berwudu akan batal sebab

27



perbuatan tadi. Jika menggunakan akal sebagai pendekatan, maka orang yang buang angin
seharusnya diperintahkan untuk cebok.

Dominasi Akal atas Wahyu Dalam bagian ini akan dibahas peran akal terhadap
eksistensi wahyu yang kadang dianggap pakem. Pemahaman yang kaku terhadap wahyu seolah
menutup peluang bagi akal untuk mengelaborasinya sehingga muncul kelompok yang secara
kaku pula memahami wahyu apa adanya. Berbeda dengan kelompok tadi, ‘Umar bin Khattab
telah menjadi pelopor utama esksistensi akal terhadap wahyu. Dia telah meletakkan akal
tampak seolah menjadi dominan atas wahyu. Dominasi akal terhadap wahyu dapat dilihat pada
hadis berikut:

Artinya: Telah menceritakan kepadaku dari Malik dari Ibnu Syihab dari As Sa'ib bin
Yazid bahwa ‘Abdullah bin Amru bin Al Hadrami datang dengan pembantunya kepada
Umar bin Khattab, seraya berkata; "Potonglah tangan pembantuku ini, dia telah mencuri!
" Umar bertanya; "Apa yang dia curi?" dia menjawab; "Dia mencuri cermin isteriku yang
harganya enam puluh ditham." Umar berkata; "Bebaskan dia, karena tidak ada potong
tangan untuk pembantumu yang mencuri hartamu." Secara nyata kasus ini meniadakan
hukuman potong tangan terhadap budak pelaku pencurian. Dalam pandangan Imam
Malik dan Imam Syafi’ dispensasi ‘Umar terhadap pelaku adalah sebuah takhsis atas ayat
Alquran yang masih berstatus mutlaq (Hanafi, 1963: 75).

Pada tataran inilah secara nyata muncul ke permukaan dominasi akal atas wahyu, sebab
factor utama dalam hukum pidana pencurian yaitu potong tangan mengalami perubahan arah
dengan mengganti hukuman atas pelaku dengan ta’zir. Sahabat-sahabat telah diperkenalkan
dengan metode berijtihad sejak masa Rasul. Tercatat dalam sejarah bahwa ‘Amr ibn al-As
adalah seorang sahabat yang pernah mendapatkan kepercayaan selaku hakim.

Dalam kondisi ini ‘Amr ibn al-AS kemudian bertanya lansung kepada Rasulullah saw.
perihal kebolehannya untuk menyelesaikan permasalahan hukum kaum muslimin. Pada saat
itu Rasulullah saw. hanya menjawab bahwa jika ia (‘Amr ibn al-AsS) berijtihad dan ijtihadnya
benar, maka baginya dua pahala dan jika sebaliknya, maka baginya hanya satu pahala
(Nuruddin, 1987: 54).

Lebih lengkapnya, hadis tentang ijtthad hakim yang digambarkan di atas adalah sebagai
berikut :

Artinya: Telah diberitakan ‘Abdullah bin Yazid kepada kami, telah diberitakan Haywah,
telah diberitakan kepadaku Yazid bin ‘Abdullah bin al-Hadi dari Muhammad bin Ibrahim
bin al- Hari$ dari Busri bin Sa’id dari Abi Qays budak dari “Amr bin AsS, sesungguhnya
dia mendengar rasulullah saw. berkata: “Jika seorang hakim melakukan penegakan hukum
kemudian dia melakukan ijtihad kemudian ijtihdnya benar, maka baginya dua pahala dan
jika dia berijtihad kemudian dia salah, maka baginya hanya satu pahala. Riwayat tersebut
terkadang pula dikaitkan dengan riwayat Mu’az bin Jabal ketika akan diutus ke Negeri
Yaman untuk menjadi hakim. Namun sebagian menolak dengan alasan bahwa riwayat
tentang Mu’az tersebut adalah hadis mursal. Meski demikian, riwayat ini memberi andil
terhadap pemanfaatan akal untuk mengelaborasi hukum.

Pemanfaatan akal dalam masa Rasul telah memberi jalan terhadap dominasi akal,
namun perlu diberi penekanan bahwa dominasi akal tidak dalam arti meniadakan fungsi wahyu,

akan tetapi menjadi alat utama untuk memahami wahyu itu sendiri. Setidaknya, inilah yang

28



menjadi landasan para ahli usul al-figh untuk menyatakan bahwa domain ijtihad sebagai
turunan dari akal hanya dapat berlaku pada persoalan yang tidak diatur secara jelas dalam
Wahyu (Alquran dan alSunnah).

Landasan ini terlihat pada pola ijtihad dari zaman ke zaman yang tidak memasuki lahan
yang telah diatur secara jelas oleh Wahyu. Dominasi akal atas wahyu pasca wafatnya Rasulullah
saw menjadi sangat kontras ketika wilayah kekuasaan kaum Muslimin menjadi sangat luas dan
multi etnik. Pada masa kekuasaan ‘Umar bin Khattab, terjadi berbagai macam persoalan
hukum yang harus diselesaikan ketika itu.

Maka tak heran jika berbagai fakta kemudian muncul dan diduga penyelesaian ‘Umar
bin Khattab terhadap masalah tersebut adalah pola dominasi akal terhadap wahyu. Diantara
contoh klasik perlawanan itthad ‘Umar bin Khattab terhadap wahyu adalah ketika ia bersikap
untuk menutup peluang orang-orang yang baru memeluk Islam (mu’allaf) menerima bagian
dari zakat yang dikeluarkan oleh kaum Muslimin. ‘Umar bin Khattab berprinsip bahwa
penolakan tersebut sangat berdasar mengingat kondisi umat Islam tidak lagi lemah dan butuh
penganut, melainkan Islam kala itu telah menjadi sebuah Negara Adidaya dengan jumlah
penganut yang sangat banyak.

Kesimpulan

Al-Qur’an sebagai kalam Allah, tidak terdapat perbedaan pendapat di kalangan umat
Islam menyangkut kebenaran sumbernya, yaitu dari Allah Swt. Juga umat Islam mempunyai
keyakinan yang sama bahwa redaksi ayat-ayat al-Qur’an yang terhimpun dalam Mushaf adalah
sama tanpa sedikit pun perbedaan dengan yang diterima oleh Nabi Muhammad Swa. Dari
Allah Swt. melalui Malaikat Jibril.

Letak perbedaan pandangan dikala- ngan umat Islam adalah dalam hal kan- dungan
makna redaksi ayat-ayat al-Qur’an. Ulama Ushul Figh membagi nash al-Qur’an kepada dua
komponen, vaitu gath’l dan ghanni al-Dalalah. Qath’i al-Dalalah adalah nas yang jelas dan
tertentu yang hanya memiliki satu makna, dan tidak terbuka untuk makna lain. Sedangkan
ghanni al-Dalalah adalah kebalikan dari gath’i al-Dalalah, ia terbuka untuk pemaknaan,
penakwilan dan penafsiran.

Lain dengan ulama tafsir, ia tidak membuat klasifikasi tentang nas al-Qur’an, bahwa
ada yang gath’i dan ada yang ghanni al- Dalalah, sebab menurut-nya dengan cara yang demikian
itu berarti membatasi pemaknaan, penakwilan dan penafsiran terhadap al-Qur’an. Pada hal al-

Qur’an itu mampu mengandung banyak interpretasi.

Daftar Pustaka

Ahmad bin Faris bin Zakariya, Abi al-Husain, Mu’jam Maqayis al-Lugah, Juz IV, (Beirat: Dar
al-Fikr, t.th)

Kementrian Agama RI, 2015, Alguran dan Terjemabnya, Jakarta: DKU Print.

Khallaf, Abdul Wahhab, 1996, I/mn Usul Figh, Diterjemahkan oleh Noer Iskandar Dkk.
Dengan Judul “Kbhaidah — kaidah Hukum Islam”.Cet. 11V Jakarta: PT. Raja Grapindo
Persada.

Komali, Mohammad Hashim, 1996, Principles of Islamic Jurisprudence. Diter- jemahkan oleh
Noorhadi dengan judul: “Prinsip dan Teori-teori Hukum Isians”. Cet. 1; Yogyakarta:

29



Pustaka Pelajar Offset.

Nasution, Harun, 1986, Aka/ dan Wahyn, Jakarta: UI Press.

Nasution, Harun, 2009, Teologi Islam, Alira-Aliran, Se¢jarah, Analisa Perbandingan, Jakarta: Ul
Press.

Nuruddin, Amiur, 1987, Ijtihad Umar Ibn Khaththab: Studi Tentang Perubahan Hukum Dalam
Islam, Jakarta: Rajawali Press.

Sa’dan, S. (2017). Ijtihad terhadap Dalil Qath’i dalam Kajian Hukum Islam. Sawarah.

Shihab, M. Quraish, 2013, Kaidah Tafsir Syarat, Ketentuan, dan Aturan yang Patut Anda
Ketahui dalam Memahami Ayat-ayat AlQur’an, Tangerang: Lentera Hati.

Sugiono, 2012, Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R&D, Bandung: Penerbit Alfabet.

30



