
 
  

e-ISSN: 2809-3712  

 

 

 

QATH’I DAN ZANNI SERTA PERAN AKAL DALAM 
MENGINTERPRETASIKAN NAS 

 
Rubi Awalia* 

Mahasiswa Program Studi S3 Dirasat Islamiayah, Pendidikan dan Keguruan   
UIN Alauddin Makasar, Indonesia  

rubiawalia87@gmail.com 
 

Muhammad Amri 
UIN Alauddin Makasar, Indonesia 

 
Indo Santalia 

UIN Alauddin Makasar, Indonesia  
 

Abstract 

Qath'i and zhanni in Usul fiqh are used to explain the source texts of Islamic law, be it al-Qur'an and 
hadith in two respects, namely al-tsubut (existence) or al-wurud (the arrival of the source truth) and al-dalalah 
(interpretation). In the context of qath'i and zhanny al-wurud, the scholars agree that the Qur'an and the 
mutawatir hadith are qath'i. However, they differ in terms of qath'i and zhanny from the side of al-dalalah. 
Ushul fiqh scholars state that if a religious text contains only one clear meaning and cannot open up the 
possibility of other interpretations, and mentions certain numbers, then the text is considered a qath'i text from 
the side of al-dalalah. Meanwhile, contemporary scholars argue that the concept of qath'i and zhanni al-
dalalah, both the Qur'an and Hadith, cannot be seen from the clarity of the meaning of the pronunciation but 
also the desired essence of the pronunciation. Intellect is a thinking tool contained in humans, human reason is 
different from other creatures because reason is only given to humans and is not given to other creatures. This 
difference makes humans superior and smarter in managing their lives. Therefore, humans with clear 
intelligence will find God as the end result of real life. 

Keywords: Qath'I and Zanni, The Role of Intellect. 

Abstrak 

Qath’i dan zhanni dalam Ushul fiqh digunakan untuk menjelaskan teks sumber hukum Islam, 
baik itu al-Qur’an maupun hadits dalam dua hal, yaitu al-tsubut (eksistensi) atau al- wurud 
(kedatangan kebenaran sumber) dan al-dalalah (interpretasi). Dalam konteks qath’i dan zhanny 
al-wurud para ulama sepakat bahwa al-Qur’an dan hadits mutawatir adalah qath’i Namun 
mereka berbeda pendapat dalam hal qath’i dan zhanny dari sisi al-dalalah. Ulama ushul fiqh 
menyatakan bahwa jika suatu teks keagamaan hanya mengandung satu makna yang jelas dan 
tidak bisa membuka kemungkinan interpretasi lain, serta menyebutkan bilangan tertentu, maka 
teks tersebut dianggap sebagai teks yang qath’i dari sisi al-dalalah. Sementara ulama 
kontemporer berpendapat bahwa konsep qath’i dan zhanni al-dalalah baik al-Qur’an maupun 
Hadits tidak bisa dilihat dari kejelasan makna lafaz saja tetapi juga pada esensi yang diinginkan 
dari lafaz tersebut. Akal adalah alat berpikir yang terdapat dalam diri manusia, akal manusia 
adalah berbeda dengan makhluk lain karena akal hanya diberikan pada manusia dan tidak 
diberikan kepada makhluk lain. Perbedaan inilah yang menjadikan manusia lebih unggul dan 
lebih pintar dalam mengelola hidup mereka. Oleh karena itu manusia dengan kecerdasan yang 
jernih akan menemukan Tuhan sebagai hasil akhir dari kehidupan nyata.  

Kata Kunci: Qath’I dan Zanni, Peran Akal. 

 

20

mailto:rubiawalia87@gmail.com


 
 

Pendahuluan 

Al-Qur’an adalah kitab Samawi yang terakhir diturunkan oleh Allah Swt kepada Nabi 

Muhammad Saw untuk mengeluarkan manusia dari kegelapan sampai saat ini yang begitu 

terang benderang, melalui perantaraan Jibril, berisi pedoman dan petunjuk kepada umat 

manusia, agar manusia dapat memperoleh kehidupan yang Bahagia di Dunia dan Akhirat. 

Sebagai kitab Samawi yang merupakan Kalam Allah, tidak terdapat perbedaan 

pendapat di kalangan umat Islam menyangkut kebenaran sumbernya. Dalam kajian terhadap al 

Qur’an, ada dua hal penting yang mutlak diperhatikan, yaitu al tsubut (kebenaran sumber) dan 

al dalalah (kandungan makna).  Dari sisi al subut al qur’an, tidak ada perbedaan pandangan di 

kalangan umat islam tentang kebenaran sumbernya (qath’i tsubut) berasal dari Alloh karena 

sampai kepada umat islam secara mutawatir sehingga memfaedahkan yakin. 

Sementara dari sisi dalalah atau kandungan redaksi ayat ayat al quran yang berkaitan 

dengan hukum, dapat dibedakan atas ayat ayat yang qath’i dan zhanni. Kajian mendalam 

terhadap ayat ayat al quran menunjukan bahwa adanya ayat ayat yang qath’i dan zhanni 

merupakan ciri al quran tersendiri dalam menjelaskan hukum (ahkam). Atas dasar ini, yang 

menjadi pertimbangan dalam pengkajiannya adalah tabi’at ayat itu sendiri. Dalam hal ini, alloh 

memang secara sengaja menempatkan suatu ayat qath’i dan yang lain zhanni dengan maksud 

dan makna tertentu. 

Pembahasan qath’i dan zhanni hanya dapat ditemukan di kalangan ahli ushul fiqh 

ketika mereka menganalisis kebenaran sumber suatu dalil atas tiga bentuk, yaitu nas, zahir, dan 

mujmal. Dalil dalam kategori nas diartikan oleh oleh jumhur ushul fiqh sebagai dalil yang tidak 

memiliki kemungkinan makna lain. Sedangkan dalil dalam kategori zahir dan mujmal termasuk 

dalil yang bersifat zhanni, karena makna dalil dalam kategori ini masih mengandung 

kemungkinan makna lain. 

Para ulama berbeda dalam menentukan dalil qath’i dan dalil zhanny karena sifatnya yang 

sangat subyektif menurut pemahaman ulama masing-masing, selain itu ada ulama yang tidak 

mengakui dikotomi antara dalil qath’i dan dalil zhanni, berawal dari pendapat Umar bin 

Khattab dan dari situlah para ulama belakangan ini ada yang berbeda dalam memaknai dalil 

qath’i dan dalil zhanni seperti Asy-Syatibi berbeda pendapat dengan ulama mazhab dan lebih 

jauh melihat konsep qath’i dan zhanni dalam al-Qur’an (Sa’dan, 2017).   

Konsekuensi dari semua itu, ulama yang sepakat mengakui teori qath’i dan zhanni 

membatasi ijtihad pada yang zhanni, mereka tidak menyentuh ayat-ayat qath’i untuk 

diijtihadkan walaupun berbeda dalam menentukan mana saja yang tergolong sebagai ayat yang 

qath’i sehingga terlepas dari ijtihad dan mana yang zhanni yang boleh diijtihadkan.  

Sebagian lain, yang menolak teori qath’i dan zhanni tidak membatasi wilayah ijtihad, 

mereka mengatakan bahwa hukum itu harus bergerak seiring dengan pergerakan yang terjadi 

dalam masyarakat. Masyarakat selalu berkembang dan berubah dari segala bidang, sehingga 

hukum pun harus berkembang dan berubah agar tidak terlindas dan responsif terhadap 

kebutuhan masyarakat yang selalu mengalami perubahan dan perkembangan. 

Al-Quran dalam tradisi pemikiran Islam telah melahirkan sederetan teks turunan yang 

demikian luas dan mengagumkan dan selanjutnya teks turunan tersebut dikenal sebagai 

literatur tafsir. Sebagai kitab suci yang memiliki posisi yang sangaturgen bagi kehidupan 

manusia, yang sālih li kulli zamān wa makān, al-Quran senantiasa ditafsirkan dan ditafsirkan 

21



 
 

ulang serta dikembangkan penafsirannya sesuai dengan perkembangan zaman dengan 

mempertimbangkan waktu dan kondisi yang sedang terjadi. Disinilah akal mempunyai peranan 

yang penting untuk memberikan penafsiran terhadap Al-Quran. Dari sinilah muncul tokoh-

tokoh pembaharu atau modernisasi Islam seperti Muhammad Abduh. Muhammad Abduh 

tampil dengan karya tulisnya, termasuk Tafsir Al-Manar. Tafsir Al-Manar merupakan salah 

satu kitab tafsir populer di kalangan peminat studi Alquran. 

Merupakan keniscayaan bahwa al-Qur’an akan senantiasa menjadi referensi umat Islam 

dalam setiap pemikiran maupun tindakannya, disusul kemudian dengan al-Sunnah pada posisi 

kedua, baik sebagai referensi dalam memahami al-Qur’an maupun sumber independen dalam 

memahami dan menyelesaikan kasus-kasus tertentu. Sebagai teks yang bisu, al-Qur’an   

membutuhkan   usaha   kreatif   akal   manusia   untuk menyingkap (al-kashf), menerangkan 

(al-id}âh}), dan menjelaskan (al-ibânah) makna yang tersembunyi di balik untaian huruf Arab 

sesuai dengan apa yang dikehendaki Allah sebatas kemampuan manusia. Proses pemberian 

makna inilah yang oleh para intelektual Islam diistilahkan “tafsir al Qur’an”.  Kenyataan   ini   

telah   mendorong   lahirnya   berbagai   pola interpretasi atau komentar para ulama atas al-

Qur’an yang terus mengalami perkembangan metodologis yang dinamis, dari model bi al-

ma’thûr, bi al-ra’y, ijmâlî, tah}lîlî, muqârin,  maupun mawdû}  ‘î. 

Status al-Qur’an sebagai kitab rujukan utama dalam menyelesaikan segala problem 

kehidupan yang dihadapi oleh umat Islam semenjak diwahyukan  hingga  dewasa  ini,  tidaklah  

berlebihan  sebab  al-Qur’an menyebut dirinya sebagai petunjuk bagi segenap umat manusia 

yang tidak ada keraguan di dalamnya. Di samping itu, tema-tema dalam al- Qur’an pun juga 

sangat komplit dan beragam, bahkan al-Qur’an sendiri mengklaim ia sebagai kitab suci yang 

menjelaskan segala sesuatu. 

Salah satu tema yang juga diungkap al-Qur’an adalah tentang akal (al-‘aql). Meski 

demikian, dalam diskursus khazanah intelektual Islam, kajian tentang akal merupakan salah 

satu topik perdebatan di kalangan umat Islam, terutama antara teolog dengan para filosof yang 

belum memperoleh titik temu secara secara memuaskan. 

 
Metode Penelitian 

Metode yang digunakan adalah metode kepustakaan (library research). Penelitian 

kepustakaan merupakan kajian teoritis, referensi serta literatur ilmiah lainnya yang berkaitan 

dengan budaya, nilai dan norma yang berkembang pada situasi sosial yang diteliti (Sugiyono: 

2012). Adapun tahapan pada penulisan ini adalah 1) mengumpulkan bahan-bahan bacaan yang 

terkait baik dari jurnal, buku yang relevan, 2) membaca daftar bacaan yang ditemukan, 3) 

membuat catatan terhadap hasil bacaan, 4) mengolah hasil yang ditemukan. 

 
Hasil dan Pembahasan 

Qath’i dan Zhanni 

Pengertian Qath’i 

Menurut Muhammad Hashim Kamali, Qath’i secara etimologi bermakna yang 

definitive (Pasti). Nash qath’i adalah nas yang jelas dan tertentu yang hanya memiliki satu 

makna dan tidak terbuka untuk makna lain, atau hanya memiliki satu penafsiran dan tidak 

terbuka untuk penafsiran lain (Kamali, 1996: 26). 

22



 
 

Contohnya adalah nas tentang hak suami terhadap harta istrinya yang telah meninggal, 

sebagai berikut:  

 وَلَكُمْ نِصْفُ مَا ترََكَ ازَْوَاجُكُمْ اِنْ لَّمْ يَكُنْ لَّهُنَّ وَلدٌَ ۚ ...

Artinya: “Dan bagimu separuh dari harta yang ditinggalnya istri-istrimu jika mereka 
tidak mempunyai anak, (al- Nisa, 4:12),  
 

Contoh-contoh yang lain adalah, 

 

نْهُمَا مِائةََ جَلْدةٍَ ۖ... انيِْ فَاجْلِدوُْا كُلَّ وَاحِدٍ مِِّ انِيَةُ وَالزَّ  الَزَّ

Artinya: “Pezina baik pria atau pun wanita, deralah mereka masing-masing 100 kali, … 

(al-Nur, 24:2),  

 وَالَّذِيْنَ يرَْمُوْنَ الْمُحْصَنٰتِ ثمَُّ لمَْ يَأتْوُْا بِارَْبعَةَِ شُهَداَۤءَ فَاجْلِدوُْهمُْ ثمَٰنِيْنَ جَلْدةًَ ...

Artinya: Dan orang-orang yang menuduh perempuan-perempuan yang baik (berzina) 
dan mereka tidak mendatangkan empat orang saksi, maka deralah mereka delapan puluh 
kali, … (al-Nur, 24:4) 

 

Aspek-aspek kuantitatif dari ketentuan ketentuan ini, yaitu separuh, seratus, dan 

delapan puluh, adalah dalil yang sudah jelas dan karena itu, tidak terbuka untuk menerima 

penafsiran. Begitu pula, ketentuan ketentuan al-Qur’an mengenai rukun-rukun Islam seperti 

shalat dan puasa, dan juga bagian-bagian tertentu dalam kewarisan dan hukum-hukum yang 

sudah di tetapkan semuanya qath’I; validitasnya tidak mungkin dibantah oleh siapapun, setiap 

orang wajib mengikutinya dan ketentuan-ketentuan ini tidak membuka peluang bagi ijtihad 

(mujtahid).                                                 

Menurut Abdul Wahab Khallaf, sama dengan pandangan Hashim Kamali di atas, 

bahwa Nas yang qath’I dalalanya ialah nas yang menunjukkan kepada makna yang bias 

difahami secara tertentu, tidak ada kemungkinan menerima takwil, tidak ada tempat bagi 

pemahaman arti selain itu, seperti firman Allah yang artinya dan bagimu (suami-suami) 

seperdua dari harta yang ditinggalkan oleh isteri-isterimu jika mereka tidak mempunyai anak, 

(al-Nisa (4): 12). Ayat ini adalah pasti, artinya bahwa bagian suami dalam keadaan seperti ini 

adalah seperdua, tidak yang lain. Yakni yang lain dari seperdua.  

Dan contoh lain pada firman Allah pada soal menindak laki- laki dan perempuan yang 

berzina, yang artinya; “perempuan yang berzina dan laki- laki yang berzina, maka deralah tiap-

tiap orang dari keduanya seratus kali dera, (al- Nur (24): 2). Ayat ini adalah pasti juga, artinya 

bahwa had zina itu seratus kali dera, tidak lebih dan tidak kurang (Khallaf, 1994: 45). 

Dari definisi yang telah dikemukakan di atas, baik Hashim Kamali maupun oleh Abdul 

Wahhab Khallaf maka dapat-lah disimpulkan bahwa untuk menentukan nash qath’i al-dalalah 

ternyata memiliki ciri tertentu, yaitu: Pertama, nashnya jelas dan makna yang dikandungnya 

tegas dan hanya memiliki satu makna, tidak bisa mengan- dung isytiraqul makna dan juga hanya 

memiliki satu penafsiran, tidak terbuka untuk penafsiran lain. Kedua, mencakup ketentuan-

ketentuan al-Qur’an mengenai rukun-rukun Islam seperti shalat, puasa, zakat, haji dan juga 

bagian-bagian tertentu dalam kewarisan dan hukum-hukum yang telah ditetapkan secara 

permanen. 

23



 
 

Pengertian Zhanni Al-Dalalah 

Menurut Muhammad Hashim Kamali, Zhanni al-Dalalah secara etimologi (bahasa) 

bermakna tidak jelas dan tidak tegas (spekulatif). Menurut Muhammad Hashim Kamali ayat al-

Qur’an yang bersifat zhanni (spekulatif) adalah kebalikan dari ayat yang bersifat qath’i 

(definitif), ia terbuka bagi pemaknaan, penafsiran dan ijtihad.  

Penafsiran yang terbaik adalah penafsiran yang dijumpai secara keseluruhan dalam al- 

Qur’an dan mencari penjelasan penjelasan yang diperlukan pada bagian yang lain dalam 

konteks yang sama atau bahkan berbeda.  

Sunnah adalah sumber lainnya yang melengkapi al-Qur’an dan menafsirkannya. 

Apabila penafsiran yang diperlukan dapat ditemukan dalam suatu hadits, maka ia menjadi 

bagian integral dari al-Qur’an dan keduanya secara bersama- sama membawa keten-tuan yang 

mengikat. Kemudian sumber lain berikutnya adalah para shabat yang memenuhi syarat untuk 

menafsirkan al-Qur’an karena kedekatan mereka dari Nabi, kepada Nash, keadaan- kadaan 

yang melingkupinya dan ajara- ajaran Nabi. 

Muhammad Hashim Kamali melengkapi penjelasannya tentan zhanni al-Dalalah dengan 

mengemukakan contoh nash yang zhanni dalam al-Qur’an yaitu: 

هٰتكُُمْ وَبنَٰتكُُمْ ... مَتْ عَلَيْكُمْ امَُّ  حُرِِّ

Artinya: Diharamkan atas kamu (menikahi) ibu-ibumu, anak-anakmu yang 
perempuan… , (al-Nisa: 23). 

 

Nash ini definitif dalam kaitan dengan larangan mengawini ibu atau saudara 

perempuan dan tidak ada bantahan tentang soal ini. Namun demikian kata banatukum (anak-

anak perempuan kamu) dapat dipahami dari makna harfiahnya, yang berarti, anak perempuan 

yang lahir dari seorang baik melalui perkawinan maupun zina, atau makna juridisnya. Menurut 

makna yang terakhir, banatukum, hanya dapat diartikan sebagai anak-anak perempuan yang sah 

(Kamali, 1996: 26-27). 

Menurut Abdul Wahhab Khallaf nas yang zhanni dalalahnya ialah nas yang 

menunjukkan atas makna yang memungkinkan untuk ditakwilkan atau dipalingkan dari makna 

asalnya (lughawi) kepada makna yang lain. Seperti firman Allah:  

ءٍٍۗ ...  وَالْمُطَلَّقٰتُ يَترََبَّصْنَ باِنَْفسُِهِنَّ ثلَٰثةََ قرُُوْۤ

Artinya: Dan para istri yang diceraikan (wajib) menahan diri mereka (menunggu) tiga 
kali quru'… (al-Baqarah: 228).  
 

Pada hal lafal quru’ itu dalam bahasa Arab mempunyai dua arti, yaitu suci dan haid. 

Sedangkan nas menunjukkan (member arti) bahwa wanita-wanita yang ditalak itu menahan diri 

(menunggu) tiga kali quru’. Maka ada kemungkinan bahwa yang dimaksudkan, adalah tiga kali 

suci atau tiga kali haid. Jadi ini berarti tidak pasti dalalahnya atas satu makna dari dua makna 

tersebut. Karena itu para mujtahid berselisih pendapat bahwa “iddah wanita yang ditalak itu 

tiga kali haid atau tiga kali suci.  

Dan juga contoh lain firman Allah,: 

مَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتةَُ وَالدَّمُ ...  حُرِِّ

Artinya:  Diharamkan bagimu (memakan) bangkai, darah,.. (al- Maidah: 3). 

24



 
 

 

Padahal lafal maitan (bangkai) itu umum. Jadi ini mempunyai kemungkinan arti 

mengharamkan setiap bangkai, atau keharaman itu (ditakhsis) dengan selain bangkai lautan. 

Maka oleh karena itu, nas yang mempunyai makna yang serupa (makna ganda) atau lafal 

umum, atau lafal mutlak dan atau seperti maitan ini, semua-nya adalah zhanni dalalahnya, 

karena ia mempunyai kecenderungan kepada lebih dari satu arti (Khallaf, 1994: 46). 

Dari Definisi tersebut di atas dapatlah dipahami, bahwa cirri-ciri yang menjadi 

penyebab kezhannian sebagian dari nash al- Qur’an itu adalah: Pertama, nash itu mengandung 

makna ganda (isytiraqul makna), dan juga terbuka bagi penafsiran dan penakwilan (ijtihad). 

Contoh kata banatukum dalam Surat an Nisa: 23, kata ini mengandung makna ganda, pertama 

dilihat dari makna harfiahnya dapat bermakna anak perempuan yang lebih dari seorang baik 

melalui perkawinan maupun tidak. Kedua, bila dilihat dari makna juridisnya, kata  ْوَبَنٰتكُُم  hanya 

dapat diartikan sebagai anak-anak perempuan yang sah yang lahir dari kedua orang tua yang 

telah diawali dengan proses perkawinan. Kedua nash itu mengandung makna   umum. Contoh 

kata  َُالْمَيْتة surat al-Maidah: 3. Lafaz ini umum yang kemungkinannya mencakup semua bangkai 

termasuk bangkai lautan (Khallaf, 1994: 46). 

Bila kita cermati uraian yang dikemukakan oleh Muhammad Hashim Kamali dan 

Abdul Wahhab  Kahallaf tentang qath’i dan zhanni al-Dalalah maka dapatlah disimpulkan 

bahwa keduanya sepakat untuk memberi peluang untuk memaknai, mentak-wilkan dan 

menafsir- kan al-Qur’an selama ayat itu tergolong zhanni al-Dalalah. Namun keduanya menu- 

tup rapat-rapat pintu pemaknaan ganda, penakwilan dan penafsiran terhadap ayat- ayat al-

Qur’an yang sifatnya qath’I al- Dalalah. 

Apa yang dilakukan dan ditetapkan oleh kedua ulama tersebut hal itu sangat 

dipengaruhi dan diwarnai oleh disiplin ilmu yang digelutinya, yakni sebagai ulama Ushul Fiqh, 

bukan ulama tafsir. Dikalangan ulama tafsir masalah qath’i dan zhanni ad- Dalalah tidak 

menjadi salah satu pokok bahasan. 

 
Pengertian Akal  

Akal secara bahasa berasal dari kata ‘ain-qāf dan lām, menunjuk pada makna “tulang-

tulangnya terkunci pada sesuatu, atau bermakna terkunci” dan karena itu, قل  dapat bermaknaع

“mengunci secara kuat dalam perkataan dan perbuatan”. Dari penjelasan ini dipahami bahwa 

akal bermakna sesuatu yang tersimpan dalam dan terkunci pada lubuk hati sehingga 

pengetahuan tersebut secara spontan biasa terlontar dalam bentuk perkataan atau perbuatan. 

Seorang yang memiliki akal akan dengan mudah memanifestasikan pengetahuan 

mereka dalam bentuk perkataan ataupun perbuatan. Kata ini dalam berbagai macam 

derivasinya digunakan dalam Alquran sebagai penghargaan bagi kalangan yang menggunakan 

pemikiran mereka yang bersumber dari akal. Tidak sedikit ayat Alquran yang menganjurkan 

dan mendorong manusia untuk menggunakan akal fikiran mereka. 

Materi “aql” dalam al-Qur’an terulang sebanyak 49 kali, kecuali satu, semuanya datang 

dalam bentuk kata kerja seperti dalam bentuk 7 ta’qilun atau ya’qilun. Kata kerja ta’qilun 

terulang sebanyak 24 kali dan ya’qilun sebanyak 22 kali, sedangkan kata kerja a’qala, na’qilu 

dan ya’qilu masing-masing satu kali (Nasution, 1986: 5).  

25



 
 

Searah dengan itu ayat-ayat qauliyyah (berkaitan dengan tasyri) dan kauniyyah (alam) 

merupakan bukti-bukti bahwa eksistensi Tuhan dan dalam berbagai kondisi menjadi karunia 

besar bagi orang berakal dan berfikir. Diantara objek dimaksud meliputi; pemikiran terhadap 

dalil-dalil dan dasar keimanan, alam semesta, peringatan, sejarah keberadaan manusia, hukum, 

ibadah dan moral. Ayat dimaksud misalnya terdapat dalam QS. Al-Qaṣaṣ (28): 60  

 

نْ شَيْءٍ فَ  ابَْقٰىٍۗ افَلَََ تعَْقِلوُْنَ وَمَآ اوُْتِيْتمُْ مِِّ  مَتاَعُ الْحَيٰوةِ الدُّنْيَا وَزِيْنتَهَُا وَۚمَا عِندَْ اللّٰهِ خَيْرٌ وَّ

Artinya:  Dan apa saja (kekayaan, jabatan, keturunan) yang diberikan kepada kamu, maka 
itu adalah kesenangan hidup duniawi dan perhiasannya; sedang apa yang di sisi Allah 
adalah lebih baik dan lebih kekal. Tidakkah kamu mengerti (Kementrian Agama RI, 2015: 
393). 

 

Kata ‘aqal yang sudah menjadi kata Indonesia, berasal dari kata Arab al-'aql yang dalam 

bentuk kata benda, tidak terdapat dalam al- Qur’an, yang ada yaitu kata kerjanya aqaluhu, 

taqilun, na'qi'l, ya'qiluha, dan lainnya. Kata-kata itu dipakai dalam arti paham dan mengerti. 

Sebagai contoh dapat dijumpai pada ayat-ayat (Q.S. al-Bagarah, 2:75 dan 242; al-Hajj, 22:46; 

al-Mulk, 57:10, dan al-Ankabut, 29:43).  

Selain itu di dalam al-Qur’an terkadang kata aqal diidentikkan dengan kata lub 

jamaknya al-albab. Sehingga kata ulu al-bab dapat diartikan dengan ''orang-orang yang beraqal''. 

Hal ini misalnya dapat dijumpai pada QS Ali Imran ayat 190-191 yang berbunyi: 

 

وُلِى الْْلَْبَابِ   يٰتٍ لِِّْ مٰوٰتِ وَالْْرَْضِ وَاخْتلََِفِ الَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَْٰ عَلٰى  اِنَّ فيِْ خَلْقِ السَّ قعُوُْداً وَّ الَّذِيْنَ يذَْكُرُوْنَ اللّٰهَ قِيَامًا وَّ

مٰوٰتِ وَالْْرَْضِۚ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هٰذاَ بَاطِلًَۚ سُبْحٰنكََ فقَِنَا   عَذاَبَ النَّارِ جُنوُْبِهِمْ وَيتَفََكَّرُوْنَ فيِْ خَلْقِ السَّ

Artinya:  Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi, dan pergantian malam dan 
siang terdapat tanda-tanda (kebesaran Allah) bagi orang yang berakal, (yaitu) orang-orang 
yang mengingat Allah sambil berdiri, duduk atau dalam keadaan berbaring, dan mereka 
memikirkan tentang penciptaan langit dan bumi (seraya berkata), “Ya Tuhan kami, 
tidaklah Engkau menciptakan semua ini sia-sia; Mahasuci Engkau, lindungilah kami dari 
azab neraka (Kementrian Agama RI, 2015). 

 

Pada ayat tersebut terlihat bahwa orang yang berakal (Ulul Alab) adalah orang yang 

melakukan dua hal yaitu tazakkur yakni mengingat (Allah), dan tafakkur, memikirkan (ciptaan 

Allah). Sementara Imam Abi al-Fida Isma'il, mengatakan bahwa yang dimaksud dengan Ulul 

Albab adalah orang-orang yang akalnya sempurna dan bersih yang dengannya dapat 

ditemukan berbagai keistimewaan dan keagungan mengenai sesuatu, tidak seperti orang yang 

gagu yang tidak dapat berpikir.  

Dengan berpikir seseorang sampai kepada hikmah yang berada di balik proses 

meingingat (tazakkur) dan berpikir (tafakkur), yaitu mengetahui, memahami dan menghayati 

bahwa di balik fenomena alam dan segala sesuatu yang ada di dalamnya menunjukkan adanya 

Sang Pencipta. Selanjutnya melalui pemahaman yang dilakukan para mufassir terhadap ayat 

tersebut di atas akan dapat dijumpai peran dan fungsi ‘aqal secara lebih lugas. 

Pengertian akal juga dapat dijumpai dalam penjelasan ibnu Taimiyah (2001: 18). Lafadz 

akal adalah lafadz yang mujmal (bermakna ganda) sebab lafadz akal mencakup tentang cara 

26



 
 

berfikir yang benar dan mencakup pula tentang cara berfikir yang salah. Adapun cara berfikir 

yang benar adalah cara berpikir yang mengikuti tuntunan yang telah ditetapkan dalam syar’a. 

Lebih lanjut, Ibnu Taimiyah dalam bukunya yang berjudul Hukum Islam dalam Timbangan 

Akal dan Hikmah juga menyinggung mengenai kesesuaian nash al-Qur’an dengan akal, jika 

ada pemikiran yang bertentangan dengan akal maka akal tersebutlah yang salah karena 

mengikuti cara berpikir yang salah.  

 
Pengertian Interpretasi 

Interpretasi secara umum diketahui sebagai proses pemberian pendapat atau gagasan, 

kesan, maupun pandangan secara teoritis terhadap sebuah objek tertentu yang berasal dari ide 

mendalam serta dipengaruhi oleh latar belakang dari orang yang melakukannya. Interpretasi 

digunakan untuk menerjemahkan suatu informasi dari bentuk selain tulisan menjadi tulisan 

atau dijadikan informasi secara lisan.  

Interpretasi adalah konsep yang digunakan di berbagai bidang, termasuk bahasa. 

Dalam bahasa, interpretasi adalah cara menjelaskan sesuatu dengan bahasa yang dipahami 

komunikan. Interpretasi bisa digunakan untuk menafsirkan sesuatu yang tidak jelas. 

Keterjagaan dan "imunitas" kata dan redaksi Al-Qur’an itu tidak berarti dalam 

pengertian yang sama bahwa pemahaman dan penafsiran manusia terhadap Al-Qur’an bebas 

dari kekeliruan dan kesalahpahaman. Menurut Az Zarqani, Tafsir adalah ilmu yang membahas 

keadaan-keadaan AlQur’an yang mulia dari sisi makna yang terkandung dari maksud Allah 

sebatas kemampuan manusia (Zarqani. 1980: 2).  

Tafsir merupakan interpretasi umat Islam terhadap Al-Qur’an dengan berbagai bentuk, 

metode dan corak. Maka tafsir Al-Qur’an beragam dan bervariasi. Variasi tafsir tersebut 

merupakan gambaran bahwa Al-Qur’an bagaikan intan yang dapat memancarkan cahayanya ke 

berbagai sudut kehidupan. Dari pancaran Al-Qur’an tersebut lahirlah berbagai ilmu keislaman, 

karena memang Al-Qur’an sendiri mendorong untuk melakukan pengamatan dan penelitian 

(Shihab, 2013: 5).  Namun variasi tafsir tidak lantas menjadikan semua orang bebas 

menafsirkan AlQur’an. 

 
Peran akal dalam Menginterpretasikan nas 

Sebagai Risalah terakhir; al-Qur’an tidak pernah menentang eksistensi akal, melainkan 

justru mendukungnya dalam berbagai bentuk. Seruan al-Qur’an untuk berfikir diungkapkan 

dalam bentuk yang bervariasi, seperti: memandang secara seksama (nadzhar), berfikir (tafakur), 

merenungkan (tadabur), mengambil pelajaran (i‟tibar), menyadari (tadzakur), dan mendalami 

pemahaman (tafaquh).  

Terlepas dari uraian Alqur’an tentang eksistensinya dalam hukum, dalam pandangan 

para teolog Islam, akal manusia dipandang cakap untuk mengetahui Tuhan dan berterimakasih 

kepada-Nya, mengetahui baik dan buruk dan termasuk mengetahui hukumnya, meski wahyu 

belum sampai kepada hamba. Pendapat ini dikemukakan oleh kelompok Mu’tazilah yang 

disokongi oleh Abū al-Huzail (Nasution, 2009: 82).    

Pada tataran lain terdapat hal lain yang sangat sulit untuk didekati dengan pendekatan 

akal semisal buang angin yang dapat membatalkan wudhu seseorang. Akal tidak akan mampu 

mencerna mengapa ketika seseorang buang angin dalam keadaan berwudu akan batal sebab 

27



 
 

perbuatan tadi. Jika menggunakan akal sebagai pendekatan, maka orang yang buang angin 

seharusnya diperintahkan untuk cebok.  

Dominasi Akal atas Wahyu Dalam bagian ini akan dibahas peran akal terhadap 

eksistensi wahyu yang kadang dianggap pakem. Pemahaman yang kaku terhadap wahyu seolah 

menutup peluang bagi akal untuk mengelaborasinya sehingga muncul kelompok yang secara 

kaku pula memahami wahyu apa adanya. Berbeda dengan kelompok tadi, ‘Umar bin Khaṭṭāb 

telah menjadi pelopor utama esksistensi akal terhadap wahyu. Dia telah meletakkan akal 

tampak seolah menjadi dominan atas wahyu. Dominasi akal terhadap wahyu dapat dilihat pada 

hadis berikut: 

Artinya: Telah menceritakan kepadaku dari Mālik dari Ibnu Syihāb dari As Sā`ib bin 

Yāzid bahwa ‘Abdullāh bin Amru bin Al Haḍrami datang dengan pembantunya kepada 

Umar bin Khaṭṭāb, seraya berkata; "Potonglah tangan pembantuku ini, dia telah mencuri! 
" Umar bertanya; "Apa yang dia curi?" dia menjawab; "Dia mencuri cermin isteriku yang 
harganya enam puluh dirham." Umar berkata; "Bebaskan dia, karena tidak ada potong 
tangan untuk pembantumu yang mencuri hartamu." Secara nyata kasus ini meniadakan 
hukuman potong tangan terhadap budak pelaku pencurian. Dalam pandangan Imam 

Malik dan Imam Syafi’ dispensasi ‘Umar terhadap pelaku adalah sebuah takhṣīṣ atas ayat 

Alquran yang masih berstatus muṭlaq (Hanafi, 1963: 75). 
 

Pada tataran inilah secara nyata muncul ke permukaan dominasi akal atas wahyu, sebab 

factor utama dalam hukum pidana pencurian yaitu potong tangan mengalami perubahan arah 

dengan mengganti hukuman atas pelaku dengan ta’żīr. Sahabat-sahabat telah diperkenalkan 

dengan metode berijtihad sejak masa Rasul. Tercatat dalam sejarah bahwa ‘Amr ibn al-Aṣ 

adalah seorang sahabat yang pernah mendapatkan kepercayaan selaku hakim.  

Dalam kondisi ini ‘Amr ibn al-Aṣ kemudian bertanya lansung kepada Rasulullah saw. 

perihal kebolehannya untuk menyelesaikan permasalahan hukum kaum muslimin. Pada saat 

itu Rasulullah saw. hanya menjawab bahwa jika ia (‘Amr ibn al-Aṣ) berijtihad dan ijtihadnya 

benar, maka baginya dua pahala dan jika sebaliknya, maka baginya hanya satu pahala 

(Nuruddin, 1987: 54).  

Lebih lengkapnya, hadis tentang ijtihad hakim yang digambarkan di atas adalah sebagai 

berikut : 

Artinya: Telah diberitakan ‘Abdullāh bin Yazīd kepada kami, telah diberitakan Haywah, 

telah diberitakan kepadaku Yazīd bin ‘Abdullāh bin al-Hādi dari Muḥammad bin Ibrāhim 

bin al- Ḥāriṡ dari Busri bin Sa’īd dari Abī Qays budak dari “Amr bin Aṣ, sesungguhnya 
dia mendengar rasulullah saw. berkata: “Jika seorang hakim melakukan penegakan hukum 
kemudian dia melakukan ijtihad kemudian ijtihdnya benar, maka baginya dua pahala dan 
jika dia berijtihad kemudian dia salah, maka baginya hanya satu pahala. Riwayat tersebut 
terkadang pula dikaitkan dengan riwayat Mu’āż bin Jabal ketika akan diutus ke Negeri 
Yaman untuk menjadi hakim. Namun sebagian menolak dengan alasan bahwa riwayat 
tentang Mu’āż tersebut adalah hadis mursal. Meski demikian, riwayat ini memberi andil 
terhadap pemanfaatan akal untuk mengelaborasi hukum.  

 

Pemanfaatan akal dalam masa Rasul telah memberi jalan terhadap dominasi akal, 

namun perlu diberi penekanan bahwa dominasi akal tidak dalam arti meniadakan fungsi wahyu, 

akan tetapi menjadi alat utama untuk memahami wahyu itu sendiri. Setidaknya, inilah yang 

28



 
 

menjadi landasan para ahli uṣūl al-fiqh untuk menyatakan bahwa domain ijtihad sebagai 

turunan dari akal hanya dapat berlaku pada persoalan yang tidak diatur secara jelas dalam 

Wahyu (Alquran dan alSunnah).  

Landasan ini terlihat pada pola ijtihad dari zaman ke zaman yang tidak memasuki lahan 

yang telah diatur secara jelas oleh Wahyu. Dominasi akal atas wahyu pasca wafatnya Rasulullah 

saw menjadi sangat kontras ketika wilayah kekuasaan kaum Muslimin menjadi sangat luas dan 

multi etnik. Pada masa kekuasaan ‘Umar bin Khaṭṭāb, terjadi berbagai macam persoalan 

hukum yang harus diselesaikan ketika itu. 

Maka tak heran jika berbagai fakta kemudian muncul dan diduga penyelesaian ‘Umar 

bin Khaṭṭāb terhadap masalah tersebut adalah pola dominasi akal terhadap wahyu. Diantara 

contoh klasik perlawanan itihad ‘Umar bin Khaṭṭāb terhadap wahyu adalah ketika ia bersikap 

untuk menutup peluang orang-orang yang baru memeluk Islam (mu’allaf) menerima bagian 

dari zakat yang dikeluarkan oleh kaum Muslimin. ‘Umar bin Khaṭṭāb berprinsip bahwa 

penolakan tersebut sangat berdasar mengingat kondisi umat Islam tidak lagi lemah dan butuh 

penganut, melainkan Islam kala itu telah menjadi sebuah Negara Adidaya dengan jumlah 

penganut yang sangat banyak. 

 
Kesimpulan 

Al-Qur’an sebagai kalam Allah, tidak terdapat perbedaan pendapat di kalangan umat 

Islam menyangkut kebenaran sumbernya, yaitu dari Allah Swt. Juga umat Islam mempunyai 

keyakinan yang sama bahwa redaksi ayat-ayat al-Qur’an yang terhimpun dalam Mushaf adalah 

sama tanpa sedikit pun perbedaan dengan yang diterima oleh Nabi Muhammad Swa. Dari 

Allah  Swt. melalui Malaikat Jibril. 

Letak perbedaan pandangan dikala- ngan umat Islam adalah dalam hal kan- dungan 

makna redaksi ayat-ayat al-Qur’an. Ulama Ushul Fiqh membagi nash al-Qur’an kepada dua 

komponen, yaitu qath’I dan zhanni al-Dalalah. Qath’i al-Dalalah adalah nas yang jelas dan 

tertentu yang hanya memiliki satu makna, dan tidak terbuka untuk makna lain. Sedangkan 

zhanni al-Dalalah adalah kebalikan dari qath’i al-Dalalah, ia terbuka untuk pemaknaan, 

penakwilan dan penafsiran.  

Lain dengan ulama tafsir, ia tidak membuat klasifikasi tentang nas al-Qur’an, bahwa  

ada yang qath’i dan ada yang zhanni al- Dalalah, sebab menurut-nya dengan cara yang demikian 

itu berarti membatasi pemaknaan, penakwilan dan penafsiran terhadap al-Qur’an. Pada hal al-

Qur’an itu mampu mengandung banyak interpretasi. 

 
Daftar Pustaka 

Aḥmad bin Fāris bin Zakariyā, Abī al-Ḥusain, Mu’jam Maqāyis al-Lugah, Juz IV, (Beirūt: Dār 
al-Fikr, t.th) 

Kementrian Agama RI, 2015, Alquran dan Terjemahnya, Jakarta: DKU Print. 

Khallaf, Abdul Wahhab, 1996, Ilmu Usul Fiqh, Diterjemahkan oleh Noer Iskandar Dkk. 
Dengan Judul “Khaidah – kaidah Hukum Islam”.Cet. IIV; Jakarta: PT. Raja Grapindo 
Persada. 

Komali, Mohammad Hashim, 1996, Principles of Islamic Jurisprudence. Diter- jemahkan oleh 
Noorhadi dengan judul: “Prinsip dan Teori-teori Hukum Islam”. Cet. I; Yogyakarta: 

29



 
 

Pustaka Pelajar Offset. 
Nasution, Harun, 1986, Akal dan Wahyu, Jakarta: UI Press. 
Nasution, Harun, 2009, Teologi Islam, Alira-Aliran, Sejarah, Analisa Perbandingan, Jakarta: UI 

Press. 
Nuruddin, Amiur, 1987, Ijtihad ‘Umar Ibn Khaththab: Studi Tentang Perubahan Hukum Dalam 

Islam, Jakarta: Rajawali Press. 
Sa’dan, S. (2017). Ijtihad terhadap Dalil Qath’i dalam Kajian Hukum Islam. Samarah. 
Shihab, M. Quraish, 2013, Kaidah Tafsir Syarat, Ketentuan, dan Aturan yang Patut Anda 

Ketahui dalam Memahami Ayat-ayat AlQur’an, Tangerang: Lentera Hati. 
Sugiono, 2012, Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R&D, Bandung: Penerbit Alfabet.  

30


