
 
  

e-ISSN: 2809-3712  
 

 

 

PEMAHAMAN KEAGAMAAN SALAFI DAN KEGADUHAN DI 
TENGAH MASYARAKAT SERTA SOLUSI PENYELESAIANNYA 

 
Zikriadi* 

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia 
zikriadi77@gmail.com  

 
Muhammad Amri 

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia 
 

Indo Santalia 
Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia 

 
 

Abstract 
This study discusses the understanding of salafi religion in the community which always creates noise in the 
community. This research is included in the literature review with the stages of analysis in the form of data 
reduction, data exposure, and conclusions/verification. The results show that the Salafi understanding 
tends to be textual in understanding the Qur'an and Hadith, from this habit it has an impact on an 
understanding that traditions that live in a good society, which have never existed in the Qur'an and 
Hadith are always considered as a wrong understanding (bid'ah and shirk), even contrary to the teachings 
of Islam. One solution that must be done so that salafi understanding does not develop by paying special 
attention to the ustadz concerned to stop understanding that does not lead to noise, for example by giving 
priority to religious instructors from the Ministry of Religion to conduct a data collection program for clerics 
who tend to make noise and provide understanding. considered good for the sake of maintaining peace and 
religious tolerance. 
 
Keywords: Salafi Religion, Noise, Solutions. 
 
Abstrak 
Penelitian ini membahas pemahaman keagamaan salafi di tengah masyarakat yang selalu 
memunculkan kegaduhan di tengah masyarakat. Penelitian ini termasuk ke dalam kajian 
literatur dengan tahapan analisisnya berupa reduksi data, paparan data, dan 
kesimpulan/verifikasi. Hasilnya menunjukkan bahwa pemahaman Salafi cenderung 
tekstualis dalam memahami al-Qur’an dan Hadits, dari kebisaan tersebut berdampak pada 
suatu pemahaman bahwa tradisi yang hidup di tengah masyarakat yang baik, yang tidak 
pernah ada di dalam al-Qur’an dan Hadits selalu dianggap sebagai suatu pemahaman yang 
keliru (bid’ah dan syirik), bahkan bertentangan dengan ajaran Islam. Salah satu solusi yang 
harus dilakukan agar pemahaman salafi tidak berkembang dengan memberikan perhatian 
khusus kepada ustadz yang bersangkutan untuk menghentikan pemahaman yang tidak 
berujung pada kegaduhan, misalnya dengan memberikan prioritas kepada penyuluh agama 
Kementerian Agama untuk melakukan program pendataan para ustadz yang cenderung 

37

mailto:zikriadi77@gmail.com


 
 

membuat gaduh dan memberikan pemahaman yang dianggap baik demi memelihara 
perdamaian dan toleransi umat beragama. 
 
Kata Kunci: Keagamaan Salafi, Kegaduhan, Solusi Penyelesaian 
 
Pendahuluan 

Penelitian ini mengulas mengenai pemahaman keagamaan salafi di tengah 

masyarakat. Hal tersebut penting untuk diulas karena dalam beberapa kesempatan selalu 

memunculkan kegaduhan di tengah masyarakat, sehingga menuntut penelitian ini untuk 

menawarkan solusi penyelesaian dalam melihat permasalahan tersebut. Munculnya 

kegaduhan di tengah masyarakat biasanya karena pemahaman salafi yang cenderung 

menyalahkan tradisi yang hidup di tengah masyarakat tertentu, sehingga yang perlu dilihat 

ialah pemahaman yang dibangun dalam tradisi keagamaan salafi. 

Beberapa topik pembahasan yang menarik telah disajikan, seperti penelitian yang 

dilakukan oleh Hajam membahas persoalan pesantren salafi di Pondok Pesantren as-

Sunnah Kalitanjung dan al-Muttaqin Kabupaten Cirebon yang mendapatkan bahwa: 1) 

paham keagamaan kedua pesantresn tersebut masih mempertahankan pendekatan 

tekstualis dalam memahami al-Qur’an dan Sunnah serta jauh dari kontekstualnya yang 

tanpa melibatkan studi kritis terhadap hadits, misalya pada matan (konten) atau sanad 

(periwayatan); 2) doktrin Tauhid yang bersifat Teosentris, sehingga tidak adanya kedekatan 

terhadap tradisi yang dampaknya selalu mengklaim bid’ah (mengada-ada) dan syirik atas 

perilaku yang dinilai tidak sesuai dengan salafi; 3) pelajaran tasawuf dikedua pesantren 

tersebut sangat terbatas karena identic dengan zuhud, sehingga tidak sampai pada wilayah 

irfani dan falsafi (Hajam, 2014). 

Penelitian Zunly Nadia, telah menyorot perilaku keagamaan komunitas Salafi di 

Indonesia dalam memahami hadits yang bersifat tektualis dengan menekankan pada hadits 

yang abai terhadap asbab al-wurud (konteks hadits), sehingga mementingkan makna teks 

lahiriyah atau pada aspek bahasa semata. Hal tersebut menunjukkan adanya perbedaan 

pemahaman terhadap sumber ajaran Islam dan keagamaan salafi sangat anti terhadap 

tradisi, tetapi juga membangun “subkultur” tersendiri Bersama jama’ahnya daripada harus 

bernegosiasi dengan masyarakat yang memiliki akar tradisi (Zunly Nadia, 2017). 

Penelitian Muhammad Rofiq lebih menyoroti pada krisis otoritas keagamaan 

kontemporer mengenai literalisme berjubah salafi dengan menyorot pada eksploitasi teks 

keagamaan dan otoritarianisme keagamaan yang melihat keagamaan secara sempit serta 

abai pada metodologis dan reinterprtatif sesuai konteks sosial. Lebih jauh lagi, 

pemahamabn salafi dibarengi dengan klaim kebenaran (truth claim) yang absolut pada 

kelompoknya dan diluarnya ialah salah, bid’ah, syirik, atau peyoratif lainnya. Hasilnya 

bahwa pemikiran literal secara karakteristik ialah: 1) pengabaian pada tujuan hukum 

(maqashid al-syari’ah); 2) cenderung memilih pendapat sulit (tasyaddud); 3) pengucilan pada 

38



 
 

peran perempuan; 4) anti sains dan empirisme; dan 5) intoleransi (Muhammad Rofiq, 

2013). 

Ulasan di atas dapat dipahami bahwa kajian mengenai formasi keagamaan salafi 

lebih cenderung tekstual dalam memaknai al-Quran dan hadits, anti tradisi masyarakat, dan 

lebih membangun subkultur tersendiri dengan jama’ah (eksklusif). Artinya, pemahaman 

keagamaan salafi sangat sulit diterima oleh masyarakat bahkan akan memunculkan konflik 

horizontal karena perilaku keagamaannya yang kurang dialogis dengan masyarakat yang 

mempunyai akar tradisi yang kuat. Untuk itu, perlu diulas lebih jauh lagi mengenai 

penjabaran keagamaan salafi, akibat kegaduhan di masyarakat, dan solusi peyelesaiannya. 

 

Metode Penelitian 

Kajian dari peneltian ini menggunakan kajian literatur yang mana literatur yang 

diambil sesuai dengan pokok pembahasan dan di analisis secara mendalam sehingga dapat 

diambil kesimpulan dan temuan dalam penelitian. Literatur yang diambil baik dari buku, 

artikel jurnal baik nasional maupun internasional dan literatur lainnya (Hendriarto et al., 

2021); (Aslan, 2017). 

 

Hasil Dan Pembahasan 

Pemahaman Keagamaan Salafi 

Berawal dari term salafi dari kata salaf, sebagai istilah dari generasi pertama dan 

terbaik umat Islam dari generasi para sahabat, tabi’in, tabi’ut tabi’in dan para imam yang 

membawa petunjuk generasi pertama tersebut. Jadi, istilah salafi merujuk kepada aliran 

atau kelompok yang merujuk pada generasi pertama tersebut (Muh. Nashirudin, 2017). 

Keagamaan salafi selalu mengusung term bid’ah dalam perbuatan agama yang 

dipandang tidak islami dan dianggap baru (Ahmad Haris, 2012). Term bid’ah ini digunakan 

oleh kalangan salafi dengan gerakannya kepada semangat yang merujuk pada Ahmad ibn 

Hanbal (164-241H/780-855M), Taqi al-Din Ibn Taymiyyah (661-728H/1263-1328M), 

dan Muhammad ibn Abd al-Wahab (1115-1206H/1703-1792M), dengan dominasinya di 

daerah Arab, sebagai pusat kerajaan Saudi (Natana J. Delong-Bas, 2004). 

Gerakan dakwah Muhammad ibn Abd al-Wahab sebagai penyebar mazhab Ibn 

Hanbal selalu mengajak masyarakat mengamalkan Tauhid secara murni, menjauhi bid’ah, 

dan kurafat (Muhammad Said Mursi, 2007). Konsistensinya pada mazhab Ibn Hanbal 

dalam gerakan dakwah dengan gerakan yang dibarengi dengan pembaharuan (tajdid) Ibn 

Taymiyyah dan para muridnya, salah satunya Shamsuddin ibn Qayyim al-Jauziyyah (wafat 

751H) (Nurcholish Madjid, 1984; (Ala’ Bakar, 2002). Inti dari gerakan dakwah tersebut 

ialah merujuk kepada sumber Islam, yaitu al-Qu’ran dan Hadits, serta Ijmak. Hal tersebut 

diperkuat dengan gerakan yang tidak terikat kepada salah satu mazhab tertentu, sehingga 

hakim boleh mengambil mazhab apa saja yang dianggap dekat dengan al-Quran dan 

39



 
 

Hadits, bahkan masyarakat Arab harus mendominasi dalam peranan dakwah. Pengaruh 

dakwahnya tidak bersifat ilmiah dan diskusi panjang, sehingga sifatnya lebih praktis yang 

dapat dilihat dari beberapa karyanya sangat tipis tidak berjilid-jilid atau hanya ratusan 

halaman (Muhammad Said Mursi). 

Istilah salafiyyah sendiri sebenarnya berbenturan dengan istilah islah (reformasi) dan 

tajdid (pembaharuan), sehingga salafi ialah gerakan fundamental yang mengambil al-Qur’an 

dan Hadits, sebagai satu-satunya sumber dalam agama (Emad Eldin Shahin, 1995). 

Pemahaman keagamaan salafi ini mempunyai bentuk yang berbeda beda, tetapi inti dari 

gerakannya ialah reformasi dan pembaharuan, (Emad Eldin Shahin, 1995) dalam konteks 

Islam di Indonesia bahwa gerakan salafi ialah kebangkitan gerakan Islam melalui kelompok 

muslim Indonesia yang menunaikan ibadah Haji di Mekkah, (Abdul Kodir) contohnya 

pada sekitaran tahun 1803, terdapat 3 (tiga) orang Haji yang pulang dari Mekkah, yaitu Haji 

Miskin, Haji Sumanik, dan Haji Piobang yang mempunyai gerakan pemurnian Islam 

dengan cara yang keras dengan menantang masyarakat adat karena bertentangan dengan 

ajaran Islam. Dari situ, munculnya gesekan sosial, antara masyarakat golongan adat dan 

golongan agama, sehingga muncul konflik horizontal yang cukup besar saat itu ditandai 

dengan perang saudara sesama Minangkabau (Mardanas Safwan dan Sutrisno Kutoyo 

(Ed). 

Pemahaman keagamaan salafi tidak terlalu rumit untuk dijabarkan karena juga 

dikenal dengan manhaj (cara berfikir atau kaidah-kaidah pemahaman) ahli hadits yang 

menerapkan ajaran fundamental atau puritan, kini disebut sebagai salafisme (Noorhaidi 

Hasan, 2002). Pemahaman salafi sangat anti terhadap kultur yang dianggap bertentangan 

dengan ajaran Islam yang bersumber kepada al-Qur’an dan Hadits, lambat laun 

pemahamannya ini berkembang secara pesat tetapi dipandang sebelah mata oleh dan tidak 

mendapat tempat di Indonesia karena karakternya yang reaksioner dan radikal atas realitas 

sosial yang dihadapi (Zainal Abidin bin Syamsudin, 2015; Azyumardi Azra, 1999). 

Terdapat beberapa aspek yang menjadi pokok pemahaman keagamaan salafi, yaitu: 1) 

Konsep Ketuhanan, Manusia, dan Alam; 2) Pernanan Wahyu dan Akal; 3) Konsep Roh 

dan Makhluk halus (Faizah, 2012). 

Konsep Ketuhanan, Manusia, dan Alam dapat dilihat dalam konsep Tauhid 

sebagai kajian yang merepresentasikan Tuhan, misalnya formulasi keagamaan salafi lebih 

melihatNya tetap sebagai Dzat yang Maha segalanya, sehingga aplikasi pemahamannya 

sama dengan paham Asy’ariyyah yang membagi Tauhid ke dalam Tauhid Rubudiyah 

(sebagai bentuk kekuasaan Tuhan), Uluhiyah (sebagai bentuk ke-Esaan Tuhan), dan Asma 

wa Syifat (sebagai bentuk kebenaran atas nama dan sifat Tuhan). Hanya saja pemahaman 

salfi cenderung tekstual dalam memahami ayat-ayat al-Qur’an. Beberapa contoh misalnya 

tentang kata yadullah (tangah Allah) dalam QS. Ali Imran: 73, qabdhatuhu (genggaman-Nya) 

dalam QS. Al-Zumar: 67, bi a’yunina (dengan mata-mata Kami), wajhu rabbika (wajah 

40



 
 

Tuhan) dalam QS. Al-Rahman: 27, dan Istawa ‘ala al-‘arsy (ia bersemayam di atas ‘arys) 

dalam QS. Taha: 5. Kesemuanya dipahami apa adanya secara tekstual. Lebih lagi, manusia 

dalam hal ini dituntut untuk mengetahui hal tersebut tanpa harus mentakwilkannya, dalam 

konteks manusia dan alam ialah sunnah. Manusia dalam persoalan baik dan buruk 

tergantung pada bentuk perilaku di dunia ini. Alam dalam persoalan ialah sunnah dalam 

bentuk hukum alam dan prinsipnya tidak berubah. Pola hubungan Tuhan, manusia, dan 

alam secara sederhana dipahami bahwa manusia harus tunduk pada Tuhan dan praktik 

ritual yang sempurna itu sendiri ialah tujuan tertinggi, sedangkan alam ialah media dari 

aktifitas ritual itu sendiri. 

Peran wahyu dan akal diterjemahkan oleh kalangan salafi bahwa akal itu sendiri 

dalam memahami teologis atau tahuid mempunyai persoalan danb Batasan, sehingga akal 

tidak boleh menentukan hukum atas sesuatu sebelum Wahyu turun. Hal lainnya ialah 

bahwa menurut salafi bahwa syariat didahulukan dari akal, akal hanya mampu mengenal 

dan memahami sesuatu secara umum saja, hukum akal yang benar tidak bertentangan 

dengan syariat dan sebaliknya, penentuan hukum di dunia ialah hak progratif syariat, 

balasan pahala dan dosa ditentukan syariat, janji surga dan neraka ditentukan syariat, akal 

tidak dapat menentukan Tuhan. 

Roh dan makhluk halus bagi salafi ialah perlu diketahui karena harus dipercayai 

ada, sehingga jika ada yang dirasuki atau diganggu makhluk halus, pemahaman salafi 

menggunakan media ruqqiyah untuk membuat makhluk halus tidak mengganggu lagi. 

Media ruqiyyah ini berasal dari ayat-ayat al-Qur’an dengan cara membacakannya kepada 

manusia yang diganggu oleh makhluk tersebut. 

Menurut Mukhibat (2014) bahwa pemahaman keagamaan salafi dapat berdampak 

pada lahirnya ideologi radikalisme, seperti pada masa runtuhnya pemerintahan Orde Baru 

dengan banyaknya gerakan salafi yang militan, sehingga memunculkan kontroversi di 

tengah masyarakat. Jadi, term salafi selalu dekat dengan merujuk pada sebuah gerakan 

fundamentalisme, radikalisme, dan terorisme–sehingga menjadi slogan politik dalam 

menyebut gerakan salafi yang mengambil bentuk perlawanan yang biasanya 

membahayakan keutuhan umat beragama, berbangsa, dan bernegara. Eksistensi gerakan 

salafi yang radikal-fundamentalis dan terorisme ini ialah varian lain dalam orientasi 

ideologis gerakan Islam yang selalu mengklaim gerakannya sesuai dengan ajaran Islam 

dengan merujuk pada al-Qur’an dan hadits.  

Varian di atas memiliki ciri khusus, yaitu: 1) gerakan perlawanan atas suatu tradisi 

keagamaan yang dianggap tidak sesuai dengan ajaran Islam, atau gerakan perlawanan atas 

kebijakan sebuah negara yang melemahkan Islam, juga gerakan perlawanan yang 

menganggap sistem negara tidak sesuai dengan ajaran Islam; 2) penolakan atas kegiatan 

ilmiah yang mencampuradukkan pemikiran Islam dan barat, misalnya tidak mengakui 

trtadisi hermeneutik karena teks al-Qur’an dan hadits tidak dapat di interpreatsi oleh 

41



 
 

hermeneutik atau nalar manusia tidak mampu memberikan informasi yang tepat dalam 

menafsirkan kitab suci; 3) menolak perkembangan zaman, baik secara sosiologis dan 

hostoris karena jika mengikuti perkembangan tersebut akan jauh dari doktrin keagamaan 

dan kitab suci (Mukhibat, 2014). 

Dari penjelasan tersebut dapat dipahami bahwa produk-produk pemikiran salafi 

termasuk ke dalam kluster hukum fikih, pemikiran ulama, dan yurisprudensi yang tidak 

terlepas dari tekstualitas sumber al-Qur’an dan Hadits. Ajaran Islam versi salafi tidak 

menghendaki produk pemikiran lain selain merujuk pada hal di atas, misalnya pemikiran 

mengenai tradisi, pemikiran yang berasal dari Barat, atau pemikiran yang 

mencampuradukkan Islam dan barat, sehingga dengan sikap tersebutlah muncul sebuah 

gerakan penolakan yang sangat keras, dampaknya mengakibatkan kegaduhan di tengah 

masyarakat. 

 
Kegaduhannya Di Tengah Masyarakat 

Pemahaman salafi dikenal sangat massif, tetapi juga terdapat penolakan dari 

beberapa masyarakat dengan perlawanan yang cukup kuat, misalnya oleh Nahdlatul Ulama. 

(NU) yang sangat menjaga tradisi. Setiap ada gerakan dakwah dari salafi, maka kelompok 

masyarakat NU ialah paling depan yang memberikan perlawnan, baik secara akademik, 

diskusi, maupun sosialisasi mengenai pentingnya menjaga tradisi nusantara. Konflik salafi 

dan NU pada dasarnya lebih kepada Tarik menarik pengaruh. Misalnya ketika gerakan 

salafi gencar melakukan gerakan dan dapat mempengaruhi masyarakat awam, maka tradisi 

yang selama ini dikembangkan oleh NU mulai terancam dan kurang diminati, dampaknya 

praktik tradisi tersebut mendapatkan cap bid’ah oleh masyarakat, seperti maulidan, 

syarakalan, slametan, dan lainnya (Slamet Muliono, Andi Suwarko, dan Zaky Ismail, 2019). 

Beberapa masalah lainnya yang kerap mendapat kegaduhan dari kaum salafi ialah 

persoalan tahlilan atau doa slametan, yang memang secara sederhana dipahami bahwa 

tahlilan ialah membaca la ilaha ilallah. Kegiatan tahlilan menjadi persoalan ketika dijadikan 

sebagai kegiatan sekelompok masyarakat yang membaca al-Qur’an dan kalimat la ilaha 

ilallah, tasbih, tahmid, dan istigfar kepada mayat. Persoalan talkin juga demikian karena 

persoalan si mayit yang setelah dilakukan kewajiban fardlu kifayah (dimandikan, 

dikafankan, dishalatkan, dan dikuburkan), secara tradisi biasanya dilakukan pembacaan 

QS. Al-Ikhlas, al-Falaq, an-Nas, dan di do’akan, kemudian tahlil dan talkin. Persoalan zikir 

setelahj shalat juga dipersoalkan oleh penganut salafi dengan sikapnya yang menilai 

kegiatan tersebut ialah bid’ah. Persoalan tawassul yang menjadi tradisi nusantara juga digugat 

karena kegiatannya yang sering dilakukan saat ziarah kubur, zikir, dan doa sebagai tradisi. 

Perdoalan maulid Nabi Muhammad Saw dipersoalkan karena tradisi tersebut dianggap 

pemborosan dan bid’ah (Faizah, 2012). 

42



 
 

Tradisi yang berlangsung di dalam masyarakat tersebut menjadi salah satu alasan 

atas penolakan salafi karena dipandang sebagai perbuatan bid’ah dan syirik. Sebelumnya, 

telah dijelaskan bahwa gerakan salafi sangat dekat dengan paham atau ideologi yang 

cenderung fundamentalis, radikalis, dan teroris– menurut mukhibat bahwa gerakan salafi 

di masyarakat selalu ada, seperti pengurus masjid/mushalla, guru, bahkan mahasiswa 

(Mukhibat, 2014). 

 
Solusi Pencegahannya 

Gerakan salafi tersebut dapat berdampak kepada aksi-aksi radikal, misalnya dapat 

dilihat dari persitiwa 11 September yang meruntuhkan World Trade Center di Amerika Serikat 

dan di Indonesia ditandai dengan bom kecil di Vihara Ekayana Graha, Jakarta Barat pada 

4 Agustus 2013. Dari situ Islam kembali dipersalahkan, sehingga diperlukan solusi 

penyelesaian agar persoalan ini tidak mengakar. 

Dari penjelasan sebelumnya dapat dipahami bahwa gerakan salafi sangat instan dan 

tekstual dalam memahami agama. Hasilnya tidak sedikit masyarakat mudah terpengaruh, 

sehingga diperlukan strategi penanggulangan dalam pencegahan pemahaman salafi agar 

tidak terlalu meluas. Dampak dari pemahaman tekstual dapat mengakibatkan masyarakat 

menganut paham separatism, radikalisme, dan terorisme. Artinya, gerakan dakwah salafi 

dikenal sangat keras dan dapat menyinggung perasaan ulama pesantren, sehingga gerakan 

ini ialah bentuk gerakan dakwa yang tidak baik. Untuk itu, diperlukan perlawanan dengan 

gerakan dakwah yang baik dengan metode komunikasi dakwah dengan Teknik informatif, 

persuasif, dan hubungan manusia yang baik. 

Teknik komunkasi dakwah yang informatif menjadi penting karena upaya yang 

disampaikan perlu difilter agar tidak menyinggung yang lain, sehingga berdampak pada 

perpecahan sosial. Metode dakwah yang dibangun tidak sebagai instrument penghancur 

sosial, sehingga tidak sekedar memperbanyak umat, tetapi juga mengajak kepada kebaikan 

atau persuatif. Dari situ, dakwah yang dilakukan perlu melihat konteks masyarakat atau 

human relation, sehingga dakwah yang disampaikan mudah dipahami dan diterima oleh 

masyarakat (Nurdin Bakry dan Tarmizi M. Jakfar, 2021). 

Upaya lainnya dalam meminimalisasi kegaduhan dan penyebaran ajaran salafi 

dengan memberikan pemahaman Islam yang komprehensif dan terus menerus, baik secara 

klasikal atau kelompok. Solusi penceganannya di beberapa bagian dalam penelitian Furqon 

Syarief Hidayatullah, misalnya: 1) dilakukan di kampus atau secara formal dengan 

memberikan mata kuliah Pendidikan agama Islam; 2) stadium general PAI yang dilakukan 

sekali dalam satu semester; 3) pengajian secara rutin; 4) seminar keagamaan (Furqan Syarief 

Hidayatullah, 2013). 

Penanganan lainnya, selain intens, juga bertanggungjawab, baik dari kalangan 

muslimin, akademisi, praktisi, hingga masyarakat, serta pemerintah secara cepat dan akurat, 

43



 
 

misalnya dapat diperas dari “Pedoman Pembinaan Korban Aliran dan Paham Keagamaan 

di Indonesia”. Kementerian agama harus mengoptimalkan sumber daya yang dimiliki 

dalam penyelenggara syariah, penyuluh agama Islam, dan penghulu lainnya dengan misi 

menyebarkan paham rahamatan lil alamin. Kemudian dakwah kepada kelompok salafi agar 

dilakukan pencegahan untuk menghindari konflik horizontal. 

Bekerja sama dengan pemuka agama lokal juga penting dilakukan, dengan 

melakukan dialog dan diskusi dalam bekerjasama mengajak kelompok salafi kepada ajaran 

yang baik. Membangun kepercayaan kepada instansi dan kepolisian juga penting karena 

pihak terkait tersebut dapat berpartisipasi aktif dalam meredam kegaduhan dan 

meminimalisir konflik horizontal.  

Edukasi pemahaman keagamaan penting karena gerakan keras salafi sangat 

bermasalah dan dapat memicu konflik horizontal. Selanjutnya, dalam buku “Pedoman 

Pembinaan Korban Aliran dan Paham Keagamaan di Indonesia” dijelaskan pengelolaan 

penanganan lain, misalnya perlu dipahami dahulu mengenai tahapan yang terjadi dalam 

konflik sosial berbasis aliran dan gerakan keagamaan, di antaranya: 1) sebelum konflik 

dilakukan identifikasi antara pihak-pihak terkait; 2) perselisihan yang tampak dengan 

kekerasan misalnya; 3) setelah krisis ditandai dengan puncak konflik yang kemudian 

tampak ketegangan berkurang, tetapi masalah dasar belum selesai; 4) baru pemulihan 

dengan membangun kembali hubungan antara pihak-pihak yang dapat dianggap 

bermasalah (Kemenag RI, 2018). 

Solusi pencegahan lainnya dengan menyebarkan ciri dari spirit keagamaan Islam 

nusantara, yaitu dengan tradisi pesantren yang memiliki 5 (lima) karakter dasar, yaitu: 

tawasuth, tawazun, tasamuh, tashawur, adl (Mukhibat, 2014). 

Penjelasan tersebut secara umum dapat diulas sebagai berikut: 1) tawasuth, 

penyebaran Islam yang mengedepankankan moderasi dengan tidak memihak kepada 

apapun yang dianggap dapat memunculkan mudharat (keburukan); 2) tawazun, penyebaran 

Islam yang mengedepankan keseimbangan dan harmoni, dalam tradisi hukum dikenal juga 

dengan tradisi checks and balances (pengawasan dan keseimbangan); 3) tasamuh, penyebaran 

Islam yang mengedepankan sikap toleransi, dalam tradisi multikuluralisme sikap toleransi 

sangat penting untuk dijadikan sebagai fondasi kerukunan umat beragama; 4) tashawur, 

penyebaran Islam yang mengedepankan musyawarah, sehingga jika ada satu pemahaman 

yang bertentangan seperti aliran salafi, maka musyawarah ialah media penting dalam 

penyelesaian masalah tersebut; 5) adl, penyebaran Islam yang mengedepankan sikap adil, 

baik lisan atau tulisan, baik aksi atau reaksi.   

Solusi peneyelesaian tersebut terangkum karena berhadapan dengan nilai-nilai 

pluralitas yang bahkan telah dipraktikkan oleh Nabi Muhammad Saw, bahkan terdapat 

landasan yang kuat di dalam al-Qur’an, yaitu dalam QS. Al-Maidah: 48, yang artinya: 

44



 
 

“…untuk setiap umat diantaramu, Kami berikan aturan (syariat) dan jalan yang 
terang (manhaj). Sekiranya Allah menghendaki, niscaya kamu dijadikan-Nya satu 
umat, tetapi Allah hendak menguji kamu terhadap pemberian-Nya kepadamu, 
maka berlomba-lombalah berbuat kebajika. Hanya kepada Allah-lah kamu 
kembali, lalu diberitahukan-Nya kepadamu apa yang telah kamu perselisihkan itu”. 

Dari situ, maka yang harus dikedepankan ialah menghormati perbedaan, bukan 

mengedepankan perselisihan, misalnya di dalam proses Pendidikan keagamaan ialah 

penekanan nilai pluralitas ialah menghargai adanya perbedaan (Jhon Sealy, 1986). Menurut 

Mukhibat (2014) bahwa di dalam konteks pendidikan keagamaan perlunya suatu lembaga 

pendidikan, misalnya pesantren sebagai media untuk menyadarkan masyarakat (muslim) 

untuk membangun pemahaman inklusifitas dan pluralitas, sehinnga tercipanya harmoni 

dan kedamaian di tengah masyarakat– agama menjadi bagian integral dari pendidikan yang 

dapat membantu mengembangkan pengertian atau pemahaman yang diperlukan 

masyarakat yang berbeda iman. 

Menurut Mukhbat (2014), bahwa strategi membangunkan sebuah nilai-nilai 

pluralitas tersebut dilakukan dengan integrasi nilai pluralitas, dari: 1) materi sebagai bahan 

pembelajaran dari pendidik ke peserta didik dengan mengajarkan pemahaman atas sudut 

pandang individu lain, mencari solusi dari sudut pandang tersebut, dan membantu 

mempraktikkan keterampilan dalam penyelesaian masalah; 2) metode pembelajaran 

sebagai cara yang dilakukan dalam transfer ilmu pengetahuan dari yang awalnya dengan 

system halaqah, sorogan, dan bandongan– metode selanjtunya dikemas dalam bentuk dialog 

melalui mekanisme diskusi; 3) evaluasi pembelajaran sebagai kegiatan dalam mengetahui 

tingkat capaian tujuan. 

Pada umumnya solusi penyelesaian atas kegaduhan dari pemahaman salafi ialah 

dengan menyebarkan nilai-nilai dasar yang berasal dari sumber ajaran Islam, kemudian 

diperlukan kontribusi tokoh agama lokal. Dari kedua hal tersebut praktik yang harus 

dilaksanakan ialah melalukan silaturahmi dalam berbagai proses demi pencegahan konflik, 

media bahtsul masa’il sebagai budaya pesantren juga dilakukan sebagai bagian dari proses 

pencegahan atas kegaduhan, gerakan tabayyun (klasifikasi), islah (saling berbaik) juga 

diperlukan dalam merekonsiliasi persoalan yang terjadi.   

 
Penutup 

Pemahaman keagamaan salafi termasuk ke dalam kluster hukum fikih, pemikiran 

ulama, dan yurisprudensi yang tidak terlepas dari tekstualitas sumber al-Qur’an dan Hadits. 

Ajaran Islam versi salafi tidak menghendaki produk pemikiran lain selain merujuk pada hal 

di atas, misalnya pemikiran mengenai tradisi, pemikiran yang berasal dari Barat, atau 

pemikiran yang mencampuradukkan Islam dan barat, sehingga dengan sikap tersebutlah 

45



 
 

muncul sebuah gerakan penolakan yang sangat keras, dampaknya mengakibatkan 

kegaduhan di tengah masyarakat. 

Kegaduhan tersebut, misalnya di Indonesia dengan adanya tradisi yang 

berlangsung di dalam masyarakat tersebut menjadi salah satu alasan atas penolakan salafi 

karena dipandang sebagai perbuatan bid’ah dan syirik. Sebelumnya, telah dijelaskan bahwa 

gerakan salafi sangat dekat dengan paham atau ideologi yang cenderung fundamentalis, 

radikalis, dan teroris– menurut mukhibat bahwa gerakan salafi di masyarakat selalu ada, 

seperti pengurus masjid/mushalla, guru, bahkan mahasiswa. 

Solusi pencegahannya tidak terlepas dari ciri dan spirit keagamaan Islam nusantara, 

yaitu dengan tradisi pesantren yang memiliki 5 (lima) karakter dasar, yaitu: tawasuth, 

tawazun, tasamuh, tashawur, adl. 

 

Daftar Rujukan 

Ahmad Haris, Bid’ah dalam Literatur Islam, Jakarta: Referensi, 2012. 
Azyumardi Azra, Pergolakan Politik Islam: Dari Fundamentalisme, Modernisme, hinga Post-

Modernisme, Jakarta: Paramadina, 1999. 
Jhon L Esposito, The Oxpord Encyclopedia of the Modern Islamic World, Oxford: Oxford 

University Press, 1995. 
Faizah, “Gerakan Salafi di Lombok”, Jurnal Multikultural dan Multireligius, Volume 11, 

Nomor 4, 2012: 56-68. 
Faizah, “Pergulatan Teologi Salafi dalam Mainstream Keberagamaan Masyarakat Sasak”, 

Ulumuna: Jurnal Studi Keislaman, Volume 16, Nomor 2, 2012: 375-402. 
Furqan Syarief Hidayatullah, “Strategi Pencegahan dan Penanganan Penyebaran Alisan 

Sesat di Indonesia: Studi Kasus di ITB”, Analisis, Volume 13, Nomor 2, 2013: 501-
524. 

Hajam, “Pemahaman Keagamaan Pesantren Salafi (Studi Komparatif Pondok Pesantren 
As-Sunnah Kalijantung dan Al-Muttaqin Gronggong Kabupaten Cirebon)”, 
Holistik, Volume 15, Nomor 2, 2014: 165-285. 

Jhon Sealy, Religious Education Philoshophical Perspective, London: George Allen and Unwin, 
1986. 

Kemenag RI, Pedoman Pembinaan Korban Aliran dan Paham Keagamaan di Indonesia, Jakarta: 
Direktorat Jenderal Bimbingan Masyarakat Islam Kemenag RI, 2018. 

Muh. Nashirudin, “Interaksi Simbolis Pondok Pesantren Salafi dan Masyarakat”, Episteme, 
Volume 12, Nomor 1, 2017: 141-167. 

Muhammad Rofiq, “Krisis Otoritas Keagamaan Kontemporer: Literalisme Bejubah Salafi, 
Jurnal Tarjih, Volume 11, Nomor 1, 2013: 99-112. 

Muhammad Said Mursi, Tokoh-Tokoh Besar Islam sepanjang sejarah, Jakarta: Pustaka al-
Kautsar, 2007. 

Mukhibat, “Deradikalisasi dan Integrasi Nilai-Nilai Pluralitas dalam Kurikulum Pesantren 
Salafi Haraki di Indonesia”, Al-Tahrir, Volume 14, Nomor 1, 2014; 181-204. 

Natana J. Delong-Bas, Wahabi Islam: From Revival and Reform to Global Jihad, Oxford: Oxford 
University Press, 2004. 

46



 
 

Noorhaidi Hasan, Faith and Politics: The Rise of Laskar Jihad in the Era of Transition in 
Indonesia”, Indonesia, 73, 2002: 145-169. 

Nurcholish Madjid, Ibn Tayimiyyah on Kalam and Falsafa: A Problem of Reason and Reveleation 
in Islam, Chicago: University of Chicago, 1984. 

Ala’ Bakar, Studi Dasar-Dasar Manhaj Salaf, Solo: Pustaka Barokah, 2002. 
Nurdin Bakry dan Tarmizi M. Jakfar, Pergulatan Ulama Salafi dan Ulama Pesantren: Kontroversi 

Pengamalan Hadits Fikih, Aceh: UIN Ar-Raniry, 2021. 
Slamet Muliono, Andi Suwarko, dan Zaky Ismail, “Gerakan Salafi dan Deradikalisasi Islam 

di Indonesia”, Religio: Jurnal Studi Agama-Agama, Volume 9, Nomor 2, 2019: 244-
266. 

Zainal Abidin bin Syamsudin, Membedah Akar Fitnah Wahabi: Buku Putih Da’wah Slafiyah, 
Jakarta: Pustaka Imam Bonjol, 2015.  

Zunly Nadia,”Perilaku Keagamaan Komunitas Muslim di Indonesia (Pemahaman Hadis 
dalam NU dan Komunitas Salafi Wahabi di Indonesia”, Jurnal Living Hadis, Volume 
2, Nomor 2, 2017: 141-177. 

 

 

47


