e-ISSN: 2809-3712

PEMAHAMAN KEAGAMAAN SALAFI DAN KEGADUHAN DI
TENGAH MASYARAKAT SERTA SOLUSI PENYELESATANNYA

Zikriadi*
Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia
zikriadi77(@gmail.com

Muhammad Amri
Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia

Indo Santalia
Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia

Abstract

This study discusses the understanding of salafi religion in the commmunity which ahways creates noise in the
community. This research is included in the literature review with the stages of analysis in the form of data
reduction, data exposure, and conclusions/ verification. The results show that the Salafi understanding
tends to be textual in understanding the Qur'an and Hadith, from this habit it has an impact on an
understanding that traditions that live in a good society, which have never existed in the Qur'an and
Hadith are always considered as a wrong understanding (bid'ah and shirk), even contrary to the teachings
of Islam. One solution that must be done so that salafi understanding does not develop by paying special
attention to the ustadz concerned to stop understanding that does not lead to noise, for example by giving
priority to religions instructors from the Ministry of Religion to conduct a data collection program for clerics
who tend to matke noise and provide understanding. considered good for the sake of maintaining peace and
religions tolerance.

Keywords: Salafi Religion, Noise, Solutions.

Abstrak

Penelitian ini membahas pemahaman keagamaan salafi di tengah masyarakat yang selalu
memunculkan kegaduhan di tengah masyarakat. Penelitian ini termasuk ke dalam kajian
literatur dengan tahapan analisisnya berupa reduksi data, paparan data, dan
kesimpulan/verifikasi. Hasilnya menunjukkan bahwa pemahaman Salafi cenderung
tekstualis dalam memahami al-Qur’an dan Hadits, dari kebisaan tersebut berdampak pada
suatu pemahaman bahwa tradisi yang hidup di tengah masyarakat yang baik, yang tidak
pernah ada di dalam al-Qur’an dan Hadits selalu dianggap sebagai suatu pemahaman yang
keliru (bid'ah dan syirik), bahkan bertentangan dengan ajaran Islam. Salah satu solusi yang
harus dilakukan agar pemahaman salafi tidak berkembang dengan memberikan perhatian
khusus kepada ustadz yang bersangkutan untuk menghentikan pemahaman yang tidak
berujung pada kegaduhan, misalnya dengan memberikan prioritas kepada penyuluh agama
Kementerian Agama untuk melakukan program pendataan para ustadz yang cenderung

37


mailto:zikriadi77@gmail.com

membuat gaduh dan memberikan pemahaman yang dianggap baik demi memelihara
perdamaian dan toleransi umat beragama.

Kata Kunci: Keagamaan Salafi, Kegaduhan, Solusi Penyelesaian

Pendahuluan

Penelitian ini mengulas mengenai pemahaman keagamaan salafi di tengah
masyarakat. Hal tersebut penting untuk diulas karena dalam beberapa kesempatan selalu
memunculkan kegaduhan di tengah masyarakat, sehingga menuntut penelitian ini untuk
menawarkan solusi penyelesaian dalam melihat permasalahan tersebut. Munculnya
kegaduhan di tengah masyarakat biasanya karena pemahaman salafi yang cenderung
menyalahkan tradisi yang hidup di tengah masyarakat tertentu, sehingga yang perlu dilihat
ialah pemahaman yang dibangun dalam tradisi keagamaan salafi.

Beberapa topik pembahasan yang menarik telah disajikan, seperti penelitian yang
dilakukan oleh Hajam membahas persoalan pesantren salafi di Pondok Pesantren as-
Sunnah Kalitanjung dan al-Muttaqin Kabupaten Cirebon yang mendapatkan bahwa: 1)
paham keagamaan kedua pesantresn tersebut masih mempertahankan pendekatan
tekstualis dalam memahami al-Qur’an dan Sunnah serta jauh dari kontekstualnya yang
tanpa melibatkan studi kritis terhadap hadits, misalya pada matan (konten) atau sanad
(periwayatan); 2) doktrin Tauhid yang bersifat Teosentris, sehingga tidak adanya kedekatan
terhadap tradisi yang dampaknya selalu mengklaim bid'ah (mengada-ada) dan syirik atas
perilaku yang dinilai tidak sesuai dengan salafi; 3) pelajaran tasawuf dikedua pesantren
tersebut sangat terbatas karena identic dengan zuhud, sehingga tidak sampai pada wilayah
irfani dan falsafi (Hajam, 2014).

Penelitian Zunly Nadia, telah menyorot perilaku keagamaan komunitas Salafi di
Indonesia dalam memahami hadits yang bersifat tektualis dengan menekankan pada hadits
yang abai terthadap asbab al-wurud (konteks hadits), sehingga mementingkan makna teks
lahiriyah atau pada aspek bahasa semata. Hal tersebut menunjukkan adanya perbedaan
pemahaman terhadap sumber ajaran Islam dan keagamaan salafi sangat anti terhadap
tradisi, tetapi juga membangun “subkultur” tersendiri Bersama jama’ahnya daripada harus
bernegosiasi dengan masyarakat yang memiliki akar tradisi (Zunly Nadia, 2017).

Penelitian Muhammad Rofiq lebih menyoroti pada krisis otoritas keagamaan
kontemporer mengenai literalisme berjubah salafi dengan menyorot pada eksploitasi teks
keagamaan dan otoritarianisme keagamaan yang melihat keagamaan secara sempit serta
abai pada metodologis dan reinterprtatif sesuai konteks sosial. Lebih jauh lagi,
pemahamabn salafi dibarengi dengan klaim kebenaran (#uth claim) yang absolut pada
kelompoknya dan diluarnya ialah salah, bid'ah, syirik, atau peyoratif lainnya. Hasilnya
bahwa pemikiran literal secara karakteristik ialah: 1) pengabaian pada tujuan hukum
(maqashid al-syari’ah); 2) cenderung memilih pendapat sulit (Zasyaddud); 3) pengucilan pada

38



peran perempuan; 4) anti sains dan empirisme; dan 5) intoleransi (Muhammad Rofiq,
2013).

Ulasan di atas dapat dipahami bahwa kajian mengenai formasi keagamaan salafi
lebih cenderung tekstual dalam memaknai al-Quran dan hadits, anti tradisi masyarakat, dan
lebih membangun subkultur tersendiri dengan jama’ah (eksklusif). Artinya, pemahaman
keagamaan salafi sangat sulit diterima oleh masyarakat bahkan akan memunculkan konflik
horizontal karena perilaku keagamaannya yang kurang dialogis dengan masyarakat yang
mempunyai akar tradisi yang kuat. Untuk itu, perlu diulas lebih jauh lagi mengenai
penjabaran keagamaan salafi, akibat kegaduhan di masyarakat, dan solusi peyelesaiannya.

Metode Penelitian

Kajian dari peneltian ini menggunakan kajian literatur yang mana literatur yang
diambil sesuai dengan pokok pembahasan dan di analisis secara mendalam sehingga dapat
diambil kesimpulan dan temuan dalam penelitian. Literatur yang diambil baik dari buku,

artikel jurnal baik nasional maupun internasional dan literatur lainnya (Hendriarto et al.,
2021); (Aslan, 2017).

Hasil Dan Pembahasan
Pemahaman Keagamaan Salafi

Berawal dari term salafi dari kata salaf, sebagai istilah dari generasi pertama dan
terbaik umat Islam dari generasi para sahabat, 7abi’in, tabi’ut tabi’in dan para imam yang
membawa petunjuk generasi pertama tersebut. Jadi, istilah salafi merujuk kepada aliran
atau kelompok yang merujuk pada generasi pertama tersebut (Muh. Nashirudin, 2017).

Keagamaan salafi selalu mengusung term bid'ah dalam perbuatan agama yang
dipandang tidak islami dan dianggap baru (Ahmad Haris, 2012). Term bid’ab ini digunakan
oleh kalangan salafi dengan gerakannya kepada semangat yang merujuk pada Ahmad ibn
Hanbal (164-241H/780-855M), Taqi al-Din Ibn Taymiyyah (661-728H/1263-1328M),
dan Muhammad ibn Abd al-Wahab (1115-1206H/1703-1792M), dengan dominasinya di
daerah Arab, sebagai pusat kerajaan Saudi (Natana J. Delong-Bas, 2004).

Gerakan dakwah Muhammad ibn Abd al-Wahab sebagai penyebar mazhab Ibn
Hanbal selalu mengajak masyarakat mengamalkan Tauhid secara murni, menjauhi bid’ah,
dan kwurafat (Muhammad Said Mursi, 2007). Konsistensinya pada mazhab Ibn Hanbal
dalam gerakan dakwah dengan gerakan yang dibarengi dengan pembaharuan (Zzdid) Ibn
Taymiyyah dan para muridnya, salah satunya Shamsuddin ibn Qayyim al-Jauziyyah (wafat
751H) (Nurcholish Madjid, 1984; (Ala’ Bakar, 2002). Inti dari gerakan dakwah tersebut
ialah merujuk kepada sumber Islam, yaitu al-Qu’ran dan Hadits, serta Ijmak. Hal tersebut
diperkuat dengan gerakan yang tidak terikat kepada salah satu mazhab tertentu, sehingga
hakim boleh mengambil mazhab apa saja yang dianggap dekat dengan al-Quran dan

39



Hadits, bahkan masyarakat Arab harus mendominasi dalam peranan dakwah. Pengaruh
dakwahnya tidak bersifat ilmiah dan diskusi panjang, sehingga sifatnya lebih praktis yang
dapat dilihat dari beberapa karyanya sangat tipis tidak berjilid-jilid atau hanya ratusan
halaman (Muhammad Said Mursi).

Istilah salafiyyah sendiri sebenarnya berbenturan dengan istilah zs/b (reformasi) dan
tajdid (pembaharuan), sehingga salafi ialah gerakan fundamental yang mengambil al-Qur’an
dan Hadits, sebagai satu-satunya sumber dalam agama (Emad Eldin Shahin, 1995).
Pemahaman keagamaan salafi ini mempunyai bentuk yang berbeda beda, tetapi inti dari
gerakannya ialah reformasi dan pembaharuan, (Emad Eldin Shahin, 1995) dalam konteks
Islam di Indonesia bahwa gerakan salafi ialah kebangkitan gerakan Islam melalui kelompok
muslim Indonesia yang menunaikan ibadah Haji di Mekkah, (Abdul Kodir) contohnya
pada sekitaran tahun 1803, terdapat 3 (tiga) orang Haji yang pulang dari Mekkah, yaitu Haji
Miskin, Haji Sumanik, dan Haji Piobang yang mempunyai gerakan pemurnian Islam
dengan cara yang keras dengan menantang masyarakat adat karena bertentangan dengan
ajaran Islam. Dari situ, munculnya gesekan sosial, antara masyarakat golongan adat dan
golongan agama, sehingga muncul konflik horizontal yang cukup besar saat itu ditandai
dengan perang saudara sesama Minangkabau (Mardanas Safwan dan Sutrisno Kutoyo
(Ed).

Pemahaman keagamaan salafi tidak terlalu rumit untuk dijabarkan karena juga
dikenal dengan manhaj (cara berfikir atau kaidah-kaidah pemahaman) ahli hadits yang
menerapkan ajaran fundamental atau puritan, kini disebut sebagai salafisme (Noorhaidi
Hasan, 2002). Pemahaman salafi sangat anti terhadap kultur yang dianggap bertentangan
dengan ajaran Islam yang bersumber kepada al-Qur’an dan Hadits, lambat laun
pemahamannya ini berkembang secara pesat tetapi dipandang sebelah mata oleh dan tidak
mendapat tempat di Indonesia karena karakternya yang reaksioner dan radikal atas realitas
sosial yang dihadapi (Zainal Abidin bin Syamsudin, 2015; Azyumardi Azra, 1999).
Terdapat beberapa aspek yang menjadi pokok pemahaman keagamaan salafi, yaitu: 1)
Konsep Ketuhanan, Manusia, dan Alam; 2) Pernanan Wahyu dan Akal; 3) Konsep Roh
dan Makhluk halus (Faizah, 2012).

Konsep Ketuhanan, Manusia, dan Alam dapat dilihat dalam konsep Tauhid
sebagai kajian yang merepresentasikan Tuhan, misalnya formulasi keagamaan salafi lebih
melihatNya tetap sebagai Dzat yang Maha segalanya, sehingga aplikasi pemahamannya
sama dengan paham Asy’ariyyah yang membagi Tauhid ke dalam Tauhid Rubudiyah
(sebagai bentuk kekuasaan Tuhan), Ulubiyah (sebagai bentuk ke-Esaan Tuhan), dan Aswa
wa Syifat (sebagai bentuk kebenaran atas nama dan sifat Tuhan). Hanya saja pemahaman
salfi cenderung tekstual dalam memahami ayat-ayat al-Qur’an. Beberapa contoh misalnya
tentang kata yadullah (tangah Allah) dalam QS. Ali Imran: 73, gabdbatubn (genggaman-Nya)
dalam QS. Al-Zumar: 67, bi a’yunina (dengan mata-mata Kami), wajbu rabbika (wajah

40



Tuhan) dalam QS. Al-Rahman: 27, dan Istawa ‘ala al-‘arsy (1a bersemayam di atas ‘arys)
dalam QS. Taha: 5. Kesemuanya dipahami apa adanya secara tekstual. Lebih lagi, manusia
dalam hal ini dituntut untuk mengetahui hal tersebut tanpa harus mentakwilkannya, dalam
konteks manusia dan alam ialah sunnah. Manusia dalam persoalan baik dan buruk
tergantung pada bentuk perilaku di dunia ini. Alam dalam persoalan ialah s#nnah dalam
bentuk hukum alam dan prinsipnya tidak berubah. Pola hubungan Tuhan, manusia, dan
alam secara sederhana dipahami bahwa manusia harus tunduk pada Tuhan dan praktik
ritual yang sempurna itu sendiri ialah tujuan tertinggi, sedangkan alam ialah media dari
aktifitas ritual itu sendiri.

Peran wahyu dan akal diterjemahkan oleh kalangan salafi bahwa akal itu sendiri
dalam memahami teologis atau tahuid mempunyai persoalan danb Batasan, sehingga akal
tidak boleh menentukan hukum atas sesuatu sebelum Wahyu turun. Hal lainnya ialah
bahwa menurut salafi bahwa syariat didahulukan dari akal, akal hanya mampu mengenal
dan memahami sesuatu secara umum saja, hukum akal yang benar tidak bertentangan
dengan syariat dan sebaliknya, penentuan hukum di dunia ialah hak progratif syariat,
balasan pahala dan dosa ditentukan syariat, janji surga dan neraka ditentukan syariat, akal
tidak dapat menentukan Tuhan.

Roh dan makhluk halus bagi salafi ialah perlu diketahui karena harus dipercayai
ada, sehingga jika ada yang dirasuki atau diganggu makhluk halus, pemahaman salafi
menggunakan media ru#ggiyah untuk membuat makhluk halus tidak mengganggu lagi.
Media rugiyyah ini berasal dari ayat-ayat al-Qur’an dengan cara membacakannya kepada
manusia yang diganggu oleh makhluk tersebut.

Menurut Mukhibat (2014) bahwa pemahaman keagamaan salafi dapat berdampak
pada lahirnya ideologi radikalisme, seperti pada masa runtuhnya pemerintahan Orde Baru
dengan banyaknya gerakan salafi yang militan, sehingga memunculkan kontroversi di
tengah masyarakat. Jadi, term salafi selalu dekat dengan merujuk pada sebuah gerakan
fundamentalisme, radikalisme, dan terorisme—sehingga menjadi slogan politik dalam
menyebut gerakan salafi yang mengambil bentuk perlawanan yang biasanya
membahayakan keutuhan umat beragama, berbangsa, dan bernegara. Eksistensi gerakan
salafi yang radikal-fundamentalis dan terorisme ini ialah varian lain dalam orientasi
ideologis gerakan Islam yang selalu mengklaim gerakannya sesuai dengan ajaran Islam
dengan merujuk pada al-Qur’an dan hadits.

Varian di atas memiliki ciri khusus, yaitu: 1) gerakan perlawanan atas suatu tradisi
keagamaan yang dianggap tidak sesuai dengan ajaran Islam, atau gerakan perlawanan atas
kebijakan sebuah negara yang melemahkan Islam, juga gerakan perlawanan yang
menganggap sistem negara tidak sesuai dengan ajaran Islam; 2) penolakan atas kegiatan
ilmiah yang mencampuradukkan pemikiran Islam dan barat, misalnya tidak mengakui
trtadisi hermeneutik karena teks al-Qur’an dan hadits tidak dapat di interpreatsi oleh

41



hermeneutik atau nalar manusia tidak mampu memberikan informasi yang tepat dalam
menafsirkan kitab suci; 3) menolak perkembangan zaman, baik secara sosiologis dan
hostoris karena jika mengikuti perkembangan tersebut akan jauh dari doktrin keagamaan
dan kitab suci (Mukhibat, 2014).

Dari penjelasan tersebut dapat dipahami bahwa produk-produk pemikiran salafi
termasuk ke dalam kluster hukum fikih, pemikiran ulama, dan yurisprudensi yang tidak
terlepas dari tekstualitas sumber al-Qur’an dan Hadits. Ajaran Islam versi salafi tidak
menghendaki produk pemikiran lain selain merujuk pada hal di atas, misalnya pemikiran
mengenai tradisi, pemikiran yang berasal dari Barat, atau pemikiran yang
mencampuradukkan Islam dan barat, sehingga dengan sikap tersebutlah muncul sebuah
gerakan penolakan yang sangat keras, dampaknya mengakibatkan kegaduhan di tengah
masyarakat.

Kegaduhannya Di Tengah Masyarakat

Pemahaman salafi dikenal sangat massif, tetapi juga terdapat penolakan dari
beberapa masyarakat dengan perlawanan yang cukup kuat, misalnya oleh Nahdlatul Ulama.
(NU) yang sangat menjaga tradisi. Setiap ada gerakan dakwah dari salafi, maka kelompok
masyarakat NU ialah paling depan yang memberikan perlawnan, baik secara akademik,
diskusi, maupun sosialisasi mengenai pentingnya menjaga tradisi nusantara. Konflik salafi
dan NU pada dasarnya lebih kepada Tarik menarik pengaruh. Misalnya ketika gerakan
salafi gencar melakukan gerakan dan dapat mempengaruhi masyarakat awam, maka tradisi
yang selama ini dikembangkan oleh NU mulai terancam dan kurang diminati, dampaknya
praktik tradisi tersebut mendapatkan cap bid'ah oleh masyarakat, seperti maulidan,
syarakalan, slametan, dan lainnya (Slamet Muliono, Andi Suwarko, dan Zaky Ismail, 2019).

Beberapa masalah lainnya yang kerap mendapat kegaduhan dari kaum salafi ialah
persoalan zablilan atau doa slametan, yang memang secara sederhana dipahami bahwa
tahlilan ialah membaca /z laha ilallah. Kegiatan tablilan menjadi persoalan ketika dijadikan
sebagai kegiatan sekelompok masyarakat yang membaca al-Qur’an dan kalimat /z zaha
ilallah, tasbih, tahmid, dan istigfar kepada mayat. Persoalan fa/kin juga demikian karena
persoalan si mayit yang setelah dilakukan kewajiban fardlu Adfzyah (dimandikan,
dikafankan, dishalatkan, dan dikuburkan), secara tradisi biasanya dilakukan pembacaan
QS. Al-Ikhlas, al-Falaq, an-Nas, dan di do’akan, kemudian tahlil dan talkin. Persoalan zikir
setelahj shalat juga dipersoalkan oleh penganut salafi dengan sikapnya yang menilai
kegiatan tersebut ialah bid’ah. Persoalan tawassul yang menjadi tradisi nusantara juga digugat
karena kegiatannya yang sering dilakukan saat ziarah kubur, zikir, dan doa sebagai tradisi.
Perdoalan maulid Nabi Muhammad Saw dipersoalkan karena tradisi tersebut dianggap
pemborosan dan bid'ah (Faizah, 2012).

42



Tradisi yang berlangsung di dalam masyarakat tersebut menjadi salah satu alasan
atas penolakan salafi karena dipandang sebagai perbuatan bid’ah dan syirik. Sebelumnya,
telah dijelaskan bahwa gerakan salafi sangat dekat dengan paham atau ideologi yang
cenderung fundamentalis, radikalis, dan teroris— menurut mukhibat bahwa gerakan salafi
di masyarakat selalu ada, seperti pengurus masjid/mushalla, guru, bahkan mahasiswa
(Mukhibat, 2014).

Solusi Pencegahannya

Gerakan salafi tersebut dapat berdampak kepada aksi-aksi radikal, misalnya dapat
dilihat dari persitiwa 11 September yang meruntuhkan World Trade Center di Amerika Serikat
dan di Indonesia ditandai dengan bom kecil di Vihara Ekayana Graha, Jakarta Barat pada
4 Agustus 2013. Dari situ Islam kembali dipersalahkan, sehingga diperlukan solusi
penyelesaian agar persoalan ini tidak mengakar.

Dari penjelasan sebelumnya dapat dipahami bahwa gerakan salafi sangat instan dan
tekstual dalam memahami agama. Hasilnya tidak sedikit masyarakat mudah terpengaruh,
sehingga diperlukan strategi penanggulangan dalam pencegahan pemahaman salafi agar
tidak terlalu meluas. Dampak dari pemahaman tekstual dapat mengakibatkan masyarakat
menganut paham separatism, radikalisme, dan terorisme. Artinya, gerakan dakwah salafi
dikenal sangat keras dan dapat menyinggung perasaan ulama pesantren, schingga gerakan
ini ialah bentuk gerakan dakwa yang tidak baik. Untuk itu, diperlukan perlawanan dengan
gerakan dakwah yang baik dengan metode komunikasi dakwah dengan Teknik informatif,
persuasif, dan hubungan manusia yang baik.

Teknik komunkasi dakwah yang informatif menjadi penting karena upaya yang
disampaikan perlu difilter agar tidak menyinggung yang lain, sehingga berdampak pada
perpecahan sosial. Metode dakwah yang dibangun tidak sebagai instrument penghancur
sosial, sehingga tidak sekedar memperbanyak umat, tetapi juga mengajak kepada kebaikan
atau persuatif. Dari situ, dakwah yang dilakukan perlu melihat konteks masyarakat atau
buman relation, sehingga dakwah yang disampaikan mudah dipahami dan diterima oleh
masyarakat (Nurdin Bakry dan Tarmizi M. Jakfar, 2021).

Upaya lainnya dalam meminimalisasi kegaduhan dan penyebaran ajaran salafi
dengan memberikan pemahaman Islam yang komprehensif dan terus menerus, baik secara
klasikal atau kelompok. Solusi penceganannya di beberapa bagian dalam penelitian Furqon
Syarief Hidayatullah, misalnya: 1) dilakukan di kampus atau secara formal dengan
memberikan mata kuliah Pendidikan agama Islam; 2) stadium general PAI yang dilakukan
sekali dalam satu semester; 3) pengajian secara rutin; 4) seminar keagamaan (Furqan Syarief
Hidayatullah, 2013).

Penanganan lainnya, selain intens, juga bertanggungjawab, baik dari kalangan
muslimin, akademisi, praktisi, hingga masyarakat, serta pemerintah secara cepat dan akurat,

43



misalnya dapat diperas dari “Pedoman Pembinaan Korban Aliran dan Paham Keagamaan
di Indonesia”. Kementerian agama harus mengoptimalkan sumber daya yang dimiliki
dalam penyelenggara syariah, penyuluh agama Islam, dan penghulu lainnya dengan misi
menyebarkan paham rabamatan lil alamin. Kemudian dakwah kepada kelompok salafi agar
dilakukan pencegahan untuk menghindari konflik horizontal.

Bekerja sama dengan pemuka agama lokal juga penting dilakukan, dengan
melakukan dialog dan diskusi dalam bekerjasama mengajak kelompok salafi kepada ajaran
yang baik. Membangun kepercayaan kepada instansi dan kepolisian juga penting karena
pihak terkait tersebut dapat berpartisipasi aktif dalam meredam kegaduhan dan
meminimalisir konflik horizontal.

Edukasi pemahaman keagamaan penting karena gerakan keras salafi sangat
bermasalah dan dapat memicu konflik horizontal. Selanjutnya, dalam buku “Pedoman
Pembinaan Korban Aliran dan Paham Keagamaan di Indonesia” dijelaskan pengelolaan
penanganan lain, misalnya perlu dipahami dahulu mengenai tahapan yang terjadi dalam
konflik sosial berbasis aliran dan gerakan keagamaan, di antaranya: 1) sebelum konflik
dilakukan identifikasi antara pihak-pihak terkait; 2) perselisthan yang tampak dengan
kekerasan misalnya; 3) setelah krisis ditandai dengan puncak konflik yang kemudian
tampak ketegangan berkurang, tetapi masalah dasar belum selesai; 4) baru pemulihan
dengan membangun kembali hubungan antara pihak-pihak yang dapat dianggap
bermasalah (Kemenag RI, 2018).

Solusi pencegahan lainnya dengan menyebarkan ciri dari spirit keagamaan Islam
nusantara, yaitu dengan tradisi pesantren yang memiliki 5 (lima) karakter dasar, yaitu:
tawasuth, tawazun, tasamuh, tashawnr, ad/ (Mukhibat, 2014).

Penjelasan tersebut secara umum dapat diulas sebagai berikut: 1) zawasuth,
penyebaran Islam yang mengedepankankan moderasi dengan tidak memihak kepada
apapun yang dianggap dapat memunculkan mwudbarat (keburukan); 2) tawazun, penyebaran
Islam yang mengedepankan keseimbangan dan harmoni, dalam tradisi hukum dikenal juga
dengan tradisi checks and balances (pengawasan dan keseimbangan); 3) tasamub, penyebaran
Islam yang mengedepankan sikap toleransi, dalam tradisi multikuluralisme sikap toleransi
sangat penting untuk dijadikan sebagai fondasi kerukunan umat beragama; 4) fashawur,
penyebaran Islam yang mengedepankan musyawarah, sehingga jika ada satu pemahaman
yang bertentangan seperti aliran salafi, maka musyawarah ialah media penting dalam
penyelesaian masalah tersebut; 5) adl/, penyebaran Islam yang mengedepankan sikap adil,
baik lisan atau tulisan, baik aksi atau reaksi.

Solusi peneyelesaian tersebut terangkum karena berhadapan dengan nilai-nilai
pluralitas yang bahkan telah dipraktikkan oleh Nabi Muhammad Saw, bahkan terdapat
landasan yang kuat di dalam al-Qur’an, yaitu dalam QS. Al-Maidah: 48, yang artinya:

44



“...untuk setiap umat diantaramu, Kami berikan aturan (syariat) dan jalan yang
terang (manhaj). Sekiranya Allah menghendaki, niscaya kamu dijadikan-Nya satu
umat, tetapi Allah hendak menguji kamu terhadap pemberian-Nya kepadamu,
maka berlomba-lombalah berbuat kebajika. Hanya kepada Allah-lah kamu
kembali, lalu diberitahukan-Nya kepadamu apa yang telah kamu perselisihkan itu”.

Dari situ, maka yang harus dikedepankan ialah menghormati perbedaan, bukan
mengedepankan perselisihan, misalnya di dalam proses Pendidikan keagamaan ialah
penekanan nilai pluralitas ialah menghargai adanya perbedaan (Jhon Sealy, 1986). Menurut
Mukhibat (2014) bahwa di dalam konteks pendidikan keagamaan perlunya suatu lembaga
pendidikan, misalnya pesantren sebagai media untuk menyadarkan masyarakat (muslim)
untuk membangun pemahaman inklusifitas dan pluralitas, sehinnga tercipanya harmoni
dan kedamaian di tengah masyarakat— agama menjadi bagian integral dari pendidikan yang
dapat membantu mengembangkan pengertian atau pemahaman yang diperlukan
masyarakat yang berbeda iman.

Menurut Mukhbat (2014), bahwa strategi membangunkan sebuah nilai-nilai
pluralitas tersebut dilakukan dengan integrasi nilai pluralitas, dari: 1) materi sebagai bahan
pembelajaran dari pendidik ke peserta didik dengan mengajarkan pemahaman atas sudut
pandang individu lain, mencari solusi dari sudut pandang tersebut, dan membantu
mempraktikkan keterampilan dalam penyelesaian masalah; 2) metode pembelajaran
sebagai cara yang dilakukan dalam transfer ilmu pengetahuan dari yang awalnya dengan
system halagah, sorogan, dan bandongan— metode selanjtunya dikemas dalam bentuk dialog
melalui mekanisme diskusi; 3) evaluasi pembelajaran sebagai kegiatan dalam mengetahui
tingkat capaian tujuan.

Pada umumnya solusi penyelesaian atas kegaduhan dari pemahaman salafi ialah
dengan menyebarkan nilai-nilai dasar yang berasal dari sumber ajaran Islam, kemudian
diperlukan kontribusi tokoh agama lokal. Dari kedua hal tersebut praktik yang harus
dilaksanakan ialah melalukan silaturahmi dalam berbagai proses demi pencegahan konflik,
media babtsul masa’il sebagai budaya pesantren juga dilakukan sebagai bagian dari proses
pencegahan atas kegaduhan, gerakan zabayyun (klasifikasi), zs/ah (saling berbaik) juga
diperlukan dalam merekonsiliasi persoalan yang terjadi.

Penutup

Pemahaman keagamaan salafi termasuk ke dalam kluster hukum fikih, pemikiran
ulama, dan yurisprudensi yang tidak terlepas dari tekstualitas sumber al-Qur’an dan Hadits.
Ajaran Islam versi salafi tidak menghendaki produk pemikiran lain selain merujuk pada hal
di atas, misalnya pemikiran mengenai tradisi, pemikiran yang berasal dari Barat, atau
pemikiran yang mencampuradukkan Islam dan barat, sehingga dengan sikap tersebutlah

45



muncul sebuah gerakan penolakan yang sangat keras, dampaknya mengakibatkan
kegaduhan di tengah masyarakat.

Kegaduhan tersebut, misalnya di Indonesia dengan adanya tradisi yang
berlangsung di dalam masyarakat tersebut menjadi salah satu alasan atas penolakan salafi
karena dipandang sebagai perbuatan bid'ah dan syirik. Sebelumnya, telah dijelaskan bahwa
gerakan salafi sangat dekat dengan paham atau ideologi yang cenderung fundamentalis,
radikalis, dan teroris— menurut mukhibat bahwa gerakan salafi di masyarakat selalu ada,
seperti pengurus masjid/mushalla, guru, bahkan mahasiswa.

Solusi pencegahannya tidak terlepas dari ciri dan spirit keagamaan Islam nusantara,
yaitu dengan tradisi pesantren yang memiliki 5 (lima) karakter dasar, yaitu: zawasuth,
tawazun, tasamub, tashawnr, adl.

Daftar Rujukan

Ahmad Haris, Bid'ah dalam Literatur Islam, Jakarta: Referensi, 2012.

Azyumardi Azra, Pergolakan Politik Islam: Dari Fundamentalisme, Modernisme, hinga Post-
Modernisme, Jakarta: Paramadina, 1999.

Jhon L Esposito, The Oxpord Encyclopedia of the Modern Islamic World, Oxford: Oxford
University Press, 1995.

Faizah, “Gerakan Salafi di Lombok”, Jurnal Multikultural dan Multireligins, Volume 11,
Nomor 4, 2012: 56-68.

Faizah, “Pergulatan Teologi Salafi dalam Mainstream Keberagamaan Masyarakat Sasak”,
Ulnmuna: Jurnal Studi Keislaman, Volume 16, Nomor 2, 2012: 375-402.

Furqan Syarief Hidayatullah, “Strategi Pencegahan dan Penanganan Penyebaran Alisan
Sesat di Indonesia: Studi Kasus di I'TB”, _Analisis, Volume 13, Nomor 2, 2013: 501-
524.

Hajam, “Pemahaman Keagamaan Pesantren Salafi (Studi Komparatif Pondok Pesantren
As-Sunnah Kalijantung dan Al-Muttaqin Gronggong Kabupaten Cirebon)”,
Holistik, Volume 15, Nomor 2, 2014: 165-285.

Jhon Sealy, Religious Edncation Philoshophical Perspective, London: George Allen and Unwin,
1986.

Kemenag R, Pedoman Pembinaan Korban Aliran dan Pabam Keagamaan di Indonesia, Jakarta:
Direktorat Jenderal Bimbingan Masyarakat Islam Kemenag RI, 2018.

Muh. Nashirudin, “Interaksi Simbolis Pondok Pesantren Sa/afi dan Masyarakat”, Episteme,
Volume 12, Nomor 1, 2017: 141-167.

Muhammad Rofiq, “Krisis Otoritas Keagamaan Kontemporer: Literalisme Bejubah Salafi,
Jurnal Tarjih, Volume 11, Nomor 1, 2013: 99-112.

Muhammad Said Mursi, Tokoh-Tokoh Besar Islam sepanjang sejarah, Jakarta: Pustaka al-
Kautsar, 2007.

Mukhibat, “Deradikalisasi dan Integrasi Nilai-Nilai Pluralitas dalam Kurikulum Pesantren
Salafi Haraki di Indonesia”, A/ Tabrir, Volume 14, Nomor 1, 2014; 181-204.

Natana J. Delong-Bas, Wahabi Isiam: From Revival and Reform to Global Jihad, Oxtord: Oxford
University Press, 2004.

46



Noorhaidi Hasan, Faith and Politics: The Rise of Laskar Jibad in the Era of Transition in
Indonesia”, Indonesia, 73, 2002: 145-169.

Nurcholish Madjid, 16n Tayimiyyah on Kalam and Falsafa: A Problem of Reason and Reveleation
in Islam, Chicago: University of Chicago, 1984.

Ala’ Bakar, Studi Dasar-Dasar Manhaj Salaf, Solo: Pustaka Barokah, 2002,

Nurdin Bakry dan Tarmizi M. Jakfar, Pergulatan Ulama S alafi dan Ulama Pesantren: Kontroversi
Pengamalan Hadjts Fikih, Aceh: UIN Ar-Raniry, 2021.

Slamet Muliono, Andi Suwarko, dan Zaky Ismail, “Gerakan Salafi dan Deradikalisasi Islam
di Indonesia”, Religio: Jurnal Studi Agama-Agama, Volume 9, Nomor 2, 2019: 244-
266.

Zainal Abidin bin Syamsudin, Mewbedah Akar Fitnah Wahabi: Bukn Putih Da’wab Slafiyab,
Jakarta: Pustaka Imam Bonjol, 2015.

Zunly Nadia,”Perilaku Keagamaan Komunitas Muslim di Indonesia (Pemahaman Hadis
dalam NU dan Komunitas Salafi Wahabi di Indonesia”, Jurnal Living Hadis, Volume
2, Nomor 2, 2017: 141-177.

47



