
 

   

e-ISSN: 2809-3712  

 

 

 

 

HISTORISITAS HADIS MASA NABI, SAHABAT,  

TABI’IN DAN ATBA’ AL-TABI’IN 

 

 

Ali Abdur Rohman *1 

UIN Sayyid Ali Rahmatullah Tulungagung, Indonesia 

alidur55@gmail.com 

 

Intan Wulansari 

UIN Sayyid Ali Rahmatullah Tulungagung, Indonesia 

jhichanwul19@gmail.com   

 

Abstract 
This article discusses the history of the development of hadith during the time of the Nabi, Sahabat, Ta'abi'in, 
and Atba'al-Ta'abi'in and . The purpose of writing this article is to find out the state of the hadith at that time 
and also the way of conveying and receiving the hadith at that time, in addition to several other things related to 
it. This article is written using library research methods and a historical approach to make it easier to identify 
the state of hadith during the time of the Nabi, Sahabat, Ta'abi'in, and Atba'al-Ta'abi'in. The Prophet's era 
was the time of al-wahy wa al-takwin (the descent of revelation to Allah's Messenger and direct recitation to the 
Saha'bat). Sahabat, era al-tasabbut, wa al-iqlal min al-riwayah (hadith passage restriction). Tabi'in, the era 
of "ashr al-kitabah wa al-tadwin" (the time when hadiths began to be written and recorded). Atba al-Tibi'in 
era "ashru al-tahdib wa al-tartibi wa al-istidraqi wa al-jami" (collection of hadith into a book under certain 
conditions, such as those used by Bukhari and Muslims). The result of this historical tracking is that the condition 
of the hadith can be known, as can the methods used by hadith scholars in tahammul wal'ada and the progress 
of each period, including the efforts of hadith scholars to minimize the occurrence of hadith forgery. 

Keywords: Hadis, Nabi, Sahabat, Tabi’in, Atba’ al-Tabi’in 

 

Abstrak 

Artikel ini membahas mengenai sejarah perkembangan hadis Masa Nabi, Sahabat, Tabi’in dan 

Atba’ Al-Tabi’in. Tujuan dari penulisan artikel ini adalah untuk mengetahui keadaan hadis pada 

masa tersebut dan juga cara penyampaian serta penerimaan hadis ketika itu, di samping beberapa 

hal lain yang berhubungan dengannya. Artikel ini ditulis dengan menggunakan metode library 

research dan pendekatan historial atau pelacakan terhadap sejarah, untuk memudahkan dalam 

mengidentifikasi keadaan hadis pada masa masa Nabi, Sahabat, Tabi’in dan Atba’ Al-Tabi’in. 

Era Nabi merupakan masa al-wahy wa al-takwin (turunnya wahyu kepada Rasulullah dan 

periwayatan secara langsung kepada Sahabat). Sahabat, era al-tasabbut wa al-iqlal min al-riwayah 

(pembatasan periwayatan hadis). Tabi’in,  era ‘ashr al-kitabah wa al-tadwin (masa ketika hadis-

hadis mulai ditulis dan dibukukan). Atba al-Tabi’in  era ‘ashru al-tahdib wa al-tartibi wa al-

istidraqi wa al-jami’ (pengumpulan hadis ke dalam suatu buku dengan menggunakan syarat-

syarat tertentu seperti yang dimiliki oleh Bukhari dan Muslim). Hasil dari pelacakan sejarah 

tersebut adalah dapat diketahuinya kondisi hadis, metode apa saja yang digunakan oleh perawi 

hadis dalam tahammul wa al-ada’ dan progres dari setiap periode, termasuk juga upaya ulama 

hadis meminimalisir terjadinya pemalsuan hadis. 

Kata Kunci: Hadis, Nabi, Sahabat, Tabi’in, Atba’ al-Tabi’in 

 

                                                             
1 Coresponding author. 

88

mailto:alidur55@gmail.com
mailto:jhichanwul19@gmail.com


 

 

 

Pendahuluan 

Islam merupakan agama yang memiliki tiga dimensi ajaran yang selalu berjalan secara 

beriringan, yaitu aqidah, syari’ah dan muamalah. Dalam pelaksanaannya ke tiga ajaran tersebut 

tidak bisa lepas dari sumber utama dalam agama Islam yaitu Al-Qur’an dan hadis. (Nurhayat, 

et.all, 2018) Baik Al-Qur’an maupun hadis, keduanya bersumber dari wahyu yang disampaikan 

Allah kepada Nabi Muhammad SAW. Karena itulah umat Islam tidak bisa memisahkan antara 

keduanya.  

Perlakuan umat Islam dalam menjaga kelestarian dan keotentikan hadis dilakukan 

dengan metode yang sangat teliti dan sangat ketat, tidak hanya diakui keunggulannya oleh ulama 

muslim, bahkan tokoh non-muslim pun kagum akan prestasi para muhaddisin. Salah satu 

ilmuwan non muslim tersebut adalah Dr. Asad Gabriel Rustum, sebagaimana yang dikutip oleh 

Taqna’in dalam artikelnya mengatakan: 

Suatu kenyataan, bahwa tidaklah mungkin para pakar sejarawan hari ini untuk menulis 

karangan yang lebih baik dari pada (apa yang telah dikarang oleh ulama Islam) meskipun hanya 

pada sebagian aspek pembahasannya, padahal hal tersebut sudah berlangsung selama tujuh abad 

lamanya. Sungguh apa yang terdapat dalam (karangan ulama Islam) berupa metodologi kejelian 

dan ketelitian pemikiran serta produk penelitian yang dihasilkan, mampu menandingi kajian 

setema (dalam sejarah) yang terdapat dalam buku-buku di negara Perancis, Eropa dan Amerika 

(Asad Rustum, 2017: 12) (Taqna’in, 2021). 

Meskipun begitu para orientalis yang lain juga banyak yang melontarkan kritikan pedas 

dengan berbagai alasan dengan maksud meragukan dan tidak percaya akan eksistensi hadis 

Nabi.(Nawas, 2017) Dari fenomena itulah pemikiran orientalis terkait hadis Nabi ini Herbert 

Bert sebagaimana dikutip oleh Suwarno mengklaisifikasinya menjadi tiga tipologi. Pertama, sikap 

skeptic yang menganggap bahwa hadis dan sanadnya diragukan sebagai fakta Sejarah, mereka 

adalah Norman Calder, Michael Cook, Eckart Setter, Ignaz Goldziher dan Josep Schacht. Kedua, 

sikap sanguine (non-skeptic) yang menganggap bahwa hadis itu merupakan realitas Sejarah yang 

diyakini akan keberadaannya. Mereka adalah Nabbia Abbot dan Fuad Sezgin. Ketiga, sikap middle 

ground  mereka tidak meragukan hadis secara apriori, melainkan hanya meragukan otentisitas 

hadis. Orientalis yang masuk kategori ini adalah G.H.A Juynboll, Fazlur Rahman, Gregor 

Scheler, Harald Motzki, Horovitz, J. Robson, N.J. Coulson dan Uri Rubin. (Suwarno, 2018) 

Dalam sejarahnya keberadaan hadis sendiri dalam dunia Islam tidak terlepas dari 

perkembangan sejarah yang mengiringi tersebarnya hadis ke berbagai wilayah Islam. Kedudukan 

hadis dari waktu ke waktu dapat diketahui melalui periode kepemimpinan dalam agama Islam, 

karena mengingat sebuah kepemimpinan pada suatu negara sangat berpengaruh terhadap 

kemajuan dan kemunduran dari negara tersebut. Dalam hal keilmuan, lemahnya kepemimpian 

suatu negara sudah pasti akan berdampak buruk pada perkembangan keilmuan yang ada pada 

saat itu, tak terkecuali dalam bidang hadis atau keilmuan yang lainnya. Terlebih jika 

pemimpinnya bukanlah orang yang memiliki jiwa yang adil dan bijaksana, maka suatu negara 

akan sulit berkembang dan maju. Akan tetapi sebaliknya jika suatu negara dipimpin oleh orang 

yang tepat, hal tersebut tentu akan berdampak positif terhadap perkembangan negaranya.  

Membahas mengenai sejarah perkembangan hadis dari tradisi lisan hingga ke era 

digitalisasi saat ini, telah melalui beberapa masa yang memiliki karakternya masing-masing yang 

89



 

 

 

pada setiap masa tersebut telah memberikan dampak yang sangat besar dalam menunjukkan 

eksistensi hadis itu sendiri. Melalui perspektif sejarah kita akan menemukan potret-potret 

keadaan hadis pada waktu lampau, mulai zaman Nabi, sahabat, tabi’in, tabi’ tabi’in, zaman 

pertengahan, modern, kontemporer dan era digitalisasi saat ini. Dengan begitu dapat 

teridentifikasi informasi penting mengenai hadis tersebut, seperti metode para perawi hadis 

dalam menyampaikan dan menerima hadis dan berbagai kebijakan yang dilakukan para ulama 

hadis dalam upayanya memelihara keberadaan hadis dan mempertahankan keaslian hadis-hadis 

Rasulullah. Melalui pendekatan sejarah, dalam tulisan ini penulis mendeskripsikan dengan rinci 

bagaimana eksistensi hadis pada Nabi, Sahabat, Tabi’in dan Atba’ Al-Tabi’in.  

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini dilaksanakan dengan metode library research (kajian pustaka) dengan 

menelusuri referensi-renferensi dari kitab, buku, artikel jurnal dan sumber lainnya yang memiliki 

keterkaitan dengan tema hadis pada masa Nabi, Sahabat, Tabi’in dan Atba’ Al-Tabi’in. Data 

yang terkumpul kemudian dianalis dengan pendekatan historis, di mana dalam tema ini penulis 

lebih menekankan pada sejarah, masa muncul hadis, diriwayatkannya hadis, dan dibukukannya 

hadis, yang dibatasi ketika masa-masa awal Islam.  

 

Hasil dan Pembahasan 

Eksistensi Hadis Periode Rasulullah Saw. 

Masa Rasulullah SAW. adalah salah satu masa yang dikatakan sangat efektif dalam hal 

penyampaian hadis, hal ini disebabkan antusias yang sangat tinggi oleh para sahabat dalam  

mendapatkan dan menyampaikan perihal apapun yang berkaitan dengan Rasulullah 

(hadis).(Khon, 2013) Rasulullah mulai menyampaikan hadis seketika setelah beliau 

diperintahkan untuk menyebarkan agama Islam, walaupun pada awalnya dilakukan secara 

sembunyi-sembunyi di Dar al-Islam Dar al-Arqam akan tetapi pada akhirnya Rasulullah 

berdakwah secara terang-terangan.(Gufron, et.all, 2013)  Masa ini juga disebut dengan ‘ashr al-

wahy wa al-takwin, yaitu turunnya wahyu kepada Rasulullah dan beliau meriwayatkan secara 

langsung kepada para Sahabat.(Maulana, 2016) Pada masa ini pula tidak ditemukannya hadis-

hadis palsu.( Maulana, 2016) Sikap para Sahabat dalam menyampaikan hadis  sejalan dengan 

sabda Rasulullah dalam HR. Bukhari, berikut ini: 

 

ثوُا عَنْ بَنيِ إِسْرَائِيلَ وَلََ حَرَجَ وَمَنْ كَذبََ عَن يِ وَلَوْ آيةًَ قَالَ بلَ ِغوُا عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرٍو أنََّ النَّبيَِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  وَحَد ِ

أْ مَقْعدَهَُ مِنْ النَّارِ  داً فلَْيَتبََوَّ   Bukhārī, 2002)-(Al عَليََّ مُتعََم ِ

Dalam hadis tersebut Rasulullah memerintahkan para Sahabat untuk menyampaikan apa 

yang beliau katakan walaupun hanya sebatas satu ayat. Beliau juga menambahkan barang siapa 

yang berbohong atas nama beliau maka akan dimasukkan ke dalam neraka. 

Hal tersebut teraplikasikan ke dalam kehidupan ‘Umar bin Khattab dengan tetangganya 

ketika menerima hadis dari Rasulullah. Sahabat ‘Umar dengan tetangganya ketika itu melakukan 

pembagian jadwal untuk mengikuti sebuah majlis yang di dalamnya dihadiri Rasulullah. Dengan 

maksud ketika ada salah satu dari meerkat yang tidak dapat menghadiri majlis tersebut, bisa 

90



 

 

 

digantikan dengan yang lainnya, sehingga mereka tidak akan ketinggalan mengenai apa yang 

telah disampaikan Rasulullah.(Ismail, 1988)  Sepertihalnya yang dialami oleh al-Barra’ bin Azib 

al-Awsy bahwa sebenarnya tidak selalu ia dan sahabat lainnya bisa hadir di majelis Nabi dan 

mendengarkan hadis secara langsung, akan tetapi mereka mencari informasi tentang materi yang 

disampaikan Nabi dari sahabat lain yang seangkatan dengan kualifikasi yang ketat, yaitu sahabat 

yang mempunyai kemampuan hafalan yang baik.(Kanus, 2022)  

Selain itu Rasulullah juga dianggap sebagai sumber utama yang dijadikan rujukan dalam 

memecahkan suatu persoalan yang dialami oleh para Sahabat. Di saat itu pula, tidak adanya 

penghalang antara Sahabat dengan Rasulullah untuk saling berdialog, bertanya, ataupun 

bermusyawarah bersama mengenai permasalahan-permasalahan yang ada. Pertanyaan–

pertanyaan yang diberikan kepada Rasulullah sangatlah beragam, mulai dari masalah keluarga, 

ibadah, muamalah, bahkan permasalahan yang dialami seorang wanita. Akan tetapi dalam hal 

kewanitaan, orang yang menjadi perantara utama dalam menyampaikan pesan Rasulullah adalah 

istri-istri Rasulullah yang salah satu diantaranya adalah Sayyidah Aisyah r.a. (Ismail, 1988) Para 

perempuan dalam menerima hadis mereka lakukan melalui ikut serta hadir dalam majelis taklim 

yang didalamnya terjadi transformasi hadis. Salah satu sahabat Perempuan yang mengaku hadir 

di majelis Nabi adalah Ummu Hisyam binti Haritsah, yang mana ia bisa belajar bunyi Qaf karena 

seringnya ia menyimak khutbah Nabi di masjid. Kesempatan mereka untuk mendapatkan hadis 

juga melalui majelis yang khusus untuk Perempuan, bahkan dikesempatan lain mereka juga bisa 

sowan langsung kepada Nabi.(Mahfudh, 2021)   

Di samping Sayyidah Aisyah, Ummu Salamah dan Zainab juga merupakan istri-istri 

Nabi yang juga menjadi ahli hadis karena sering mendengar hadis langsung dari Nabi. Pada masa 

Nabi perempuan diberikan ruang dan kesempatan untuk bisa mengadukan pertanyaan dan 

permasalahan terkait agama kepada Nabi. Terlihat misalnya istri Ibnu Mas’ud yang bertanya 

kepada Nabi tentang masalah nafkah kepada suami dan kerabat,  Subai’ah al-Aslamiyah  yang 

mengklarifikasi fatwa Abu Sanabil yang menghukumi dirinya belum halal karena ia melahirkan 

sesudah suaminya meninggal.(Mahfudh, 2021) 

Menurut Musthafa al-Shiba’i sebagaimana dikutip Abdul Madjid Khon, ada beberapa 

faktor yang melatarbelakangi hadis-hadis pada masa Rasulullah tidak ditulis secara besar-

besaran. Di antara faktor-fator yang melatarbelakangi hal tersebut adalah pertama, keberadaan 

hadis yang beriringan dengan turunnya al-Quran. Andaikan saja penulisan hadis dilakukan 

dengan besar-besaran hal ini dapat menimbulkan kekhawatiran terjadinya percampuran antara 

hadis dengan al-Quran. (Khon, 2013)  

Sebagaimana sabda Rasulullah dalam HR. Muslim, berikut ini: 

ِ، أنَ  رَسُولَ اللَّ  ثوُا عَن يِ، عَنْ أبَيِ سَعِيدٍ الْخُدْرِي  هِ ص.م. قَالَ: " لََ تكَْتبُوُا عَن يِ، وَمَنْ كَتبََ عَن يِ غَيْرَ الْقرُْآنِ، فلَْيَمْحُهُ وَحَد ِ

أْ مَقْعدَهَُ مِنَ النَّارِ  داً فلَْيَتبََوَّ امٌ: أحَْسِبهُُ، قَالَ: مُتعََم ِ  .Muslim, nd) (وَلََ حَرَجَ وَمَنْ كَذبََ عَليََّ "، قَالَ هَمَّ

 

Rasulullah dalam hadis ini melarang para sahabat untuk menulis apa-apa yang berasal 

dari beliau, kecuali hanya al-Quran saja yang diperbolehkan untuk menuliskannya. Faktor yang 

kedua adalah kemampuan orang-orang pada masa Rasulullah masih belum begitu mengenal baca 

tulis sehingga mayoritas orang-orang pada masa itu mengutamakan ingatan mereka untuk 

menjaga hadis-hadis yang telah disampaikan Rasulullah. (Khon, 2013)  Sejarah pun telah 

91



 

 

 

mencatat bahwa bangsa Arab adalah bangsa yang dikenal memiliki hafalan yang sangat kuat. Hal 

ini juga didukung dengan keadaan bangsa Arab yang ketika itu jauh dari keramaian kota, yang 

menjadikan bertambahnya daya ingat mereka terhadap hadis-hadis yang telah disampaikan 

Rasulullah. (Itr, nd.) Faktor ketiga, daya ingat orang Arab sangat ingat, disitulah bisa 

dimungkinkan bahwa sahabat dapat menghafal hadis yang disampaikan oleh Nabi dengan baik. 

(Khon, 2013) 

Disisi lain, terjadi beberapa kontradiksi mengenai anjuran dan larangan untuk 

menuliskan hadis pada masa Rasulullah. Hal ini dapat dilihat dari beberapa hadis yang berasal 

dari Rasulullah berikut ini: pertama, hadis yang diriwayatkan dari Abu Said al-Khudri, yang di 

dalamnya berisi larangan untuk menuliskan hadis yang berasal dari Rasululllah. Kedua, hadis yang 

diriwayatkan oleh Abu Hurairah yang menyatakan bahwa ada seseorang yang bernama Abi Syah 

diperbolehkan untuk menuliskan hadis yang didapat dari Rasulullah, dengan alasan bahwa Abi 

Syah merupakan seseorang yang kurang dalam hal ke-dhabith-annya (hafalannya).(Khon, 2013) 

Meskipun pada masa Nabi tidak dilakukan penulisan hadis secara resmi, akan tetapi 

keberadaan hadis secara tertulis masih tetap terjaga dengan adanya beberapa sahabat yang 

mengabadikan hadis dalam sebuah tulisan atau koleksi-koleksi buku. Diantaranya seperti 

sahabat ‘Abdullah ibn Amr ibn ‘Ash yang mengumpulkan hadis dalam sebuah shahifah “al-

Shadiqah”, terdapat juga sahabat Ali ibn Abi Thalib dan Anas bin Malik. (Sholahudin, 2009)  

Sebagaimana penelitian yang dilakukan oleh banyak tokoh diantaranya Azmi, Imtiyaz Ahmad, 

Nadia Abbott, dan Fuad Sesgin memberikan penegasan bahwa sejak periode Nabi ini hadis 

telah ditulis dalam catatan para sahabat.(Teuku Ammar Saputra, 2020) 

Apa yang dilakukan oleh sahabat dengan menulis hadis bukan berarti mereka melawan 

perintah Nabi sebagaimana hadis larangan mencatat hadis, akan tetapi hal itu mereka lakukan 

karena kebutuhan akan tuntunan dan pengajaran Nabi. Hanya saja para sahabat sangatlah 

berhati-hati dan tidak ceroboh sehingga dapat dihindarkan dari ketercampuran antara Al-Qur’an 

dan Hadis.(Mu’awanah, 2019) 

Sehingga dapat diambil kesimpulan bahwa larangan dan anjuran dalam menuliskan hadis 

dilatarbelakangi sendiri oleh kondisi pada waktu itu. Jika larangan untuk menuliskan hadis 

disebabkan oleh kekhawatiran akan bercampur aduknya antara lafadz hadis dengan Al-Quran, 

maka dapat dikatakan pula bahwa faktor yang melatarbelakangi diperbolehkannya menuliskan 

hadis adalah karena keadaan Sahabat yang lemah hafalannya, sehingga menuntut penulisan 

terhadap hadis-hadis Rasulullah, dalam rangka untuk menjaga keaslian dari hadis tersebut.  

Meskipun kegiatan penulisan hadis belum begitu aktif pada masa ini, akan tetapi pada 

masa ini dianggap menjadi masa terbaik dalam penyampaian dan penerimaan hadis karena hadis 

disampaikan langsung dari sumber utamanya yaitu Rasulullah. Rasulullah dalam hal ini memiliki 

tiga bentuk cara penyampaian hadis. Pertama adalah dengan cara lisan, disini Rasulullah 

menyampaikan langsung hadisnya kepada para Sahabat, hingga dirasa apa yang telah 

disampaikan rasulullah dapat diterima dan dipahami oleh Sahabat. Kedua adalah dengan cara 

tertulis, tak jarang Rasulullah mengirimkan sebuah pesan kepada para penguasa-penguasa 

melalui sebuah surat. Banyak dokumen surat Nabi ini yang terbukukan dalam kitab makatib al-

rasul dan majmu’ah al-wasaiq al-siyasah. Selain sebagai juru tulis surat Nabi, disebutkan bahwa ada 

50’an sahabat yang atas inisaiatif mereka sendiri melakukan pencatatn terhadap hadis 

92



 

 

 

Nabi.(Amin, 2018) Ketiga adalah dengan cara demonstrasi praktis, dalam hal ini Rasulullah 

memberikan contoh secara langsung mengenai hadis yang disampaikannya kepada Sahabat. 

Dengan begitu Sahabat dapat menyaksikan secara langsung praktik yang telah dicontohkan oleh 

Rasulullah SAW. (Suryadilaga , 2015)  

Selain dari ketiga cara tersebut adapula yang menyebutkan bahwa Nabi ketika 

menyampaikan hadis, beliau tidak menghitung seberapa banyak hadis yang dapat beliau 

sampaikan, akan tetapi beliau mengukur seberapa banyak para Sahabat dapat memahami betul 

hadis yang beliau sampaikan. Beliau juga menyampaikan dengan bahasa yang mudah diterima 

dan praktis, walaupun beliau sering mengulangi apa yang disampaikannya, hal ini beliau lakukan 

denagan maksud agar yang mendengarnya cepat menangkap dan menghafalnya. (Itr, n.d.) 

 

Eksistensi Hadis Periode Sahabat Besar (Khulafa’ Al-Rasyidin) 

Beralih dari masa Rasulullah SAW. yaitu setelah Rasulullah wafat. Umat Islam ketika itu 

kehilangan sosok pemimpin yang bijaksana dan memiliki keteladanan yang baik. Pada saat itu 

kepemimpinan umat Islam dilanjutkan oleh empat Sahabat besar Rasulullah atau yang kerap 

dijuluki dengan sebutan Khulafa al- Rasyidin. Di antara Sahabat-sahabat tersebut adalah Abu 

Bakar al-Shiddiq, ‘Umar bin Khaththab, ‘Utsman bin Affan, dan ‘Ali bin Abi Thalib. (Ismail, 

1988)  

Istilah Khulafa al- Rasyidin merupakan sebuah istilah yang disandangkan bagi seorang 

pemimpin yang memiliki kearifan dan kebijaksanan.(Mahdi, 2019) Keempat Sahabat besar 

tersebut merupakan sosok pemimpin yang layak dijadikan rujukan umat Islam setelah wafatnya 

Rasulullah. Sikap dan tindakan yang mereka lakukan pun tidak terlepas dari apa yang telah 

disampaikan dan dilakukan oleh Rasulullah, tak terkecuali dalam melaksanakan roda  

kepemimpinan agama Islam.  

M. Syuhudi Ismail mengungkapkan bahwa kriteria dapat dikatakannya seseorang sebagai 

seorang Sahabat diantaranya adalah dirinya diakui sebagai orang yang kredibel oleh orang yang 

dianggap siqah, adanya pejelasan dari tabi’in yang siqah, dikenal kepopulerannya sebagai seorang 

Sahabat, terdapat khabar yang masyhur dan mutawatir yang menjelaskan bahwa dirinya termasuk 

golongan Sahabat. (Suryadilaga et.al, n.d)  

Sehingga sangat penting untuk mengetahui bagaimana sebuah hadis berlaku di tengah-

tengah kepemimpinan Khulafa al- Rasyidin. Sebab hanya dengan sebuah hadislah apa-apa yang 

berhubungan dengan Rasulullah dapat kita ketahui hingga sekarang. Eksistensi hadis pada masa 

sahabat disebut sebagai al-tasabbut wa al-iqlal min al-riwayah, yaitu pembatasan terhadap 

periwayatan hadis Nabi. Periwayatan hadis pada masa ini sering dilakukan di majlis-majlis ilmu 

dan forum-forum yang diperuntukkan untuk umum. (Maulana, 2016) 

Pertama, Hadis pada masa Sahabat Abu Bakar al-Shiddiq. Disebutkan bahwa Abu Bakar 

adalah orang yang sangat berhati-hati dalam meriwayatkan sebuah hadis, hal tersebut 

diungkapkan oleh Muhammad bin Ahmad al-Dzahabiy. Hal tersebut dibuktikan ketika ada 

seorang nenek yang datang kepada khalifah Abu Bakar dan bertanya mengenai bagian harta 

yang diperoleh setelah cucu dari nenek itu meninggal. Akan tetapi pada saat itu Abu Bakar tidak 

menemukan jawaban dari al-Qur’an dan tidak pernah pula mendapatkan penjelasan dari 

Rasulullah mengenai hal tersebut. Disitulah Abu Bakar tidak serta-merta memberikan jawaban 

93



 

 

 

kepada nenek tadi, melainkan beliau menemui seorang sahabatnya yang bernama al-Mughirah 

untuk memberikan tanggapannya mengenai pertanyaan tersebut. Dikala itu pula al-Mughirah 

mengatakan bahwa dirinya pernah menghadiri majlis Rasulullah yang pada saat itu membahas 

mengenai harta warisan bagi seorang nenek, sehingga di dalamnya dikatakan bahwa harta waris 

bagi seorang nenek adalah seperenam bagian dari harta yang ditinggalkan ahli waris. Kemudian 

Abu Bakar meminta al-Mughirah untuk menghadirkan seorang saksi atas perkataannya itu dan 

datanglah Muhammad bin Maslamah untuk membenarkan hal tersebut. (Ismail, 1988) Kisah 

tersebut menjadi bukti bahwa Abu Bakar adalah orang yang sangat berhati-hati dalam 

menanggapi sebuah persoalan umatnya. 

Selain itu, pernah terjadi suatu tindakan yang dilakukan Abu Bakar sendiri yang menjadi 

bukti bahwa beliau sangat berhati-hati dalam hal periwayatannya. Yaitu ketika beliau membakar 

tulisan-tulisan beliau yang berisikan kurang lebih 500-an hadis karena takut adanya kesalahan 

periwayatan yang berasal darinya mengenai hadis Rasulullah. Hal inilah yang menjadikan hadis 

yang terdeteksi berasal dari Abu Bakar tidak begitu banyak. Dikatakan pula bahwa wafatnya 

beliau dengan Rasulullah tidak berselang panjang, sehingga hadis yang masih sempat beliau 

riwayatkan jumlahnya juga terbatas. Kesibukkan beliau terhadap kekhalifahan yang sedang 

diembannya juga menjadi faktor sedikitnya hadis yang beliau riwayatkan, dan pada masa inilah 

berbagai konflik terjadi yang menyebabkan banyaknya penghafal al-Quran wafat di medan 

perang, sehingga dirasa sangat perlu untuk lebih fokus dalam membukukan al-Quran. Faktor 

lain yang menyebabkan sedikitnya hadis yang bersumber dari Abu Bakar adalah adanya suatu 

masa dimana hadis tidak begitu banyak tersentuh pada  masa-masa setelah beliau. (Ismail, 1988)  

Dari sini, dapat disimpulkan bahwa hadis pada masa ini sangat dipelihara keasliannya, 

akan tetapi belum ada perhatian khusus untuk mengumpulkan dan membukukan hadis. 

Perhatian orang-orang pada saat itu masih tertuju pada pembukuan al-Quran. 

Kedua, Hadis pada masa Sahabat ‘Umar bin Khaththab. Sikap kehati-hatian terhadap 

periwayatan hadis masih dipegangi pada masa khalifah ‘Umar bin Khaththab. Sama halnya 

dengan Abu Bakar yang ketika menerima sebuah hadis beliau selalu mengkonfirmasikan 

kebenaran periwayatan hadis kepada Sahabat-sahabat lain, hal semacam ini juga dilakukan oleh 

‘Umar. (Ismail, 1988)  

Bersamaan dengan masa-masa dimana hadis mulai banyak diriwayatkan, perhatian umat 

Islam sebenarnya masih difokuskan untuk pembelajaran al-Quran. Maka dari itu ‘Umar sebagai 

pemimpin umat Islam ketika itu, beliau menghimbau para Sahabat untuk tidak meriwayatkan 

hadis dalam jumlah yang banyak, karena ditakutkan akan mengalihkan perhatian umat Islam 

dari fokus utamanya yaitu pembelajaran al-Quran. (Ismail, 1988)  Namun, ‘Umar juga pernah 

mengungkapkan bahwa tujuan utamanya tidak memperbolehkannya para Sahabat untuk 

meriwayatkan hadis dalam jumlah banyak adalah untuk menumbuhkan sikap kehati-hatian 

masyarakat dalam menerima periwayatan hadis. (Ismail, 1988)  

Perhatian khalifah ‘Umar terhadap periwayatan suatu hadis beliau tunjukkan melalui 

beberapa sikap beliau, diantaranya adalah beliau pernah memerintahkan umat Islam untuk 

mempelajari hadis kepada pakarnya. beliau juga banyak meriwayatkan hadis dari Rasulullah, dan 

inisiatif yang belau tunjukkan untuk menghimpun hadis dalam bentuk tulisan. Akan tetapi, 

inisiatif beliau ini beliau tunda sementara setelah mendapatkan petunjuk dari Allah agar tidak 

94



 

 

 

tergesa dalam menghimpun hadis dalam bentuk tulisan. Hal ini disebabkan karena kekhawatiran 

akan beralihnya perhatian umat Islam dari mempelajari al-Quran terhadap himpunan hadis-

hadis tadi. (Ismail, 1988)  

Sehingga dapat diambil beberapa poin penting bahwa pada masa ‘Umar bin Khaththab, 

pembelajaran al-Quran lebih diutamakan dibandingkan dengan hadis. Namun bukan berarti 

bahwa hadis dikesampingkan, hanya saja al-Quran masih harus mendapatkan perhatian yang 

lebih dari umat Islam, karena mengingat banyaknya para penghafal al-Quran yang gugur di 

medan perang pada masa khalifah Abu Bakar al-Shiddiq. Disisi lain, dampak dari beberapa 

kebijakan yang dilakukan pada masa ‘Umar untuk membatasi periwayatan hadis dan 

menekankan sikap kehati-hatian umat Islam dalam hal periwayatan hadis, menjadikan hadis 

terjaga dari segi sanad dan matannya sehingga mencegah terjadinya pemalsuan hadis. (Ismail, 

1988)  

Ketiga, Hadis pada masa ‘Utsman bin ‘Affan. Kondisi periwayatan hadis di masa ini pada 

dasarnya tidak jauh berbeda dengan apa yang telah menjadi kebijaksanaan Umar bin Khaththab 

kepada umat Islam. Keduanya menghimbau umat Islam untuk membatasi dirinya masing-

masing dalam meriwayatkan hadis. Akan tetapi, dengan semakin luasnya daerah penyebaran 

agama Islam maka pengendalian dari kegiatan periwayatan hadis juga semakin sulit dikendalikan, 

sehingga kuantitas periwayatan hadis yang terjadi pada masa kekhalifahan Utsman bin Affan 

lebih banyak jika dibandingkan dengan periwayatan hadis yang terjadi pada masa Umar bin 

Khaththab. 

Keempat, Hadis pada masa ‘Ali bin Abi Thalib. Perlakuan hadis pada masa ini tidak jauh 

berbeda dengan keadaannya di zaman ketiga khalifah sebelumnya, hanya saja pada masa ini ada 

beberapa hal yang menjadi kebijaksanaan khalifah ‘Ali bin Abi Thalib terhadap hadis: (Ismail, 

1988)  

a. Para khalifah bersepakat untuk menjaga keotentikan hadis, dengan cara meningkatkan sikap 

kehati-hatian dalam meriwayatkan hadis.  

b. Mengontrol penyebaran hadis, dengan tujuan agar umat Islam tetap fokus pada 

pembelajaran al-Qur’an. Begitu juga dengan peningkatan selektifitas oleh para periwayat 

dalam meriwayatkan hadis. 

c. Mengenai hal periwayatan hadis, periwayat harus memiliki saksi dan berani bersumpah atas 

hadis yang ia sampaikan. Terkecuali jika periwayat hadis sudah diyakini kredibilitasnya, 

maka tidak perlu bersumpah. 

d. Khalifah ‘Ali selain menyampaikan hadis dengan cara lisan beliau juga menyampaikan hadis 

dengan cara tulisan. 

 

Akibat bertambahnya wilayah penyebaran Islam, pada masa ini pula penyebaran hadis 

juga semakin luas walaupun telah adanya pengontrolan dalam periwayatan hadis. Hal inilah yang 

menyebabkan awal mula munculnya hadis-hadis palsu tersebar di masyarakat. Selain itu 

pemalsuan hadis juga dilatarbelakangi oleh pergolakan dan kepentingan politik ketika itu. 

(Ismail, 1988)  

Maka dapat disimpulkan bahwa dari empat periode kepemimpinan Khulafa al- Rasyidin 

tersebut, tingkat selektifitas hadis paling tinggi terjadi pada masa khalifah ‘Ali bin Abi Thalib. 

95



 

 

 

Karena dengan jauhnya masa dengan Rasulullah tingkat selektifitas hadis juga semakin tinggi. 

Begitupun sebaliknya, jika masanya dekat dengan masa Rasulullah maka tingkat selektifitas hadis 

juga tidak begitu ketat sebab dianggap tinggat otentisitas hadis masih terjaga karena masih 

diawasi langsung oleh Rasulullah SAW.. 

 

Eksistensi Hadis Pada Masa Tabi’in Dan Atba’ Al-Tabi’in 

Asal usul pembatasan penyebaran hadis adalah dikarenakan kekhawatiran Rasulullah 

terhadap bercampurnya hadis dengan al-Qur’an. Jika tanpa alasan tersebut, maka penyebaran 

hadis sangat dianjurkan. Namun, jika dilihat dari fakta sejarahnya, penyebaran hadis dari masa 

ke masa keberadaannya semakin meluas dan dikenal masyarakat. Hal ini membuktikan bahwa 

umat Islam  sangat berantusias dalam menyebarkan hadis meskipun ada beberapa hal yang perlu 

diperhatikan seperti adanya pembatasan penyebaran hadis terhadap khalayak umum.  

Oleh sebab itulah pada masa Tabi’in inilah semangat umat Islam dibangkitkan kembali 

untuk memperluas daerah penyebaran hadis (mulai dari kalangan umat Islam sendiri ataupun 

khalayak umum). Penyebaran hadis pada masa ini mengarah pada pembelajaran umat Islam, 

sehingga generasi Tabi’in pada saat itu sangat penting untuk menghimpun hadis kedalam kitab-

kitab hadis, guna melanjutkan perjuangan mengumpulkan hadis-hadis Nabi yang telah dilakukan 

pada masa Khulafaur Rasyidin. Kota-kota yang menjadi pusat penghimpunan hadis diantaranya 

adalah Khurasan, Yaman, Jurjan, Yaman, Andalusia, Maghribi, Mesir dan Madinah. (Arifin, 

2013)  Sedangkan wilayah Islam semakin meluas ke Syam, Mesir, Samarkand, Irak, dan juga 

Spanyol. (Sholahudin, et.al., 2009)  

Sebab dengan semakin luasnya wilayah Islam maka berkembang pula lembaga-lembaga 

hadis di berbagai wilayah Islam. Para tokoh yang berkontribusi dalam periwayatan hadis  pada 

saat itu diantaranya adalah Abu Hurairah (5.374 atau pendapat lain 5.364 hadis), ‘Abdullah ibn 

Umar (2.630 hadis), ‘Aisyah (2.276 hadis), ‘Abdullah ibn Abbas (1.660 hadis), Jabir ibn ‘Abdullah 

(1.540 hadis), dan Abu Sa’id al-Khudri (1.170 hadis).(Sholahudin,et.al, 2009)  

Kemunculan banyaknya hadis-hadis palsu mulai terdeteksi kembali setelah khalifah ‘Ali 

bin Abi Thalib atau yang disebut dengan era Tabi’in. Problematika antara dua tokoh yang 

menjadi awal mula munculnya hadis palsu dipelopori oleh golongan Ali dan 

Muawiyah.(Noorhidayati, , 2017)  Faktor lain yang menyebabkan munculnya hadis-hadis palsu 

adalah kepentingan golongan-golongan tertentu, dengan tujuan untuk menguatkan argument 

mereka. Bahkan tidak hanya hadis yang dijadikan objek pemalsuan, akan tetapi pedoman utama 

umat Islam atau al-Quran juga ditafsiri sendiri berdasarkan kepentingan golongan. Pada masa 

inilah umat Islam mulai terbagi menjadi tiga golongan, yaitu golongan Syi’ah (pendukung ‘Ali), 

golongan Khawarij (penentang ‘Ali), golongan Sunni (netral). Dikatakan bahwa kota yang menjadi 

awal mula munculnya hadis-hadis palsu adalah Baghdad. Baghdad sendiri merupakan kota 

tempat berkumpulnya orang-orang Syi’ah yang gemar mengagungkan golongan mereka sendiri 

melalui sebuah hadis (hadis palsu yang dibuat sendiri).(Noorhidayati, 2019) 

Melalui berbagai persoalan yang membingkai sejarah hadis di masa Tabi’in, membuat 

generasi periwayat hadis pada masa Tabi’in dan setelahnya harus menyertakan sanad hadis ketika 

meriwayatkan sebuah hadis. Hal ini dilakukan untuk meminimalisir terjadinya kesalahan dan 

dalam rangka menjaga keotentikan hadis dari sumbernya. Mereka juga mengidentifikasi para 

96



 

 

 

perawi yang dianggap dhaif serta menentukan kaidah-kaidah dalam melacak hadis-hadis palsu. 

Serta menambah agenda yang berkaitan dengan keilmuan dan lebih berhati-hati untuk 

meriwayatkan hadis.(Noorhidayati, 2009)  

Di sisi lain, pada masa Tabi’in inilah terdapat beberapa sahabat besar yang diketahui 

masih hidup seperti: Aisyah ra., Abu Hurairah, Abdulah bin Abbas, Abdullah bin Umar bin 

Khattab, dan Jabir bin Muhammad. Merekalah yang juga ikut andil dalam menyebarkan hadis 

di masa Tabi’in. 

Sedangkan generasi Tabi’in yang dianggap populer diantaranya adalah ‘Umar bin ‘Abd 

al-Aziz, Muhammad bin Sīrīn, al-Hasan al Başrīy, al-A’masy, ‘Ata’ bin Abī Rabāh, Ibn Syihāb 

al-Zuhriy, dan Sa’id bin al-Musayyab. Para generasi di masa Tabi’in ini, semuanya menggunakan 

metode musyafahah (menerima secara langsung dari gurunya) dalam periwayatan hadisnya. Hal 

ini sedikit berbeda dengan metode yang digunakan pada masa atbā’ al-tabi’in. Para perawi pada 

masa atbā’ al-tabi’in tidak lagi berfokus pada metode musyafahah dan kuatnya hafalan saja, akan 

tetapi mereka juga menulis hadis yang mereka terima ke dalam catatan-cacatan dan kitab-kitab 

kumpulan hadis yang mereka tulis sendiri. Selain itu mereka juga  melakukan penggandaan 

terhadap tulisan-tulisan mereka. 

Diantara tokoh yang termasuk dalam kategori  atbā’ al-tabi’in adalah Al-Syāfi’i, Abū al-

Ĥāris al-Lais, Abu Sa’īd bin ‘Abd al-Rahman bin Mahdiy, Abū Sa’īd Yahyā bin Sa’id, Wakī’ bin 

al-Jarah, Abū Sufyān, Abū ‘Amr bin Abd al-Rahmān, dan Mālik bin Anas. Seiring dengan 

berjalannya waktu, model periwayatan hadis semakin bervariasi dan berkembang, seperti 

periwayatan hadis dengan menggunakan makna hadis atau kerap disebut dengan istilah al-riwayah 

bi al-ma’nā. Model semacam ini mulai menjamah luas pada masa tabi’in dan generasi-generasi 

setelahnya. (Noorhidayati, 2019) 

Di samping itu upaya yang dilakukan ulama dalam meminimalisir terjadinya pemalsuan 

hadis pada masa Tabi’in ini adalah dengan mengoreksi isnad (iltīzam al-isnad), menambah kualitas 

keilmuan, lebih berhati-hati dalam meriwayatkan hadis, mengakaji ulang hadis agar terhindar 

dari kebohongan, mengutarakan keadaan kekredibilitas perawi, menetapkan kaidah untuk 

mengkaji hadis palsu. 

Puncak dari perkembangan hadis di masa Tabi’in ini terjadi pada saat kekhalifahan Bani 

Abbasiyah di bawah kepemimpinan khalifah Umar bin Abd al-Aziz. Kebijakan-kebijakan yang 

beliau lakukan terhadap hadis, guna menjaga keotentikan hadis dan terhindarnya 

kesalahpahaman antara hadis dan bukan hadis (al-Quran), pada akhirnya membuahkan hasil 

yang sangat memuaskan yaitu dengan terciptanya pembukuan hadis. Sebab sebelum terjadinya 

pembukuan hadis tersebut, umat Islam sangat bersemangat dan memberikan dukungan penuh 

terhadap kebijakan yang dibuat oleh khalifah Umar bin Abd al-Aziz. Era inilah yang sering 

disebut dengan era awal pengkodifikasian hadis Nabi. Atau juga disebut dengan istilah ‘ashr al-

kitabah wa al-tadwin yaitu masa ketika hadis-hadis mulai ditulis dan dibukukan.(Sholahudin, et.al., 

n.d.) 

Terdapat beberapa faktor yang melatar belakangi pembukuan hadis yaitu semakin 

sedikitnya para penghafal hadis pada abad ke-1, berkurangnya semangat menghafal hadis, 

banyaknya pemalsuan hadis. Selain itu hadis juga dianggap sebagai sumber ilmu pengetahuan 

97



 

 

 

yang urgen sehingga perlu untuk dibukukan dan sudah tidak adanya kekhawatiran akan 

berbaurnya hadis dengan al-Quran.(Gufron, 2013)   

Tidak sedikit dari tokoh ulama hadis yang masyhu>r sebagai orang yang mengumpulkan 

dan membukukan hadis yang pertama kali di berbagai wilayah Islam, seperti Ibnu Juraij (Mekah), 

Ibnu Ishaq (Madinah), al-Rabi’ ibn Shahib (Basrah), Sufyan al-Tsaury (Kuffah), al-Auza’i 

(Syam), Husyain al-Wasithy (Wasith), Ma’mar al-Azdy (Yaman), Jarir al-Dhabby (Rei), Ibn 

Mubarak (Khurasan), dann al-Laits ibn Sa’ad (Mesir). (Gufron, 2013) 

Sedangkan beberapa kitab hadis yang berhasil dibukukan pada abad ke-2 ini diantaranya 

adalah al-Muwaththa’ (Imam Malik), al-Maghazi wa al-Siyar (Muhammad ibn Ishaq), al-Jami’ 

(Abdul Razzaq al-San’any), al-Mushannaf (Syu’bah Ibn Hajjaj), al-Mushannaf (al-Laits ibn Sa’ad), 

al-Mushannaf (al-Auza’i), al-Mushannaf (al-Humaidy), al-Maghazin Nabawiyah (Muhammad ibn 

Waqid al-Aslamy), al-Musnad (Abu Hanifah), al-Musnad (Zaid ibn Ali), al-Musnad (al-Imam al-

Syafi’i), dan Mukhtalif al-Hadis (al-Imam al-Syafi’i). (Gufron, 2013)  

Hal yang perlu digaris bawahi pada abad ke-2 adalah bahwa para ulama ketika itu tidak 

berkisar membukukan hadis saja, akan tetapi mereka juga memasukkan yang bukan hadis 

(perkataan sahabat) ke dalam koleksi bukunya. Sehingga hadis yang berada di dalamnya juga 

bervariasi mulai dari yang marfu’, mauquf, dan maqtu’. Secara umum karakteristik tadwin al-hadis 

pada abad ke-2 ini adalah 1) kitab hadis disusun secara sistematis dan disertai bab-bab tertentu 

yang menghimpus hadis setema, 2) hadis masih bercampur dengan qaul sahabat, dan fatwa 

tabi’in, 3) mengambil referensi dari sahifah, buku kecil (kararis) sahabat, nukilan qaul sahabat 

dan fatwa tabi’in.(Fatimah, 2020) 

Setelah masa pengkodifikasian, kajian hadis tidak mengalami kemandegan (stagnan) akan 

tetapi giat para generasi penerus umat Islam setelah masa Khulafa al- Rasyidin semakin menggebu 

untuk melakukan kajian hadis secara mendalam, mereka juga berupaya dalam menentukan 

kaidah untuk menyeleksi hadis. Hal ini ditujukan untuk meneliti hadis-hadis palsu yang tidak 

bersumber dari Rasulullah. Era ini terjadi di abad ke-2 .Kemudian pada abad ke-3 hingga 

mendekati abad ke-4 hadis mengalami masa yang istimewa dengan keberadaan hadis yang sudah 

termaktub dalam kitab-kitab besar hadis yang ditulis langsung oleh ulama-ulama hadis yang 

namanya sudah begitu maklum bagi umat Islam, layaknya Imam Bukhari, Imam M. uslim, Imam 

Abu Dawud, Imam Tirmidzi, Imam Nasa’i, Imam Ahmad bin Hambal dan beberapa Imam 

lainnya. Hadis-hadis yang termaktub tersebut ditulis berdasarkan metode pengumpulan hadis 

yang beragam, ada yang berdasarkan kualitas hadis yang shahih, nama sahabat, nama gurunya 

dan lain-lain. Hal tersebut sangat memudahkan pengkaji hadis untuk mengkaji hadis 

berdasarkan kebutuhan masing-masing pengkaji.(Maulana, 2016)  

Kemudian terdapat masa dimana  keadaan hadis pada abad ke-4 hingga tahun 656 H 

(masa ‘Abbasiyah) mengalami masa yang disebut dengan ‘ashru al-tahdib wa al-tartibi wa al-istidraqi 

wa al-jami’ yaitu pengumpulan hadis ke dalam suatu buku dengan menggunakan syarat-syarat 

yang dimiliki oleh Bukhari dan Muslim. Bukhari telah melakukan upaya sekitar 40 tahun dalam 

penelitian hadisnya dengan melakukan perlawatan mulai Bukhara, Suria, Basyrah, Kufah, 

Bagdad, Madinah, Makkah, Mesir, Al-Jazair Afrika Utara, sehingga hamper seluruh wilayah 

Islam kecuali Spanyol dan India dikunjunginya untuk mencari hadis Nabi.(Nurcahaya, 2021) 

Setelah khalifah Abbasiyah XVII al-Mu’tashim wafat (656 H) keadaan hadis sampai saat ini 

98



 

 

 

mengalami masa yang disebut dengan ‘ahdu al-syarhi wa al-jami’ wa al-takhriji wa al-bahsi yaitu hadis 

mulai disyarah, dihimpun, di-takhrij dan dibahas. (Sholahudin,et.al, 2009)  

 

Kesimpulan  

Melihat dari runtutan sejarah periodesasi perkembangan hadis tersebut maka dapat 

dikatakan bahwa kajian hadis terbagi ke dalam empat garis besar yaitu pertama, era Nabi 

merupakan masa al-wahy wa al-takwin (turunnya wahyu kepada Rasulullah dan periwayatan secara 

langsung kepada Sahabat).  Kedua, al-tasabbut wa al-iqlal min al-riwayah (pembatasan periwayatan 

hadis). Masa ini terjadi pada masa sahabat, sebab pada masa ini para sahabat masih difokuskan 

dengan pemeliharaan al-Qur’an. Ketiga, ‘ashr al-kitabah wa al-tadwin yaitu masa ketika hadis-hadis 

mulai ditulis dan dibukukan oleh para ta>bi’in yang dipelopori oleh Umar bin Abdul Aziz. dan 

Keempat, ‘ashru al-tahdib wa al-tartibi wa al-istidraqi wa al-jami’ yaitu pengumpulan hadis ke dalam 

suatu buku dengan menggunakan syarat-syarat tertentu seperti yang dimiliki oleh Bukhari dan 

Muslim. 

 

Daftar Pustaka 

Al-Bukhārī, Abdullāh Muhammad Ibn Ismā’īl, ‘Shahīh Bukhārī’, Cet, 1 

Al-Naisāburiy, Abī al-Ḫusain Muslim Ibn al-Ḫajjāj al-Qusyairiy, Shahīh Muslim Cet. 1, Jilid 4 (Al-

Qahirah: Dār al-Ḫadīts) 

Amin, Ahmad Paishal, ‘Historiografi Pembukuan Hadis Menurut Sunni Dan Syi’Ah’, Al-Dzikra: 

Jurnal Studi Ilmu Al-Qur’an Dan Al-Hadits, 12.1 (2018) <https://doi.org/10.24042/al-

dzikra.v12i1.2926> 

Arifin, Zainul, Studi Kitab Hadis, Srudi (Surabaya: al-Muna, 2013) 

Fatimah, ‘Hadis Dari Masa Ke Masa (Kodifikasi Hadis Era Mutaqoddimin)’, ISLAM 

TRANSFORMATIF: Journal of Islamic Studies, 04.01 (2020), 57–67 

Ismail, M. Syuhudi (Muhammad Syuhudi), ‘Kaedah Kesahihan Sanad Hadis : Telaah Kritis Dan 

Tinjauan Dengan Pendekatan Ilmu Sejarah’, Cet, 2 (1988), 222 

Itr, Nuruddin, Manhaj Al-Naq Fī ‘Ulūm Al-Hadīts, Diterjemahkan Oleh Mujiyo Dalam Buku ‘Ulumul 

Hadis, Cet (Bandung: Remaja Rosdakarya), I 

Kanus, Oktari, ‘Pembatasan Dalam Periwayatan Hadis (Taqlil Ar-Riwayah)’, Jurnal Kawakib, 3.1 

(2022), 1–10 <https://doi.org/10.24036/kwkib.v3i1.34> 

Khon, Abdul Majid, ‘Ulumul Hadis’, Cet, 2 

Mahdi, Imam, ‘Dkk “Metode Discovery Learning Dalam Pembelajaran Sejarah 

Khulafaurrassyidin”’, Jurnal Pendidikan Islam, 08.01, 146 

Mahfudh, Hasan, ‘MASA ( Pendekatan Historis ) Posisi Perempuan Dibandingkan Dengan 

Posisi’, UNIVERSUM, 15.1 (2021) 

Maulana, Luthfi, ‘Periodesasi Perkembangan Studi Hadits (Dari Tradisi Lisan/Tulisan Hingga 

Berbasis Digital)’, ESENSIA: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 17.1 (2016), 111 

<https://doi.org/10.14421/esensia.v17i1.1282> 

Misbah, Muhammad, Studi Kitab Hadis (Malang: Ahli Media Press) 

Mohammad Gufron dan Rahmawati, Ulumul Qur’an: Praktis Dan Mudah (Yogyakarta: Kalimedia, 

2013) 

Mu’awanah, Arofatul Mu’awanah, ‘Perkembangan Hadis Pada Masa Sahabat’, Kaca (Karunia 

Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin, 9.2 (2019), 4–32 

<https://doi.org/10.36781/kaca.v9i2.3037> 

Nawas, Sitti Syakirah Abu, ‘“Dirasat Fi Al-Hadits Al-Nabawiy Wa Tarikh Tadwinih”: Analisis 

99



 

 

 

Terhadap Pemikiran Hadis Muhammad Mushthafa Al-Azamy Sitti’, Tahdis, 8.2 (2017), 

20–42 

Noorhidayati, Salamah, Kritik Teks Hadis: Analisis Tentang Ar-Riwayāh Bi Al-Ma’nā Dan 

Implikasinya Bagi Kualitas Hadis (Yogyakarta: Teras) 

———, Kritik Teks Hadis (Yogyakarta: Dialektika, 2019) 

Nurcahaya, Nurcahaya, ‘Kitab Shahih Bukhari (Kajian Tentang Identitas Dan Relevansinya 

Dengan Fase Kodifikasi Hadis)’, Al-Fikru: Jurnal Ilmiah, 14.2 (2021), 92–99 

<https://doi.org/10.51672/alfikru.v14i2.34> 

Sholahudin, M.Agus dan Agus Suryadi, Ulumul Hadis  (Bandung: Pustaka Setia) 

Suryadilaga, M.Alfatih, and dkk, ‘Ulumul Hadits’, Cet, 1 

Suwarno, Rahmadi Wibowo, ‘Kesejarahan Hadis Dalam Tinjauan Teori Common Link’, Jurnal 

Living Hadis, 3.1 (2018), 89 <https://doi.org/10.14421/livinghadis.2018.1436> 

Taqna’in, ‘Kritik Sejarah Dalam Penelitian Hadis’, Al-Majaalis: Jurnal Dirasat Islamiyah, 8.2 (2021), 

425–36 

Teuku Ammar Saputra, Muhammad Alfatih Suryadilaga, ‘Perkembangan Dan Kesahihan Hadis 

Dari Awal Islam Hingga Zaman Post Truth’, Jurnal Ilmiah Al-Mu’ashirah, 17 (2020), 11–

23 

Wahyu, Muhamad Arpah Nurhayat dan Anggi Wahyu Ari, ‘Aplikasi Hijab Shahabiyat Di Masa 

Turun Perintah Menutup Aurat (Studi Pemahaman Sosio-Historis Hadis Perilaku 

Wanita Masa Nabi)’, ISLAM TRANSFORMATIF: Journal of Islamic Studies Vol. 02 , No. 

02.,Juli – Desember 2018, 02.02 (2018), 1 

 

 

 

 

100


