e-ISSN: 2809-3712

HISTORISITAS HADIS MASA NABI, SAHABAT,
TABI’IN DAN ATBA’ AL-TABIIN

Ali Abdur Rohman *'
UIN Sayyid Ali Rahmatullah Tulungagung, Indonesia

alidur55@gmail.com

Intan Wulansari
UIN Sayyid Ali Rahmatullah Tulungagung, Indonesia
jhichanwull9@gmail.com

Abstract

This article discusses the history of the development of hadith during the time of the Nabi, Sababat, Ta'abi'in,
and Atba'al-Ta'abi'in and . The purpose of writing this article is to find out the state of the hadith at that time
and also the way of conveying and receiving the hadith at that time, in addition to several other things related to
1t. This article is written using library research methods and a historical approach to make it easier to identify
the state of hadith during the time of the Nabi, Sahabat, Ta'abi'in, and Atba'al-Ta'abi'in. The Prophet's era
was the time of al-wahy wa al-takwin (the descent of revelation to Allah's Messenger and direct recitation to the
Saha'bat). Sababat, era al-tasabbut, wa al-iglal min al-riwayab (hadith passage restriction). Tabi'in, the era
of "ashr al-kitabah wa al-tadwin" (the time when badiths began to be written and recorded). Atba al-Tibi'in
era "ashru al-tabdib wa al-tartibi wa al-istidraqgi wa al-jami" (collection of hadith into a book under certain
conditions, such as those used by Bukhari and Muslims). The result of this historical tracking is that the condition
of the hadith can be known, as can the methods used by hadith scholars in tahammunl wal'ada and the progress
of each period, including the efforts of hadith scholars to minimize the occurrence of hadith forgery.

Keywords: Hadis, Nabi, Sahabat, Tabi’in, Atha’ al-Tabi’in

Abstrak

Artikel ini membahas mengenai sejarah perkembangan hadis Masa Nabi, Sahabat, Tabi’in dan
Atba’ Al-Tabi’in. Tujuan dari penulisan artikel ini adalah untuk mengetahui keadaan hadis pada
masa tersebut dan juga cara penyampaian serta penerimaan hadis ketika itu, di samping beberapa
hal lain yang berhubungan dengannya. Artikel ini ditulis dengan menggunakan metode library
research dan pendekatan historial atau pelacakan terhadap sejarah, untuk memudahkan dalam
mengidentifikasi keadaan hadis pada masa masa Nabi, Sahabat, Tabi’in dan Atba’ Al-Tab1’in.
Era Nabi merupakan masa al-wahy wa al-takwin (turunnya wahyu kepada Rasulullah dan
periwayatan secara langsung kepada Sahabat). Sahabat, era al-tasabbut wa al-iglal min al-riwayah
(pembatasan periwayatan hadis). Tabi’in, era ‘ashr al-kitabah wa al-tadwin (masa ketika hadis-
hadis mulai ditulis dan dibukukan). Atba al-Tabi’in era ‘ashru al-tahdib wa al-tartibi wa al-
istidraqi wa al-jami’ (pengumpulan hadis ke dalam suatu buku dengan menggunakan syarat-
syarat tertentu seperti yang dimiliki oleh Bukhari dan Muslim). Hasil dari pelacakan sejarah
tersebut adalah dapat diketahuinya kondisi hadis, metode apa saja yang digunakan oleh perawi
hadis dalam tahammul wa al-ada’ dan progres dari setiap periode, termasuk juga upaya ulama
hadis meminimalisir terjadinya pemalsuan hadis.

Kata Kunci: Hadis, Nabi, Sahabat, Tabi’in, Atba’ al-Tabi’in

1 Coresponding author.

88


mailto:alidur55@gmail.com
mailto:jhichanwul19@gmail.com

Pendahuluan

Islam merupakan agama yang memiliki tiga dimensi ajaran yang selalu berjalan secara
beriringan, yaitu aqidah, syari’ah dan muamalah. Dalam pelaksanaannya ke tiga ajaran tersebut
tidak bisa lepas dari sumber utama dalam agama Islam yaitu Al-Qur’an dan hadis. (Nurhayat,
et.all, 2018) Baik Al-Qur’an maupun hadis, keduanya bersumber dari wahyu yang disampaikan
Allah kepada Nabi Muhammad SAW. Karena itulah umat Islam tidak bisa memisahkan antara
keduanya.

Perlakuan umat Islam dalam menjaga kelestarian dan keotentikan hadis dilakukan
dengan metode yang sangat teliti dan sangat ketat, tidak hanya diakui keunggulannya oleh ulama
muslim, bahkan tokoh non-muslim pun kagum akan prestasi para muhaddisin. Salah satu
ilmuwan non muslim tersebut adalah Dr. Asad Gabriel Rustum, sebagaimana yang dikutip oleh
Taqgna’in dalam artikelnya mengatakan:

Suatu kenyataan, bahwa tidaklah mungkin para pakar sejarawan hari ini untuk menulis
karangan yang lebih baik dari pada (apa yang telah dikarang oleh ulama Islam) meskipun hanya
pada sebagian aspek pembahasannya, padahal hal tersebut sudah berlangsung selama tujuh abad
lamanya. Sungguh apa yang terdapat dalam (karangan ulama Islam) berupa metodologi kejelian
dan ketelitian pemikiran serta produk penelitian yang dihasilkan, mampu menandingi kajian
setema (dalam sejarah) yang terdapat dalam buku-buku di negara Perancis, Eropa dan Amerika
(Asad Rustum, 2017: 12) (Tagna’in, 2021).

Meskipun begitu para orientalis yang lain juga banyak yang melontarkan kritikan pedas
dengan berbagai alasan dengan maksud meragukan dan tidak percaya akan eksistensi hadis
Nabi.(Nawas, 2017) Dari fenomena itulah pemikiran orientalis terkait hadis Nabi ini Herbert
Bert sebagaimana dikutip oleh Suwarno mengklaisifikasinya menjadi tiga tipologi. Pertama, sikap
skeptic yang menganggap bahwa hadis dan sanadnya diragukan sebagai fakta Sejarah, mereka
adalah Norman Calder, Michael Cook, Eckart Setter, Ignaz Goldziher dan Josep Schacht. Kedua,
sikap sanguine (non-skeptic) yang menganggap bahwa hadis itu merupakan realitas Sejarah yang
diyakini akan keberadaannya. Mereka adalah Nabbia Abbot dan Fuad Sezgin. Keziga, sikap middle
ground mereka tidak meragukan hadis secara aprior, melainkan hanya meragukan otentisitas
hadis. Orientalis yang masuk kategori ini adalah G.H.A Juynboll, Fazlur Rahman, Gregor
Scheler, Harald Motzki, Horovitz, J. Robson, N.J. Coulson dan Uri Rubin. (Suwarno, 2018)

Dalam sejarahnya keberadaan hadis sendiri dalam dunia Islam tidak terlepas dari
perkembangan sejarah yang mengiringi tersebarnya hadis ke berbagai wilayah Islam. Kedudukan
hadis dari waktu ke waktu dapat diketahui melalui periode kepemimpinan dalam agama Islam,
karena mengingat sebuah kepemimpinan pada suatu negara sangat berpengaruh terhadap
kemajuan dan kemunduran dari negara tersebut. Dalam hal keilmuan, lemahnya kepemimpian
suatu negara sudah pasti akan berdampak buruk pada perkembangan keilmuan yang ada pada
saat itu, tak terkecuali dalam bidang hadis atau keilmuan yang lainnya. Terlebih jika
pemimpinnya bukanlah orang yang memiliki jiwa yang adil dan bijaksana, maka suatu negara
akan sulit berkembang dan maju. Akan tetapi sebaliknya jika suatu negara dipimpin oleh orang
yang tepat, hal tersebut tentu akan berdampak positif terhadap perkembangan negaranya.

Membahas mengenai sejarah perkembangan hadis dari tradisi lisan hingga ke era

digitalisasi saat ini, telah melalui beberapa masa yang memiliki karakternya masing-masing yang

89



pada setiap masa tersebut telah memberikan dampak yang sangat besar dalam menunjukkan
eksistensi hadis itu sendiri. Melalui perspektif sejarah kita akan menemukan potret-potret
keadaan hadis pada waktu lampau, mulai zaman Nabi, sahabat, tabi’in, tabi’ tabi’in, zaman
pertengahan, modern, kontemporer dan era digitalisasi saat ini. Dengan begitu dapat
teridentifikasi informasi penting mengenai hadis tersebut, seperti metode para perawi hadis
dalam menyampaikan dan menerima hadis dan berbagai kebijakan yang dilakukan para ulama
hadis dalam upayanya memelihara keberadaan hadis dan mempertahankan keaslian hadis-hadis
Rasulullah. Melalui pendekatan sejarah, dalam tulisan ini penulis mendeskripsikan dengan rinci
bagaimana eksistensi hadis pada Nabi, Sahabat, Tabi’in dan Atba’ Al-Tabi’in.

Metode Penelitian

Penelitian ini dilaksanakan dengan metode /Zbrary research (kajian pustaka) dengan
menelusuri referensi-renferensi dari kitab, buku, artikel jurnal dan sumber lainnya yang memiliki
keterkaitan dengan tema hadis pada masa Nabi, Sahabat, Tabi’in dan Atba’ Al-Tabi’in. Data
yang terkumpul kemudian dianalis dengan pendekatan historis, di mana dalam tema ini penulis
lebih menekankan pada sejarah, masa muncul hadis, diriwayatkannya hadis, dan dibukukannya

hadis, yang dibatasi ketika masa-masa awal Islam.

Hasil dan Pembahasan
Eksistensi Hadis Periode Rasulullah Saw.

Masa Rasulullah SAW. adalah salah satu masa yang dikatakan sangat efektif dalam hal
penyampaian hadis, hal ini disebabkan antusias yang sangat tinggi oleh para sahabat dalam
mendapatkan dan menyampaikan perihal apapun yang berkaitan dengan Rasulullah
(hadis).(Khon, 2013) Rasulullah mulai menyampaikan hadis seketika setelah beliau
diperintahkan untuk menyebarkan agama Islam, walaupun pada awalnya dilakukan secara
sembunyi-sembunyi di Dar al-Islam Dar al-Argam akan tetapi pada akhirnya Rasulullah
berdakwah secara terang-terangan.(Gufron, et.all, 2013) Masa ini juga disebut dengan ‘ashr al-
wahy wa al-takwin, yaitu turunnya wahyu kepada Rasulullah dan beliau meriwayatkan secara
langsung kepada para Sahabat.(Maulana, 2016) Pada masa ini pula tidak ditemukannya hadis-
hadis palsu.( Maulana, 2016) Sikap para Sahabat dalam menyampaikan hadis sejalan dengan
sabda Rasulullah dalam HR. Bukhari, berikut ini:

I Gy A Vs Qo B G Vs s Al 3l e 16 08 g adle AN e 20 3 5 e chall e e
(Al-Bukhari, 2002) & (e $30ka 150 faaia le

Dalam hadis tersebut Rasulullah memerintahkan para Sahabat untuk menyampaikan apa
yang beliau katakan walaupun hanya sebatas satu ayat. Beliau juga menambahkan barang siapa
yang berbohong atas nama beliau maka akan dimasukkan ke dalam neraka.

Hal tersebut teraplikasikan ke dalam kehidupan ‘Umar bin Khattab dengan tetangganya
ketika menerima hadis dari Rasulullah. Sahabat ‘Umar dengan tetangganya ketika itu melakukan
pembagian jadwal untuk mengikuti sebuah majlis yang di dalamnya dihadiri Rasulullah. Dengan
maksud ketika ada salah satu dari meerkat yang tidak dapat menghadiri majlis tersebut, bisa

90



digantikan dengan yang lainnya, sehingga mereka tidak akan ketinggalan mengenai apa yang
telah disampaikan Rasulullah.(Ismail, 1988) Sepertihalnya yang dialami oleh al-Barra’ bin Azib
al-Awsy bahwa sebenarnya tidak selalu ia dan sahabat lainnya bisa hadir di majelis Nabi dan
mendengarkan hadis secara langsung, akan tetapi mereka mencari informasi tentang materi yang
disampaikan Nabi dari sahabat lain yang seangkatan dengan kualifikasi yang ketat, yaitu sahabat
yang mempunyai kemampuan hafalan yang baik.(Kanus, 2022)

Selain itu Rasulullah juga dianggap sebagai sumber utama yang dijadikan rujukan dalam
memecahkan suatu persoalan yang dialami oleh para Sahabat. Di saat itu pula, tidak adanya
penghalang antara Sahabat dengan Rasulullah untuk saling berdialog, bertanya, ataupun
bermusyawarah bersama mengenai permasalahan-permasalahan yang ada. Pertanyaan—
pertanyaan yang diberikan kepada Rasulullah sangatlah beragam, mulai dari masalah keluarga,
ibadah, muamalah, bahkan permasalahan yang dialami seorang wanita. Akan tetapi dalam hal
kewanitaan, orang yang menjadi perantara utama dalam menyampaikan pesan Rasulullah adalah
istri-istri Rasulullah yang salah satu diantaranya adalah Sayyidah Aisyah r.a. (Ismail, 1988) Para
perempuan dalam menerima hadis mereka lakukan melalui ikut serta hadir dalam majelis taklim
yang didalamnya terjadi transformasi hadis. Salah satu sahabat Perempuan yang mengaku hadir
di majelis Nabi adalah Ummu Hisyam binti Haritsah, yang mana ia bisa belajar bunyi Qafkarena
seringnya ia menyimak khutbah Nabi di masjid. Kesempatan mereka untuk mendapatkan hadis
juga melalui majelis yang khusus untuk Perempuan, bahkan dikesempatan lain mereka juga bisa
sowan langsung kepada Nabi.(Mahfudh, 2021)

Di samping Sayyidah Aisyah, Ummu Salamah dan Zainab juga merupakan istri-istri
Nabi yang juga menjadi ahli hadis karena sering mendengar hadis langsung dari Nabi. Pada masa
Nabi perempuan diberikan ruang dan kesempatan untuk bisa mengadukan pertanyaan dan
permasalahan terkait agama kepada Nabi. Terlihat misalnya istri Ibnu Mas’ud yang bertanya
kepada Nabi tentang masalah natkah kepada suami dan kerabat, Subai’ah al-Aslamiyah yang
mengklarifikasi fatwa Abu Sanabil yang menghukumi dirinya belum halal karena ia melahirkan
sesudah suaminya meninggal.(Mahfudh, 2021)

Menurut Musthafa al-Shiba’i sebagaimana dikutip Abdul Madjid Khon, ada beberapa
faktor yang melatarbelakangi hadis-hadis pada masa Rasulullah tidak ditulis secara besar-
besaran. D1 antara faktor-fator yang melatarbelakangi hal tersebut adalah perzama, keberadaan
hadis yang beriringan dengan turunnya al-Quran. Andaikan saja penulisan hadis dilakukan
dengan besar-besaran hal ini dapat menimbulkan kekhawatiran terjadinya percampuran antara
hadis dengan al-Quran. (Khon, 2013)

Sebagaimana sabda Rasulullah dalam HR. Muslim, berikut ini:
(e ) ha s AAl (o e e G (e e 1EE Y 0 a4 Al Oty O s A s il G
(Muslim, nd.) S e saxke | 5l laasis d\ﬁ‘&m SR O o e OR Gas oA Vs

Rasulullah dalam hadis ini melarang para sahabat untuk menulis apa-apa yang berasal
dari beliau, kecuali hanya al-Quran saja yang diperbolehkan untuk menuliskannya. Faktor yang
kedua adalah kemampuan orang-orang pada masa Rasulullah masih belum begitu mengenal baca
tulis sechingga mayoritas orang-orang pada masa itu mengutamakan ingatan mereka untuk

menjaga hadis-hadis yang telah disampaikan Rasulullah. (Khon, 2013) Sejarah pun telah

91



mencatat bahwa bangsa Arab adalah bangsa yang dikenal memiliki hafalan yang sangat kuat. Hal
ini juga didukung dengan keadaan bangsa Arab yang ketika itu jauh dari keramaian kota, yang
menjadikan bertambahnya daya ingat mereka terhadap hadis-hadis yang telah disampaikan
Rasulullah. (Itr, nd.) Faktor kefiga, daya ingat orang Arab sangat ingat, disitulah bisa
dimungkinkan bahwa sahabat dapat menghafal hadis yang disampaikan oleh Nabi dengan baik.
(Khon, 2013)

Disisi lain, terjadi beberapa kontradiksi mengenai anjuran dan larangan untuk
menuliskan hadis pada masa Rasulullah. Hal ini dapat dilihat dari beberapa hadis yang berasal
dari Rasulullah berikut ini: pertama, hadis yang dirtwayatkan dari Abu Said al-Khudri, yang di
dalamnya berisi larangan untuk menuliskan hadis yang berasal dari Rasululllah. Kedwa, hadis yang
diriwayatkan oleh Abu Hurairah yang menyatakan bahwa ada seseorang yang bernama Abi Syah
diperbolehkan untuk menuliskan hadis yang didapat dari Rasulullah, dengan alasan bahwa Abi
Syah merupakan seseorang yang kurang dalam hal ke-dhabith-annya (hafalannya).(Khon, 2013)

Meskipun pada masa Nabi tidak dilakukan penulisan hadis secara resmi, akan tetapi
keberadaan hadis secara tertulis masih tetap terjaga dengan adanya beberapa sahabat yang
mengabadikan hadis dalam sebuah tulisan atau koleksi-koleksi buku. Diantaranya seperti
sahabat ‘Abdullah ibn Amr ibn ‘Ash yang mengumpulkan hadis dalam sebuah shabifah “al-
Shadigah”, terdapat juga sahabat Ali ibn Abi Thalib dan Anas bin Malik. (Sholahudin, 2009)
Sebagaimana penelitian yang dilakukan oleh banyak tokoh diantaranya Azmi, Imtiyaz Ahmad,
Nadia Abbott, dan Fuad Sesgin memberikan penegasan bahwa sejak periode Nabi ini hadis
telah ditulis dalam catatan para sahabat.(Teuku Ammar Saputra, 2020)

Apa yang dilakukan oleh sahabat dengan menulis hadis bukan berarti mereka melawan
perintah Nabi sebagaimana hadis larangan mencatat hadis, akan tetapi hal itu mereka lakukan
karena kebutuhan akan tuntunan dan pengajaran Nabi. Hanya saja para sahabat sangatlah
berhati-hati dan tidak ceroboh sehingga dapat dihindarkan dari ketercampuran antara Al-Qur’an
dan Hadis.(Mu’awanah, 2019)

Sehingga dapat diambil kesimpulan bahwa larangan dan anjuran dalam menuliskan hadis
dilatarbelakangi sendiri oleh kondisi pada waktu itu. Jika larangan untuk menuliskan hadis
disebabkan oleh kekhawatiran akan bercampur aduknya antara lafadz hadis dengan Al-Quran,
maka dapat dikatakan pula bahwa faktor yang melatarbelakangi diperbolehkannya menuliskan
hadis adalah karena keadaan Sahabat yang lemah hafalannya, sehingga menuntut penulisan
terhadap hadis-hadis Rasulullah, dalam rangka untuk menjaga keaslian dari hadis tersebut.

Meskipun kegiatan penulisan hadis belum begitu aktif pada masa ini, akan tetapi pada
masa ini dianggap menjadi masa terbaik dalam penyampaian dan penerimaan hadis karena hadis
disampaikan langsung dari sumber utamanya yaitu Rasulullah. Rasulullah dalam hal ini memiliki
tiga bentuk cara penyampaian hadis. Perfama adalah dengan cara lisan, disini Rasulullah
menyampaikan langsung hadisnya kepada para Sahabat, hingga dirasa apa yang telah
disampaikan rasulullah dapat diterima dan dipahami oleh Sahabat. Kedna adalah dengan cara
tertulis, tak jarang Rasulullah mengirimkan sebuah pesan kepada para penguasa-penguasa
melalui sebuah surat. Banyak dokumen surat Nabi ini yang terbukukan dalam kitab makatib al-
rasul dan majmu’ah al-wasaiq al-siyasah. Selain sebagai juru tulis surat Nabi, disebutkan bahwa ada

50’an sahabat yang atas inisaiatif mereka sendiri melakukan pencatatn terhadap hadis

92



Nabi.(Amin, 2018) Ke#iga adalah dengan cara demonstrasi praktis, dalam hal ini Rasulullah
memberikan contoh secara langsung mengenai hadis yang disampaikannya kepada Sahabat.
Dengan begitu Sahabat dapat menyaksikan secara langsung praktik yang telah dicontohkan oleh
Rasulullah SAW. (Suryadilaga, 2015)

Selain dari ketiga cara tersebut adapula yang menyebutkan bahwa Nabi ketika
menyampaikan hadis, beliau tidak menghitung seberapa banyak hadis yang dapat beliau
sampaikan, akan tetapi beliau mengukur seberapa banyak para Sahabat dapat memahami betul
hadis yang beliau sampaikan. Beliau juga menyampaikan dengan bahasa yang mudah diterima
dan praktis, walaupun beliau sering mengulangi apa yang disampaikannya, hal ini beliau lakukan

denagan maksud agar yang mendengarnya cepat menangkap dan menghafalnya. (Itr, n.d.)

Eksistensi Hadis Periode Sahabat Besar (Khulafa’ Al-Rasyidin)

Beralih dari masa Rasulullah SAW. yaitu setelah Rasulullah wafat. Umat Islam ketika itu
kehilangan sosok pemimpin yang bijaksana dan memiliki keteladanan yang baik. Pada saat itu
kepemimpinan umat Islam dilanjutkan oleh empat Sahabat besar Rasulullah atau yang kerap
dijuluki dengan sebutan Kbulafa al- Rasyidin. Di antara Sahabat-sahabat tersebut adalah Abu
Bakar al-Shiddiq, ‘Umar bin Khaththab, ‘Utsman bin Affan, dan ‘Ali bin Abi Thalib. (Ismail,
1988)

Istilah Kbulafa al- Rasyidin merupakan sebuah istilah yang disandangkan bagi seorang
pemimpin yang memiliki kearifan dan kebijaksanan.(Mahdi, 2019) Keempat Sahabat besar
tersebut merupakan sosok pemimpin yang layak dijadikan rujukan umat Islam setelah wafatnya
Rasulullah. Sikap dan tindakan yang mereka lakukan pun tidak terlepas dari apa yang telah
disampaikan dan dilakukan oleh Rasulullah, tak terkecuali dalam melaksanakan roda
kepemimpinan agama Islam.

M. Syuhudi Ismail mengungkapkan bahwa kriteria dapat dikatakannya seseorang sebagai
seorang Sahabat diantaranya adalah dirinya diakui sebagai orang yang kredibel oleh orang yang
dianggap sigah, adanya pejelasan dari tabi’in yang sigah, dikenal kepopulerannya sebagai seorang
Sahabat, terdapat &habar yang masybur dan mutawatir yang menjelaskan bahwa dirinya termasuk
golongan Sahabat. (Suryadilaga et.al, n.d)

Sehingga sangat penting untuk mengetahui bagaimana sebuah hadis berlaku di tengah-
tengah kepemimpinan Khulafa al- Rasyidin. Sebab hanya dengan sebuah hadislah apa-apa yang
berhubungan dengan Rasulullah dapat kita ketahui hingga sekarang. Eksistensi hadis pada masa
sahabat disebut sebagai altasabbut wa al-iglal min al-riwayah, yaitu pembatasan terhadap
periwayatan hadis Nabi. Periwayatan hadis pada masa ini sering dilakukan di majlis-majlis ilmu
dan forum-forum yang diperuntukkan untuk umum. (Maulana, 2016)

Pertama, Hadis pada masa Sahabat Abu Bakar al-Shiddiq. Disebutkan bahwa Abu Bakar
adalah orang yang sangat berhati-hati dalam meriwayatkan sebuah hadis, hal tersebut
diungkapkan oleh Muhammad bin Ahmad al-Dzahabiy. Hal tersebut dibuktikan ketika ada
seorang nenek yang datang kepada khalifah Abu Bakar dan bertanya mengenai bagian harta
yang diperoleh setelah cucu dari nenek itu meninggal. Akan tetapi pada saat itu Abu Bakar tidak
menemukan jawaban dari al-Qur’an dan tidak pernah pula mendapatkan penjelasan dari

Rasulullah mengenai hal tersebut. Disitulah Abu Bakar tidak serta-merta memberikan jawaban

93



kepada nenek tadi, melainkan beliau menemui seorang sahabatnya yang bernama al-Mughirah
untuk memberikan tanggapannya mengenai pertanyaan tersebut. Dikala itu pula al-Mughirah
mengatakan bahwa dirinya pernah menghadiri majlis Rasulullah yang pada saat itu membahas
mengenai harta warisan bagi seorang nenek, sehingga di dalamnya dikatakan bahwa harta waris
bagi seorang nenek adalah seperenam bagian dari harta yang ditinggalkan ahli waris. Kemudian
Abu Bakar meminta al-Mughirah untuk menghadirkan seorang saksi atas perkataannya itu dan
datanglah Muhammad bin Maslamah untuk membenarkan hal tersebut. (Ismail, 1988) Kisah
tersebut menjadi bukti bahwa Abu Bakar adalah orang yang sangat berhati-hati dalam
menanggapi sebuah persoalan umatnya.

Selain itu, pernah terjadi suatu tindakan yang dilakukan Abu Bakar sendiri yang menjadi
bukti bahwa beliau sangat berhati-hati dalam hal periwayatannya. Yaitu ketika beliau membakar
tulisan-tulisan beliau yang berisikan kurang lebih 500-an hadis karena takut adanya kesalahan
periwayatan yang berasal darinya mengenai hadis Rasulullah. Hal inilah yang menjadikan hadis
yang terdeteksi berasal dari Abu Bakar tidak begitu banyak. Dikatakan pula bahwa wafatnya
beliau dengan Rasulullah tidak berselang panjang, sehingga hadis yang masih sempat beliau
riwayatkan jumlahnya juga terbatas. Kesibukkan beliau terhadap kekhalifahan yang sedang
diembannya juga menjadi faktor sedikitnya hadis yang beliau riwayatkan, dan pada masa inilah
berbagai konflik terjadi yang menyebabkan banyaknya penghafal al-Quran wafat di medan
perang, sehingga dirasa sangat perlu untuk lebih fokus dalam membukukan al-Quran. Faktor
lain yang menyebabkan sedikitnya hadis yang bersumber dari Abu Bakar adalah adanya suatu
masa dimana hadis tidak begitu banyak tersentuh pada masa-masa setelah beliau. (Ismail, 1988)

Dari sini, dapat disimpulkan bahwa hadis pada masa ini sangat dipelihara keasliannya,
akan tetapi belum ada perhatian khusus untuk mengumpulkan dan membukukan hadis.
Perhatian orang-orang pada saat itu masih tertuju pada pembukuan al-Quran.

Kedua, Hadis pada masa Sahabat ‘Umar bin Khaththab. Sikap kehati-hatian terhadap
periwayatan hadis masih dipegangi pada masa khalifah ‘Umar bin Khaththab. Sama halnya
dengan Abu Bakar yang ketika menerima sebuah hadis beliau selalu mengkonfirmasikan
kebenaran periwayatan hadis kepada Sahabat-sahabat lain, hal semacam ini juga dilakukan oleh
‘Umar. (Ismail, 1988)

Bersamaan dengan masa-masa dimana hadis mulai banyak diriwayatkan, perhatian umat
Islam sebenarnya masih difokuskan untuk pembelajaran al-Quran. Maka dari itu ‘Umar sebagai
pemimpin umat Islam ketika itu, beliau menghimbau para Sahabat untuk tidak meriwayatkan
hadis dalam jumlah yang banyak, karena ditakutkan akan mengalihkan perhatian umat Islam
dari fokus utamanya yaitu pembelajaran al-Quran. (Ismail, 1988) Namun, ‘Umar juga pernah
mengungkapkan bahwa tujuan utamanya tidak memperbolehkannya para Sahabat untuk
meriwayatkan hadis dalam jumlah banyak adalah untuk menumbuhkan sikap kehati-hatian
masyarakat dalam menerima periwayatan hadis. (Ismail, 1988)

Perhatian khalifah ‘Umar terhadap periwayatan suatu hadis beliau tunjukkan melalui
beberapa sikap beliau, diantaranya adalah beliau pernah memerintahkan umat Islam untuk
mempelajari hadis kepada pakarnya. beliau juga banyak meriwayatkan hadis dari Rasulullah, dan
inisiatif yang belau tunjukkan untuk menghimpun hadis dalam bentuk tulisan. Akan tetapi,
inisiatif beliau ini beliau tunda sementara setelah mendapatkan petunjuk dari Allah agar tidak

94



tergesa dalam menghimpun hadis dalam bentuk tulisan. Hal ini disebabkan karena kekhawatiran

akan beralihnya perhatian umat Islam dari mempelajari al-Quran terhadap himpunan hadis-

hadis tadi. (Ismail, 1988)

Sehingga dapat diambil beberapa poin penting bahwa pada masa ‘Umar bin Khaththab,
pembelajaran al-Quran lebih diutamakan dibandingkan dengan hadis. Namun bukan berarti
bahwa hadis dikesampingkan, hanya saja al-Quran masih harus mendapatkan perhatian yang
lebih dari umat Islam, karena mengingat banyaknya para penghafal al-Quran yang gugur di
medan perang pada masa khalifah Abu Bakar al-Shiddiq. Disisi lain, dampak dari beberapa
kebijakan yang dilakukan pada masa ‘Umar untuk membatasi periwayatan hadis dan
menekankan sikap kehati-hatian umat Islam dalam hal periwayatan hadis, menjadikan hadis
terjaga dari segi sanad dan matannya sehingga mencegah terjadinya pemalsuan hadis. (Ismail,
1988)

Ketiga, Hadis pada masa ‘Utsman bin ‘Affan. Kondisi periwayatan hadis di masa ini pada
dasarnya tidak jauh berbeda dengan apa yang telah menjadi kebijaksanaan Umar bin Khaththab
kepada umat Islam. Keduanya menghimbau umat Islam untuk membatasi dirinya masing-
masing dalam meriwayatkan hadis. Akan tetapi, dengan semakin luasnya daerah penyebaran
agama Islam maka pengendalian dari kegiatan periwayatan hadis juga semakin sulit dikendalikan,
sehingga kuantitas periwayatan hadis yang terjadi pada masa kekhalifahan Utsman bin Affan
lebih banyak jika dibandingkan dengan periwayatan hadis yang terjadi pada masa Umar bin
Khaththab.

Keempat, Hadis pada masa ‘Ali bin Abi Thalib. Perlakuan hadis pada masa ini tidak jauh
berbeda dengan keadaannya di zaman ketiga khalifah sebelumnya, hanya saja pada masa ini ada
beberapa hal yang menjadi kebijaksanaan khalifah ‘Ali bin Abi Thalib terhadap hadis: (Ismail,
1988)

a. Parakhalifah bersepakat untuk menjaga keotentikan hadis, dengan cara meningkatkan sikap
kehati-hatian dalam meriwayatkan hadis.

b. Mengontrol penyebaran hadis, dengan tujuan agar umat Islam tetap fokus pada
pembelajaran al-Qur’an. Begitu juga dengan peningkatan selektifitas oleh para periwayat
dalam meriwayatkan hadis.

c. Mengenai hal periwayatan hadis, periwayat harus memiliki saksi dan berani bersumpah atas
hadis yang ia sampaikan. Terkecuali jika periwayat hadis sudah diyakini kredibilitasnya,
maka tidak perlu bersumpah.

d. Khalifah ‘Ali selain menyampaikan hadis dengan cara lisan beliau juga menyampaikan hadis
dengan cara tulisan.

Akibat bertambahnya wilayah penyebaran Islam, pada masa ini pula penyebaran hadis
juga semakin luas walaupun telah adanya pengontrolan dalam periwayatan hadis. Hal inilah yang
menyebabkan awal mula munculnya hadis-hadis palsu tersebar di masyarakat. Selain itu
pemalsuan hadis juga dilatarbelakangi oleh pergolakan dan kepentingan politik ketika itu.
(Ismail, 1988)

Maka dapat disimpulkan bahwa dari empat periode kepemimpinan Kbulafa al- Rasyidin
tersebut, tingkat selektifitas hadis paling tinggi terjadi pada masa khalifah ‘Ali bin Abi Thalib.

95



Karena dengan jauhnya masa dengan Rasulullah tingkat selektifitas hadis juga semakin tinggi.
Begitupun sebaliknya, jika masanya dekat dengan masa Rasulullah maka tingkat selektifitas hadis
juga tidak begitu ketat sebab dianggap tinggat otentisitas hadis masih terjaga karena masih
diawasi langsung oleh Rasulullah SAW..

Eksistensi Hadis Pada Masa Tabi’in Dan Atba’ Al-Tabi’in

Asal usul pembatasan penyebaran hadis adalah dikarenakan kekhawatiran Rasulullah
terhadap bercampurnya hadis dengan al-Qur’an. Jika tanpa alasan tersebut, maka penyebaran
hadis sangat dianjurkan. Namun, jika dilihat dari fakta sejarahnya, penyebaran hadis dari masa
ke masa keberadaannya semakin meluas dan dikenal masyarakat. Hal ini membuktikan bahwa
umat Islam sangat berantusias dalam menyebarkan hadis meskipun ada beberapa hal yang perlu
diperhatikan seperti adanya pembatasan penyebaran hadis terhadap khalayak umum.

Oleh sebab itulah pada masa Tabt’in inilah semangat umat Islam dibangkitkan kembali
untuk memperluas daerah penyebaran hadis (mulai dari kalangan umat Islam sendiri ataupun
khalayak umum). Penyebaran hadis pada masa ini mengarah pada pembelajaran umat Islam,
sehingga generasi Tabi’in pada saat itu sangat penting untuk menghimpun hadis kedalam kitab-
kitab hadis, guna melanjutkan perjuangan mengumpulkan hadis-hadis Nabi yang telah dilakukan
pada masa Khulafaur Rasyidin. Kota-kota yang menjadi pusat penghimpunan hadis diantaranya
adalah Khurasan, Yaman, Jurjan, Yaman, Andalusia, Maghribi, Mesir dan Madinah. (Arifin,
2013) Sedangkan wilayah Islam semakin meluas ke Syam, Mesir, Samarkand, Irak, dan juga
Spanyol. (Sholahudin, et.al., 2009)

Sebab dengan semakin luasnya wilayah Islam maka berkembang pula lembaga-lembaga
hadis di berbagai wilayah Islam. Para tokoh yang berkontribusi dalam periwayatan hadis pada
saat itu diantaranya adalah Abu Hurairah (5.374 atau pendapat lain 5.364 hadis), ‘Abdullah ibn
Umar (2.630 hadis), ‘Aisyah (2.276 hadis), ‘Abdullah ibn Abbas (1.660 hadis), Jabir ibn ‘Abdullah
(1.540 hadis), dan Abu S2’id al-Khudri (1.170 hadis).(Sholahudin,et.al, 2009)

Kemunculan banyaknya hadis-hadis palsu mulai terdeteksi kembali setelah khalifah ‘Ali
bin Abi Thalib atau yang disebut dengan era Tabi’in. Problematika antara dua tokoh yang
menjadi awal mula munculnya hadis palsu dipelopori oleh golongan Ali dan
Muawiyah.(Noorhidayati, , 2017) Faktor lain yang menyebabkan munculnya hadis-hadis palsu
adalah kepentingan golongan-golongan tertentu, dengan tujuan untuk menguatkan argument
mereka. Bahkan tidak hanya hadis yang dijadikan objek pemalsuan, akan tetapi pedoman utama
umat Islam atau al-Quran juga ditafsiri sendiri berdasarkan kepentingan golongan. Pada masa
inilah umat Islam mulai terbagi menjadi tiga golongan, yaitu golongan $y7'ah (pendukung ‘Ali),
golongan Khawarij (penentang ‘Ali), golongan Swunni (netral). Dikatakan bahwa kota yang menjadi
awal mula munculnya hadis-hadis palsu adalah Baghdad. Baghdad sendiri merupakan kota
tempat berkumpulnya orang-orang $y:'zh yang gemar mengagungkan golongan mereka sendiri
melalui sebuah hadis (hadis palsu yang dibuat sendiri).(Noorhidayati, 2019)

Melalui berbagai persoalan yang membingkai sejarah hadis di masa Tabi’in, membuat
generasi periwayat hadis pada masa Tabi’in dan setelahnya harus menyertakan sanad hadis ketika
meriwayatkan sebuah hadis. Hal ini dilakukan untuk meminimalisir terjadinya kesalahan dan

dalam rangka menjaga keotentikan hadis dari sumbernya. Mereka juga mengidentifikasi para

96



perawi yang dianggap dhaif serta menentukan kaidah-kaidah dalam melacak hadis-hadis palsu.
Serta menambah agenda yang berkaitan dengan keilmuan dan lebih berhati-hati untuk
meriwayatkan hadis.(Noorhidayati, 2009)

Di sisi lain, pada masa Tabt’in inilah terdapat beberapa sahabat besar yang diketahui
masih hidup seperti: Aisyah ra., Abu Hurairah, Abdulah bin Abbas, Abdullah bin Umar bin
Khattab, dan Jabir bin Muhammad. Merekalah yang juga ikut andil dalam menyebarkan hadis
di masa Tabi’in.

Sedangkan generasi Tabi’in yang dianggap populer diantaranya adalah ‘Umar bin ‘Abd
al-Aziz, Muhammad bin Sirin, al-Hasan al Basrly, al-A’masy, ‘Ata’ bin Abi Rabah, Ibn Syihab
al-Zuhriy, dan Sa’id bin al-Musayyab. Para generasi di masa Tabi’in ini, semuanya menggunakan
metode musyafahah (menerima secara langsung dari gurunya) dalam periwayatan hadisnya. Hal
ini sedikit berbeda dengan metode yang digunakan pada masa atba’ al-tabi’in. Para perawi pada
masa atba’ al-tabi’in tidak lagi berfokus pada metode musyafabah dan kuatnya hafalan saja, akan
tetapi mereka juga menulis hadis yang mereka terima ke dalam catatan-cacatan dan kitab-kitab
kumpulan hadis yang mereka tulis sendiri. Selain itu mereka juga melakukan penggandaan
terhadap tulisan-tulisan mereka.

Diantara tokoh yang termasuk dalam kategori atha’ al-tabi’in adalah Al-Syafi’i, Abu al-
Haris al-Lais, Abu S2’id bin ‘Abd al-Rahman bin Mahdiy, Abu Sa’td Yahya bin Sa’id, Waki’ bin
al-Jarah, Abu Sufyan, Aba ‘Amr bin Abd al-Rahman, dan Malik bin Anas. Seiring dengan
berjalannya waktu, model periwayatan hadis semakin bervariasi dan berkembang, seperti
periwayatan hadis dengan menggunakan makna hadis atau kerap disebut dengan istilah a/-riwayah
bi al-ma’na. Model semacam ini mulai menjamah luas pada masa tabi’in dan generasi-generasi
setelahnya. (Noorhidayati, 2019)

Di samping itu upaya yang dilakukan ulama dalam meminimalisir terjadinya pemalsuan
hadis pada masa Tabi’in ini adalah dengan mengoreksi isnad (i/fizam al-isnad), menambah kualitas
keilmuan, lebih berhati-hati dalam meriwayatkan hadis, mengakaji ulang hadis agar terhindar
dari kebohongan, mengutarakan keadaan kekredibilitas perawi, menetapkan kaidah untuk
mengkaji hadis palsu.

Puncak dari perkembangan hadis di masa Tabi’in ini terjadi pada saat kekhalifahan Bani
Abbasiyah di bawah kepemimpinan khalifah Umar bin Abd al-Aziz. Kebijakan-kebijakan yang
beliau lakukan terhadap hadis, guna menjaga keotentikan hadis dan terhindarnya
kesalahpahaman antara hadis dan bukan hadis (al-Quran), pada akhirnya membuahkan hasil
yang sangat memuaskan yaitu dengan terciptanya pembukuan hadis. Sebab sebelum terjadinya
pembukuan hadis tersebut, umat Islam sangat bersemangat dan memberikan dukungan penuh
terhadap kebijakan yang dibuat oleh khalifah Umar bin Abd al-Aziz. Era inilah yang sering
disebut dengan era awal pengkodifikasian hadis Nabi. Atau juga disebut dengan istilah ‘ashr al-
kitabah wa al-tadwin yaita masa ketika hadis-hadis mulai ditulis dan dibukukan.(Sholahudin, et.al.,
n.d.)

Terdapat beberapa faktor yang melatar belakangi pembukuan hadis yaitu semakin
sedikitnya para penghafal hadis pada abad ke-1, berkurangnya semangat menghafal hadis,

banyaknya pemalsuan hadis. Selain itu hadis juga dianggap sebagai sumber ilmu pengetahuan

97



yang urgen sehingega perlu untuk dibukukan dan sudah tidak adanya kekhawatiran akan
berbaurnya hadis dengan al-Quran.(Gufron, 2013)

Tidak sedikit dari tokoh ulama hadis yang masyhu>r sebagai orang yang mengumpulkan
dan membukukan hadis yang pertama kali di berbagai wilayah Islam, seperti Ibnu Juraij (Mekah),
Ibnu Ishaq (Madinah), al-Rabi’ ibn Shahib (Basrah), Sufyan al-Tsaury (Kuffah), al-Auza’i
(Syam), Husyain al-Wasithy (Wasith), Ma’mar al-Azdy (Yaman), Jarir al-Dhabby (Rei), Ibn
Mubarak (Khurasan), dann al-Laits ibn Sa’ad (Mesir). (Gufron, 2013)

Sedangkan beberapa kitab hadis yang berhasil dibukukan pada abad ke-2 ini diantaranya
adalah a/-Muwaththa’ (Imam Malik), a/-Maghazi wa al-Siyar (Muhammad ibn Ishaq), al-Jami’
(Abdul Razzaq al-San’any), al-Mushannaf (Syw’bah Ibn Hajjaj), a/-Mushannaf (al-Laits ibn Sa’ad),
al-Mushannaf (al-Auza’i), al-Mushannaf (al-Humaidy), a/-Maghazin Nabawiyah (Muhammad ibn
Wagqid al-Aslamy), a-Musnad (Abu Hanitah), a/-Musnad (Zaid ibn Ali), al-Musnad (al-Imam al-
Syafi’i), dan Mukbtalif al-Hadjs (al-Imam al-Syafi’i). (Gufron, 2013)

Hal yang perlu digaris bawahi pada abad ke-2 adalah bahwa para ulama ketika itu tidak
berkisar membukukan hadis saja, akan tetapi mereka juga memasukkan yang bukan hadis
(perkataan sahabat) ke dalam koleksi bukunya. Sehingga hadis yang berada di dalamnya juga
bervariasi mulai dari yang marfu’, manquf, dan magqtu’. Secara umum karakteristik zadwin al-hadis
pada abad ke-2 ini adalah 1) kitab hadis disusun secara sistematis dan disertai bab-bab tertentu
yang menghimpus hadis setema, 2) hadis masih bercampur dengan qaul sahabat, dan fatwa
tabi’in, 3) mengambil referensi dari sahifah, buku kecil (kararis) sahabat, nukilan qaul sahabat
dan fatwa tabi’in.(Fatimah, 2020)

Setelah masa pengkodifikasian, kajian hadis tidak mengalami &emandegan (stagnan) akan
tetapi giat para generasi penerus umat Islam setelah masa Khulafa al- Rasyidin semakin menggebu
untuk melakukan kajian hadis secara mendalam, mereka juga berupaya dalam menentukan
kaidah untuk menyeleksi hadis. Hal ini ditujukan untuk meneliti hadis-hadis palsu yang tidak
bersumber dari Rasulullah. Era ini terjadi di abad ke-2 .Kemudian pada abad ke-3 hingga
mendekati abad ke-4 hadis mengalami masa yang istimewa dengan keberadaan hadis yang sudah
termaktub dalam kitab-kitab besar hadis yang ditulis langsung oleh ulama-ulama hadis yang
namanya sudah begitu maklum bagi umat Islam, layaknya Imam Bukhari, Imam M. uslim, Imam
Abu Dawud, Imam Tirmidzi, Imam Nasa’i, Imam Ahmad bin Hambal dan beberapa Imam
lainnya. Hadis-hadis yang termaktub tersebut ditulis berdasarkan metode pengumpulan hadis
yang beragam, ada yang berdasarkan kualitas hadis yang shahih, nama sahabat, nama gurunya
dan lain-lain. Hal tersebut sangat memudahkan pengkaji hadis untuk mengkaji hadis
berdasarkan kebutuhan masing-masing pengkaji.(Maulana, 2016)

Kemudian terdapat masa dimana keadaan hadis pada abad ke-4 hingga tahun 656 H
(masa ‘Abbasiyah) mengalami masa yang disebut dengan ‘ashru al-tahdib wa al-tartibi wa al-istidragi
wa al-jami’ yaitu pengumpulan hadis ke dalam suatu buku dengan menggunakan syarat-syarat
yang dimiliki oleh Bukhari dan Muslim. Bukhari telah melakukan upaya sekitar 40 tahun dalam
penelitian hadisnya dengan melakukan perlawatan mulai Bukhara, Suria, Basyrah, Kufah,
Bagdad, Madinah, Makkah, Mesir, Al-Jazair Afrika Utara, sechingga hamper seluruh wilayah
Islam kecuali Spanyol dan India dikunjunginya untuk mencari hadis Nabi.(Nurcahaya, 2021)
Setelah khalifah Abbasiyah XVII al-Mu’tashim wafat (656 H) keadaan hadis sampai saat ini

98



mengalami masa yang disebut dengan ‘ahdu al-syarhi wa al-jami’ wa al-takbriji wa al-babsi yaitu hadis
mulai disyarah, dihimpun, di-7z&brjj dan dibahas. (Sholahudin,et.al, 2009)

Kesimpulan

Melihat dari runtutan sejarah periodesasi perkembangan hadis tersebut maka dapat
dikatakan bahwa kajian hadis terbagi ke dalam empat garis besar yaitu pertama, era Nabi
merupakan masa a/-wahy wa al-takwin (turunnya wahyu kepada Rasulullah dan periwayatan secara
langsung kepada Sahabat). Kedua, a/-tasabbut wa al-iglal min al-riwayah (pembatasan periwayatan
hadis). Masa ini terjadi pada masa sahabat, sebab pada masa ini para sahabat masih difokuskan
dengan pemeliharaan al-Qur’an. Ketiga, ‘ashr al-kitabah wa al-tadwin yaitu masa ketika hadis-hadis
mulai ditulis dan dibukukan oleh para ta>bi’in yang dipelopori oleh Umar bin Abdul Aziz. dan
Keempat, ‘ashru al-tahdib wa al-tartibi wa al-istidragi wa al-jami’ yaitu pengumpulan hadis ke dalam
suatu buku dengan menggunakan syarat-syarat tertentu seperti yang dimiliki oleh Bukhari dan
Muslim.

Daftar Pustaka

Al-Bukhari, Abdullah Muhammad Ibn Isma’il, ‘Shahth Bukhart’, Cez, 1

Al-Naisaburiy, Abt al-Husain Muslim Ibn al-Hajjaj al-Qusyairiy, Shabib Muslim Cet. 1, Jilid 4 (Al-
Qabhirah: Dar al-Hadits)

Amin, Ahmad Paishal, ‘Historiografi Pembukuan Hadis Menurut Sunni Dan Syi’Ah’, A/~-Dzikra:
Jurnal Studi Umn Al-Qur'an Dan Al-Hadits, 12.1 (2018) <https://doi.org/10.24042/al-
dzikra.v12i1.2926>

Arifin, Zainul, Studi Kitab Hadis, Srudi (Surabaya: al-Muna, 2013)

Fatimah, ‘Hadis Dari Masa Ke Masa (Kodifikasi Hadis Era Mutaqoddimin)’, IST.AM
TRANSFORMATIF: Journal of Islamic Studies, 04.01 (2020), 57-67

Ismail, M. Syuhudi (Muhammad Syuhudi), ‘Kaedah Kesahihan Sanad Hadis : Telaah Kritis Dan
Tinjauan Dengan Pendekatan Ilmu Sejarah’, Cez, 2 (1988), 222

Itr, Nuruddin, Manhaj Al-Naq Fi ‘Uldim Al-Hadjts, Diterjemabkan Oleb Mujiyo Dalam Buku Ulnmul
Hadis, Cet (Bandung: Remaja Rosdakarya), 1

Kanus, Oktari, ‘Pembatasan Dalam Periwayatan Hadis (Taqlil Ar-Riwayah)’, Jurnal Kawakib, 3.1
(2022), 1-10 <https://doi.org/10.24036/kwkib.v3i1.34>

Khon, Abdul Majid, ‘Ulumul Hadis’, Cez, 2

Mahdi, Imam, ‘Dkk “Metode Discovery Learning Dalam Pembelajaran Sejarah
Khulafaurrassyidin®, Jurnal Pendidikan Islam, 08.01, 146

Mahfudh, Hasan, ‘MASA ( Pendekatan Historis ) Posisi Perempuan Dibandingkan Dengan
Posisi’, UNIVVERSUM, 15.1 (2021)

Maulana, Luthfi, ‘Periodesasi Perkembangan Studi Hadits (Dati Tradisi Lisan/Tulisan Hingga
Berbasis  Digital)’, ESENSLA:  Jurnal Iimn-Ilmu  Ushuluddin, 17.1  (2016), 111
<https://doi.org/10.14421 /esensia.v17i1.1282>

Misbah, Muhammad, S#udi Kitab Hadis (Malang: Ahli Media Press)

Mohammad Gufron dan Rahmawati, Ulumul Qur'an: Praktis Dan Mudah (Y ogyakarta: Kalimedia,
2013)

Mu’awanah, Arofatul Mu’awanah, ‘Perkembangan Hadis Pada Masa Sahabat’, Kaca (Karunia
Cabaya ~ Allah):  Jurnal — Dialogis  llmu — Ushulnddin, 9.2 (2019),  4-32
<https://doi.org/10.36781 /kaca.v9i2.3037>

Nawas, Sitti Syakirah Abu, “‘Dirasat Fi Al-Hadits Al-Nabawiy Wa Tarikh Tadwinih”: Analisis

99



Terhadap Pemikiran Hadis Muhammad Mushthata Al-Azamy Sitti’, Tahdzs, 8.2 (2017),
20-42

Noorhidayati, Salamah, Kritik Teks Hadis: Analisis Tentang Ar-Riwayah Bi Al-Ma'na Dan
Implikasinya Bagi Kualitas Hadis (Yogyakarta: Teras)

, Kritik Teks Hadis (Y ogyakarta: Dialektika, 2019)

Nurcahaya, Nurcahaya, ‘Kitab Shahih Bukhari (Kajian Tentang Identitas Dan Relevansinya
Dengan Fase Kodifikasi Hadis)’, A~Fikru:  Jurnal  lmiah, 14.2 (2021), 92-99
<https://doi.org/10.51672/alfikru.v14i2.34>

Sholahudin, M.Agus dan Agus Suryadi, Ulwmn! Hadis (Bandung: Pustaka Setia)

Suryadilaga, M. Alfatih, and dkk, ‘Ulumul Hadits’, Cez, 1

Suwarno, Rahmadi Wibowo, ‘Kesejarahan Hadis Dalam Tinjauan Teori Common Link’, Jurnal
Living Hadis, 3.1 (2018), 89 <https://doi.org/10.14421/livinghadis.2018.1436>

Taqna’in, ‘Kritik Sejarah Dalam Penelitian Hadis’, AA/~Majaalis: Jurnal Dirasat Islamiyah, 8.2 (2021),
425-36

Teuku Ammar Saputra, Muhammad Alfatih Suryadilaga, ‘Perkembangan Dan Kesahihan Hadis
Dari Awal Islam Hingga Zaman Post Truth’, Jurnal llmiah Al-Mu'ashirah, 17 (2020), 11—
23

Wahyu, Muhamad Arpah Nurhayat dan Anggi Wahyu Ari, ‘Aplikasi Hijab Shahabiyat Di Masa
Turun Perintah Menutup Aurat (Studi Pemahaman Sosio-Historis Hadis Perilaku
Wanita Masa Nabi)’, ISLAM TRANSFORMATIF: Journal of Islamic Studies 170l. 02, No.
02.,Juli — Desember 2018, 02.02 (2018), 1

100



