
 
   

e-ISSN: 2809-3712  

 

 

 

HUBUNGAN ANTARA ALAM DAN MANUSIA  
MENURUT PANDANGAN ISLAM 

 
Nanang Jainuddin 

UIN Antasari Banjarmasin, Indonesia  
Email: nanangjainuddinbjm123@gmail.com  

 
 

Abstract 
This paper delves into the concept of  the relationship between nature and humans from an Islamic perspective. 
This relationship portrays how humans, as stewards (khalifah), bear the responsibility of  preserving and 
nurturing the environment in line with religious and ethical values. In the Quran and Hadith, there are directives 
emphasizing the importance of  maintaining a balance between humans and nature, while also underscoring the 
role of  humans as caretakers of  the Earth. The creation of  the universe by Allah showcases its beauty and 
diversity, with humans elevated as stewards tasked with judiciously safeguarding and utilizing nature. This 
concept provides guidance on sustainable management and environmental protection. The Quranic verses and the 
Hadiths of  the Prophet Muhammad underline the significance of  caring for nature, avoiding wastefulness of  
resources, and preserving ecological balance. Islam's perspective on humans as stewards emphasizes moral 
responsibility and ethics in treating nature with a deep sense of  duty. By adhering to these teachings, humans can 
fulfill their role as custodians of  the Earth in a wise and sustainable manner. 
Keywords: nature, humans, Islam. 

 
Abstrak 
Tulisan ini menggali konsep hubungan antara alam dan manusia dalam pandangan Islam. 
Hubungan ini menggambarkan bagaimana manusia sebagai khalifah memiliki tanggung jawab 
terhadap menjaga dan merawat lingkungan, seiring dengan nilai-nilai agama dan etika. Dalam 
Al-Qur'an dan Hadis, terdapat petunjuk tentang pentingnya menjaga keseimbangan antara 
manusia dan alam, sekaligus menegaskan peran manusia sebagai pengelola bumi. Penciptaan 
alam semesta oleh Allah memperlihatkan keindahan dan keberagaman, dengan manusia 
diangkat sebagai khalifah untuk menjaga dan memanfaatkan alam dengan bijak. Konsep ini 
memberikan arahan mengenai pengelolaan berkelanjutan dan perlindungan lingkungan. Ayat-
ayat Al-Qur'an dan hadis-hadis Rasulullah SAW menggarisbawahi pentingnya merawat alam, 
menghindari pemborosan sumber daya, dan menjaga keseimbangan ekosistem. Pandangan 
Islam tentang manusia sebagai khalifah menekankan tanggung jawab moral dan etika dalam 
memperlakukan alam dengan penuh rasa tanggung jawab. Dengan mematuhi ajaran ini, manusia 
dapat menjalankan peran mereka sebagai pengelola bumi dengan cara yang bijak dan 
berkelanjutan. 
Kata Kunci: alam, manusia, Islam. 
 

Pendahuluan 

Hubungan antara alam dan manusia merupakan suatu aspek yang memiliki signifikansi 

mendalam dalam pandangan Islam. Konsep ini mencerminkan bagaimana manusia sebagai 

khalifah di bumi berinteraksi dengan ciptaan Allah serta bertanggung jawab menjaga 

keseimbangan dan keberlanjutan lingkungan. Dalam Al-Qur'an dan Hadis, terdapat panduan 

dan prinsip mengenai hubungan harmonis antara manusia dan alam, sekaligus menegaskan 

tanggung jawab manusia sebagai pengelola bumi. 

134

mailto:nanangjainuddinbjm123@gmail.com


 
 

Tidak dapat disangkal bahwa Allah telah menciptakan alam semesta ini dengan 

keindahan dan kesempurnaan yang luar biasa. Segala elemen seperti air, udara, tanah, dan 

kehidupan yang ada di dalamnya, semuanya saling berkaitan dalam hubungan mutualisme yang 

saling menguntungkan. Oleh karena itu, manusia seharusnya menjalin harmoni dengan alam, 

bukan hanya mengambil manfaat semata (Nur Syam 2018). Allah telah mengingatkan manusia 

agar menjaga bumi setelah penciptaannya (QS al-A’raf: 56). Namun, masih terjadi penebangan 

hutan yang sembrono dan pencemaran lingkungan seperti laut dan sungai akibat limbah beracun 

dari pabrik. Tidak jarang pula banjir menghantam perkampungan setiap tahun akibat 

ketidakseimbangan ekosistem. Hal-hal merugikan ini disebabkan oleh perilaku tidak 

bertanggung jawab sebagian manusia. 

Alam dapat diibaratkan sebagai “petunjuk” atau pemandu arah. Sama seperti kita 

mengemudikan mobil untuk mencapai tujuan tertentu, kita perlu membaca tanda-tanda di 

sepanjang jalan. Alam adalah sebuah “ayat” dari Tuhan, menjadi bukti keberadaan Sang Pencipta 

dan sumber pengetahuan tentang hikmah Ilahi. Ia sering disebut sebagai semesta raya atau jagad 

raya. Secara umum, alam semesta dapat diartikan sebagai mikro-kosmos beserta seluruh 

kontennya, serta pola-pola dan keseimbangan yang terjadi di dalamnya. Secara sederhana, alam 

semesta terdiri dari bumi dan langit. Salah satu teori, teori ledakan besar (big bang), menyatakan 

bahwa alam semesta berasal dari ledakan kosmik sekitar 13,8 miliar tahun yang lalu, 

mengakibatkan ekspansi alam semesta. Sebelum ledakan tersebut, seluruh materi dan energi 

berada dalam satu titik (Jamarudin 2010). 

Tulisan ini mendalami konsep manusia dan alam serta hubungan di antara keduanya 

dalam pandangan Islam, terutama dengan menyebutkan ayat-ayat Al-Qur’an dan teks-teks hadis 

yang berkaitan dengan hubungan antara alam dan manusia.  

 
Metode Penelitian 

Kajian dari peneltian ini menggunakan kajian literatur yang mana literatur yang diambil 

sesuai dengan pokok pembahasan dan di analisis secara mendalam sehingga dapat diambil 

kesimpulan dan temuan dalam penelitian. Literatur yang diambil baik dari buku, artikel jurnal 

baik nasional maupun internasional dan literatur lainnya. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Konsep Alam Menurut Al-Qu’an dan Hadis 

Istilah “alam” dalam konteks ini mengacu pada “alam semesta” atau “jagad raya,” yang 

dalam bahasa Inggris disebut sebagai universe. Namun, dalam al-Qur'an, penggunaan istilah 

“‘âlam” tidak sepenuhnya sesuai untuk merujuk pada alam semesta. Ini karena dalam al-Qur'an, 

istilah “‘âlam” lebih merujuk kepada kumpulan mahluk Tuhan yang memiliki akal atau ciri-ciri 

yang mendekati keberakalan. Hal ini dapat diidentifikasi dari ayat-ayat al-Qur'an yang 

menggunakan kata tersebut. Sebagai contoh, al-Qur'an menggunakan istilah “al-samâwât wa al-

ardh wa mâ bainahumâ” untuk merujuk kepada alam semesta, yang mencakup langit, bumi, dan 

semua yang ada di antara keduanya.(El-Karimah 2020) 

Allah menciptakan alam semesta ini, termasuk langit, bumi, dan isinya, dalam enam 

periode. Waktu satu periode di sisi Tuhan sama dengan seribu tahun dalam perhitungan 

manusia. Namun, rincian apakah enam periode penciptaan ini merujuk pada enam hari dalam 

hitungan manusia (satu minggu) atau enam periode dalam hitungan Allah (di mana satu hari 

135



 
 

bagi Allah sama dengan seribu tahun dalam hitungan manusia) tidak dijelaskan secara rinci 

dalam ayat-ayat tersebut (Qutb dan Yasin 2000). 

Allah menciptakan manusia dan memberikan tempat tinggal bagi mereka di bumi untuk 

berkembang dan bertahan hidup. Bumi dijadikan sebagai tempat hunian bagi makhluk hidup 

ini. Seluruh alam semesta yang diciptakan oleh Allah, termasuk langit dan bumi serta semua 

makhluk di dalamnya, diatur dengan adil sebagai bagian dari Sunnatullah. Sunnatullah adalah 

ketetapan Allah untuk menjaga keteraturan dan keseimbangan alam semesta. 

Pandangan Al-Qur’an tentang alam menunjukkan betapa Allah menciptakan alam 

dengan keragaman dan keindahan. Ayat-ayat tersebut menggarisbawahi kemurahan Allah dalam 

memberikan rezeki, mengatur aliran sungai, dan menciptakan berbagai tumbuhan dengan 

manfaat yang beragam. Manusia diberi petunjuk untuk tidak berlebihan dan bersyukur atas 

nikmat Allah. 

Hadis-hadis Rasulullah SAW menunjukkan pentingnya menjaga dan merawat alam. 

Pesan Rasulullah SAW untuk menanam pohon bahkan di tengah situasi yang sulit menunjukkan 

perhatian Islam terhadap keseimbangan lingkungan. Hadis juga mengingatkan bahwa Allah 

adalah sumber dari segala pertumbuhan dan rezeki di alam. 

Berikut adalah beberapa hadis Rasulullah SAW yang menunjukkan pentingnya menjaga 

dan merawat alam: 

Menghindari Pemborosan:  

Rasulullah SAW bersabda: “Tidaklah seseorang dari kalian memakan makanan yang 

paling baik baginya, kecuali dengan cara memberi (makanan) kepada keluarganya, dan tidaklah 

orang tersebut memakai pakaian yang paling baik baginya, kecuali dengan memberikan (pakaian) 

kepada keluarganya.” (Hadis Riwayat Bukhari dan Muslim) 

 
Pemborosan Air 

Rasulullah SAW melarang pemborosan air dalam wudhu dan mandi. Beliau bersabda: 

“Janganlah kalian berlebih-lebihan dalam menggunakan air dalam berwudhu, walaupun kalian 

berada di tepi sungai yang mengalir.” (Hadis Riwayat Bukhari) 

 
Larangan Merusak Lingkungan 

Rasulullah SAW bersabda: “Tidaklah seorang Muslim menanam pohon atau menanam 

tanaman, lalu manusia, burung, atau hewan makan darinya, melainkan dianggap sebagai sedekah 

baginya.” (Hadis riwayat Bukhari dan Muslim) 

 
Perlindungan Terhadap Binatang 

Rasulullah SAW bersabda: “Siapa pun yang membunuh burung dengan sia-sia, maka 

burung tersebut akan datang pada Hari Kiamat dan mengatakan, ‘Ya Allah, seseorang telah 

membunuhku dengan sia-sia dan tidak memanfaatkanku.” (Hadis Riwayat Ahmad) 

 
Pelestarian Sumber Air 

Rasulullah SAW memperingatkan tentang membuang najis ke dalam sumber air dan 

menyebarkan penyakit. Beliau bersabda: “Tidak ada seseorang pun yang membuang sesuatu di 

dalam sumber air, kemudian orang-orang yang menggunakan air tersebut menjadi sakit 

karenanya, kecuali ia membawa dosa itu pada Hari Kiamat.” (Hadis Riwayat Ibnu Majah). Baik 

Al-Qur’an maupun hadis sama-sama menekankan pentingnya memperlakukan alam dengan 

penuh rasa tanggung jawab, menjaga keseimbangan dan menghargai ciptaan Allah. 

136



 
 

 
 
Konsep Manusia Menurut Al-Qu’an dan Hadis 

Konsep manusia dalam Al-Qur'an dan Hadis memiliki dimensi spiritual, moral, dan etika 

yang mendalam. Berikut adalah penjelasan singkat mengenai konsep manusia menurut Al-

Qur’an: 

Ciptaan dan Kehidupan 

Manusia dalam Al-Qur’an dijelaskan sebagai makhluk yang diciptakan oleh Allah dari 

tanah (tanah liat) dan kemudian diberi ruh-Nya. (QS. Shad: 71) Manusia adalah bagian dari 

ciptaan Allah yang paling sempurna. 

 
Khalifah di Bumi 

Manusia diangkat sebagai khalifah (pengelola) di bumi. (QS. Al-Baqarah: 30) Artinya, 

manusia memiliki tanggung jawab untuk menjaga dan mengelola alam semesta sesuai dengan 

kehendak Allah. 

 
Ujian dan Tanggung Jawab 

Manusia diberi kebebasan berpikir dan memilih, sehingga mereka memiliki tanggung 

jawab moral atas tindakan dan pilihannya. (QS. Al-Insan: 2-3) Kehidupan di dunia adalah ujian 

untuk akhirat. 

 
Fitrah dan Potensi 

Manusia dilahirkan dalam keadaan fitrah, yaitu kecenderungan alami untuk mengenal 

dan beribadah kepada Allah. (QS. Ar-Rum: 30) Manusia juga dianugerahi akal dan potensi untuk 

berkembang dan memajukan diri. 

Adapun konsep manusia dalam hadis adalah sebagai berikut: 

Anugerah dan Tanggung Jawab 

Hadis menggarisbawahi bahwa manusia adalah anugerah Allah yang paling besar. 

Manusia memiliki kebebasan dalam bertindak, tetapi juga bertanggung jawab atas tindakannya 

di hadapan Allah. (Hadis Riwayat Bukhari) 

 
Ketidaksempurnaan dan Taubat 

Hadis juga mengakui bahwa manusia bersifat lemah dan rentan terhadap dosa. Namun, 

Allah senantiasa mengampuni dan menerima taubat hamba-Nya yang kembali kepada-Nya 

dengan sungguh-sungguh. (Hadis Riwayat Muslim) 

 
Cintai Sesama 

Dalam ajaran hadis, cinta dan kasih sayang terhadap sesama manusia, serta perlunya 

membantu mereka dalam kesulitan, sangat ditekankan. (Hadis Riwayat Ahmad) 

 
Hormati Orang Tua 

Hadis juga menegaskan pentingnya menghormati dan taat kepada orang tua sebagai 

bentuk penghargaan terhadap ikatan keluarga. (Hadis Riwayat Bukhari dan Muslim) 

 
Akhirat dan Pertanggungjawaban 

137



 
 

Manusia dalam pandangan hadis akan dihisab (diperhitungkan amalnya) di hari akhirat 

dan akan menghadapi konsekuensi dari tindakan dan pilihan hidupnya di dunia. (Hadis Riwayat 

Tirmidzi) 

Keseluruhan konsep manusia dalam Al-Qur’an dan Hadis menggarisbawahi pentingnya 

hubungan vertikal dengan Allah dan hubungan horizontal dengan sesama manusia serta 

lingkungan. Manusia diharapkan untuk memanfaatkan potensinya dengan bijak, 

mempraktikkan etika dan moral, serta menjalani kehidupan yang sesuai dengan ajaran-Nya demi 

kesejahteraan dunia dan akhirat. 

Hubungan Antara Alam dan Manusia 

Konsep hubungan antara alam dan manusia dalam Islam memandang bumi sebagai 

tempat peradaban, ujian, dan tanggung jawab. Manusia diberikan keistimewaan sebagai khalifah 

untuk menjaga dan memanfaatkan alam dengan seimbang. Dalam pandangan ini, Islam 

menekankan pentingnya tindakan berkelanjutan dan pengelolaan yang bijak (Prayetno 2018). 

Manusia dalam pandangan Islam adalah wakil Tuhan di bumi, diberikan tugas untuk 

merawat, menjaga, dan memanfaatkan alam secara adil. QS. Al-An’am: 165 menjelaskan bahwa 

manusia adalah “pengurus bumi.” Pandangan ini mengajarkan bahwa manusia tidak hanya 

mengambil manfaat dari alam, tetapi juga memegang tanggung jawab etika terhadap ciptaan 

Allah. 

Al-Qur’an dan Hadis memberikan panduan tentang menjaga lingkungan. QS. Al-A’raf: 

31 mengingatkan agar manusia tidak berlebihan dan QS. Al-An’am: 141 menunjukkan 

bagaimana Allah menciptakan segala sesuatu dengan keseimbangan. Rasulullah SAW juga 

mendorong menanam pohon dan tidak menyia-nyiakan sumber daya alam. 

Islam mengajarkan tentang pentingnya menjaga keseimbangan dan keberlanjutan 

lingkungan. QS. Al-Muddatsir: 31 mengingatkan manusia agar tidak berlebihan dalam 

mengambil sumber daya. Hadis juga menggarisbawahi pentingnya tidak menyia-nyiakan 

makanan dan air. 

Islam melarang perusakan lingkungan. QS. Al-A’raf: 56 menyatakan larangan merusak 

bumi setelah Allah menciptakannya. Rasulullah SAW juga melarang pemborosan dan kerusakan. 

Pandangan Islam mengajarkan bahwa manusia adalah pengelola bumi. Ini mendorong 

pembangunan berkelanjutan, pelestarian sumber daya alam, dan pengelolaan limbah yang baik 

(Humaida dkk. 2020). 

Dalam pandangan Islam, hubungan antara alam dan manusia adalah perpaduan antara 

tanggung jawab agama dan etika lingkungan (Sukarni 2016). Manusia sebagai khalifah memiliki 

tugas mulia untuk menjaga dan mengelola alam dengan bijak. Dengan mematuhi ajaran Al-

Qur'an dan Hadis, manusia dapat menjalin hubungan harmonis dengan alam semesta serta 

memastikan keberlanjutan lingkungan demi generasi mendatang. 

 
Tanggung Jawab Manusia Sebagai Khalifah 

Manusia dalam pandangan Islam dianggap sebagai wakil Tuhan di bumi, diberikan 

tanggung jawab sebagai khalifah untuk menjaga, merawat, dan memanfaatkan alam dengan adil. 

Pandangan ini tercermin dalam Al-Qur’an dan Hadis, yang mengajarkan bahwa manusia 

memiliki peran sentral dalam menjaga harmoni lingkungan alamiah (Fadhli dan Fithriyah 2021). 

Sebagai bukti konsep ini, QS. Al-An’am: 165 menyatakan, "Dan Dialah yang menjadikan kamu 

khalifah di bumi dan Dia meninggikan sebahagian kamu atas sebahagian yang lain dalam 

memberi rezeki supaya Dia menguji kamu dalam apa yang telah diberikan-Nya kepadamu.” 

138



 
 

Ayat ini menjelaskan bahwa manusia bukanlah sekadar penghuni bumi, tetapi juga 

diangkat sebagai khalifah yang bertanggung jawab atas pengelolaan alam. Khalifah memiliki 

tugas untuk merawat lingkungan, menjaga keseimbangan ekosistem, dan mengembangkan 

potensi alam demi kesejahteraan dan keberlanjutan (Munir 2019). 

Pandangan ini juga tercermin dalam hadis Nabi Muhammad SAW, yang memberikan 

pesan mengenai tanggung jawab manusia sebagai khalifah. Rasulullah SAW bersabda, 

“Sesungguhnya kamu semua adalah pengurus dan semua akan dimintai pertanggungjawaban 

atas pengurusanannya. Raja adalah pengurus dan dia akan dimintai pertanggungjawaban atas 

pengurusan rakyatnya. Orang lelaki adalah pengurus bagi keluarganya dan dia akan dimintai 

pertanggungjawaban atas pengurusanannya. Dan wanita adalah pengurus dalam rumah 

suaminya dan dia akan dimintai pertanggungjawaban atas pengurusanannya.” (Hadis Riwayat 

Bukhari dan Muslim). 

Dari kutipan ini, dapat dilihat bahwa konsep khalifah mengajarkan manusia untuk tidak 

hanya mengambil manfaat dari alam, tetapi juga memahami tanggung jawab etis mereka 

terhadap ciptaan Allah. Sebagai khalifah, manusia memiliki kewajiban untuk menjaga 

keseimbangan alam, melindungi sumber daya, dan mencegah kerusakan yang dapat merugikan 

ekosistem serta makhluk hidup di dalamnya. 

Dengan demikian, pandangan Islam tentang manusia sebagai khalifah mengajarkan 

nilai-nilai kesadaran lingkungan, tanggung jawab sosial, dan etika yang membentuk dasar 

interaksi manusia dengan alam. 

 
Simpulan 

Dalam pandangan Islam, konsep hubungan antara alam dan manusia mengilhami peran 

manusia sebagai khalifah yang bertugas merawat dan menjaga lingkungan. Al-Qur’an dan Hadis 

memandu umat manusia tentang pentingnya menjaga keseimbangan antara manusia dan alam, 

menegaskan tanggung jawab etis terhadap ciptaan Tuhan. Manusia, sebagai khalifah, memiliki 

tugas mulia dalam memanfaatkan sumber daya alam secara bijak, menjaga ekosistem, dan 

mencegah kerusakan lingkungan. Dengan mengintegrasikan nilai-nilai agama dan etika, manusia 

dapat menjalankan tanggung jawab mereka sebagai pengelola bumi dengan kesadaran terhadap 

masa depan. 

Oleh karena itu, pandangan Islam tentang harmoni antara manusia dan alam adalah 

landasan penting untuk mencapai keseimbangan sosial, ekonomi, dan ekologis. Dengan 

menghormati ajaran agama dan nilai-nilai lingkungan, manusia dapat membentuk masyarakat 

yang berkelanjutan, menjaga alam semesta, dan mewariskan dunia yang lebih baik kepada 

generasi mendatang. Dalam kerangka ini, menjaga keseimbangan ekologi bukan hanya tugas 

moral, tetapi juga bagian integral dari ibadah dan tanggung jawab sebagai khalifah di bumi, 

memastikan bahwa manusia dan alam hidup berdampingan dalam harmoni dan rahmat Allah. 

 
Daftar Pustaka 

El-Karimah, Mia Fitriah. 2020. “Hubungan Manusia Dan Alam Perspektif  Al-Qur’an.” Al 
Ashriyyah 6 (2): 95–106. https://doi.org/10.53038/alashriyyah.v6i02.116. 

Fadhli, Muhajirul, dan Qanita Fithriyah. 2021. “Upaya Meningkatkan Kesadaran Ekologis dalam 
Perspektif  Ali Jum’ah.” Al-Hikmah 19 (1): 77–95. 

Humaida, Nida, Miftahul Aula Sa’adah, Huriyah Huriyah, dan Najminnur Hasanatun Nida. 
2020. “PEMBANGUNAN BERKELANJUTAN BERWAWASAN LINGKUNGAN 
(SUSTAINABLE DEVELOPMENT GOALS) DALAM PERSPEKTIF ISLAM.” 

139



 
 

Khazanah: Jurnal Studi Islam dan Humaniora 18 (1): 131–54. 
https://doi.org/10.18592/khazanah.v18i1.3483. 

Jamarudin, Ade. 2010. “Konsep Alam Semesta Menurut Al-Quran.” Jurnal Ushuluddin 16 (2): 
136–51. https://doi.org/10.24014/jush.v16i2.670. 

Munir, Syahrul. 2019. “Pendidikan pelestarian lingkungan dalam prespektif  al-qur’an.” 
Nur Syam. 2018. Menjaga Harmoni Menuai Damai. Kencana. 
Prayetno, Eko. 2018. “Kajian Al-Qur’an Dan Sains Tentang Kerusakan Lingkungan.” Al-

Dzikra: Jurnal Studi Ilmu al-Qur’an Dan al-Hadits 12 (1): 111–36. 
https://doi.org/10.24042/al-dzikra.v12i1.2927. 

Qutb, Sayyid, dan As’ad Yasin. 2000. Tafsir fi zilalil Qur’an: di bawah naungan Al-Qur’an. 
Jakarta: Gema Insani Press. 

Sukarni, Sukarni. 2016. “REVITALISASI ECOSOFI DAN ECOTAUHID (Alternatif  etika 
lingkungan Ulama Banjar).” Dalam . https://idr.uin-antasari.ac.id/6321/. 

 

140


