e-ISSN: 2809-3712

ISLAMISASI DI KERAJAAN BIRA PADA ABAD XVII M

Zulkarnain Ambo
Program Pascasarjana, Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia

muh.karna@gmail.com

Abstract

This thesis research discusses the process of Islamization in Bira in the XV'II century in a bistorical review. The
purpose of this research is to answer research questions, namely: 1. How was the condition of the Bira kingdom
before the arrival of Islam, 2. How was the arrival and acceptance of Islam in the Bira Kingdom, 3. How was the
development of Islam in the Bira Kingdom, the purpose of this research is three points, namely : first to explore, add
and expand knowledge about the Bira Kingdom abead of the arrival of Islam, Second, To add and broaden
knowledge about the arrival of Islam in the Bira Kingdom, Third To know and understand the implementation of
Isiamization of the lives of the people of Bira VVillage. This type of research is qualitative research and data is
obtained through field research and library research. The approach used in this study is historical analysis, in which
historical research utilizes bistorical theory and methodology with research steps through heuristics, source criticism,
interpretation and bistoriography. The results of this study indicate that, first, the condition of the Bira Kingdom at
the beginning of the arrival of Islam where the people still adbered to animism and dynamism until Islam came and
was accepted around 1604 to 1607 brought by Sheikh Abdul Rabman. The Islamization strategy is based on
persuasive educative and top down approaches to Sufism and Shari'a so that Islam can be accepted as a whole in
the kingdom of Bira. Second, the arrival of Islan in the Kingdom of Bira throngh trade channels and subsequently
a missionary named Sheikh Abdurrabman and Sheikh Abdul Haris carried out intensive da'wah activities.
Third, in 1604, Islam grew rapidly due to its peaceful spread and approach and the support of King Bira to 17
Bakka Daeng Bura'ne, who was converted to Islam by Sheikh Abdul Rabman who came to the Bira area. At
the beginning of the development of Islam, the muballiq was able to occupy a strategic position in the royal
environment as an adyisor to the king as well as a channel of communication from the community to the kingdom,
thus facilitating all policies related to Lslam. The implication of this research is that it is hoped that the public will
always know the stories and figures who contributed to the development of Isiam in Bira, such as Sheikh Abdul
Rabman and other figures. In addition, this area is expected to become an icon that is able to pass on strong
Islamic values to the local generation

Keyword : Islamization, Empire X111 Century AD

Abstrak

Penelitian tesis ini membahas tentang proses Islamisasi di Bira pada abad ke XVII dalam tinjauan
sejarah. Tujuan penelitian ini adalah untuk menjawab pertanya-pertanyaan penelitian, yaitu: 1.
Bagaimana kondisi kerajaan Bira menjelang kedatangan Islam, 2. Bagaimana kedatangan dan
penerimaan Islam di Kerajaan Bira, 3. Bagaimana Perkembangan Islam di Kerajaan Bira, tujuan
penelitian ini ada tiga poin yakni: perfama untuk menelusuri, menambah, dan memperluas
pengetahuan mengenai Kerajaan Bira menjelang kedatangan Islam, Kedua, Untuk menambah dan
memperluas wawasan pengetahuan tentang kedatangan Islam di Kerajaan Bira, Ketzga Untuk
mengetahui dan memahami Implementasi Islamisasi terhadap kehidupam masyarakat Desa Bira.
Jenis penelitian ini adalah penelitian kualitatif dan data diperoleh melalui field research (penelitian
lapangan) serta /ibrary research (penelitian kepustakaan). Adapun pendekatan yang digunakan dalam
penelitian ini yaitu analisis historis, yang mana penelitian sejarah memanfaatkan teori dan
metodologi sejarah dengan langkah-langkah penelitian melalui heuristik, kritik sumber,

141


mailto:muh.karna@gmail.com

interpretasi dan historiografi. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa, pertama kondisi Kerajaan
Bira pada awal kedatangan Islam dimana masyarakat masih menganut paham animisme dan
dinamisme hingga Islam datang dan diterima berkisar pada tahun 1604 sampai 1607 dibawa oleh
Syekh Abdul Rahman. Strategi Isalamisasi berdasar pada educative persuasif dan fop down dengan
pendekatan tasawuf dan syariat sehingga Islam dapat di terima secara menyeluruh di kerajaan Bira.
Kedna, datangnya Islam di Kerajaan Bira melalui saluran perdagangan dan selanjutnya seorang
muballig bernama Syekh Abdurrahman dan Syeikh Abdul Haris melakukan aktivitas dakwah
secara intensif. Kezzga, di tahun 1604, Islam semakin berkembang pesat dikarenakan penyebaran
dan pendekatannya secara damai juga mendapat dukungan Raja Bira ke V Bakka Daeng Bura’ne,
yang di Islamkan oleh Syeikh Abdul Rahman yang datang di kawasan Bira. Diawal perkembangan
Islam, muballiq mampu menempati posisi strategis di lingkungan kerajaan sebagai penaschat raja
juga sebagai jalur komunikasi dari masyarakat ke pada pihak kerajaan, sehingga memudahkan
segala kebijakan yang berkaitan dengan Islam. Implikasi penelitian ini yaitu diharapkan kepada
masyarakat untuk senantiasa mengenal kisah dan tokoh yang berkontribusi dalam perkembangan
Islam di Bira, seperti Syeikh Abdul Rahman dan tokoh lainnya. Selain itu, daerah ini diharapkan
menjadi icon yang mampu mewariskan nilai-nilai keislaman yang kuat kepada generasi setempat.
Kata Kunci: Islamisasi, Kerajaan Abad XVII M.

PENDAHULUAN

Dimensi sejarah tidak hanya memuat peristiwa di masa lalu tok saja, akan tetapi juga
memuat masa sekarang, dan masa depan, sebagai suatu rangkaian yang saling berhubungan satu
sama lain. Inilah yang menyebabkan sebahagian manusia ingin mengetahui peristiwa di masa lalu,
untuk menjawab fenomena-fenomena yang terjadi sekarang dan merumuskan langkah apa yang
akan dilakukan dimasa depan. Menurut Abdullah Renre, sejarah memberitahukan keadaan orang-
orang terdahulu dari segi ahlaknya, perjalanan hidupnya, dan para raja dari segi kerajaan dan
politiknya, dari hal itulah beliau berpendapat bahwa melalui pengenalan itu semua, menjadi
pendorong untuk mengikuti atau mencontih mereka. Sebab salah satu sifat dasar manusia itu
adalah mencontoh (Renre, 2011).

Untuk dapat menetukan prinsip dan arah tujuan, manusia haruslah melakukan beberapa
hal, yakni: Pertama, Integrasi atau penyatuan, potensi dasar manusia untuk mencontoh dengan
kekuatan akalnya, membuat manusia dapat mempelajari, menganalisis, menemukan, dan
mengambil nilai tertentu dari rangkaian peristiwa di masa lalu. Kedua Interval atau jarak waktu
perjalanan manusia dari masa lalu masa sekarang dan masa depan, hal itu dilakukan dilakukan
manusa demi mendapatkan pengalaman yang mengandung nilai kehidupan dan pengajaran. Suatu
nilai itu sangat bermanfaat bagi manusian karna mampu dijadikan sebagai suatu prinsip dalam
melakoni kehidupan, tergantung nilai apa yang menjadi dasar pijakannya dalam berkehidupan.

Unsur ajaran agama Islam, ada sebuah tuntutan atau perintah kepada penganutnya, untuk
mempelajari suatu rangkaian peristiwa sejarah demi mendapatkan suatu nilia-nilai pengajaran,
salah satu perintah itu tertuang dalam Q.S Yusuf ayat : 111 sebagai berikut:

142



w A, -

< - & P Su _ P
b B Sty % e ) a3 o2 Bias 561 O L, Eie a3 56 303

)‘J 55 e
Terjemahnya:
Sesungguhnya pada kisah-kisah mereka itu terdapat pengajaran bagi orang-orang yang
mempunyai akal. ALQur'an itu bukanlah cerita yang dibuat-buat, akan tetapi
membenarkan (kitab-kitab) yang sebelumnya dan menjelaskan segala sesuatu, dan sebagai
petunjuk dan rahmat bagi kaum yang beriman.

Intisari ayat tersebut temuat kata gisah yang bermakna sejarah. Perintah mempelajari
sejarah bagi umat Islam tidak lain dan tidak bukan hanya untuk kepentingan manusia-manusia
muslim tersebut, supaya ketika melakukan suatu tindakan pada masa sekarang maupun masa yang
akan datang, tidaklah menimbulkan suatu tindakan yang bernilai-nilai mudarat tetapi, memuat
nilai-nilai manfaat dikarekanan menjadikan sejarah atau gisah sebagai landasan geraknya dalam
kehidupan sehari-hari, juga sebagai bahan renungan. Hal ini termuat dalam Q.S Al-An’am Ayat:
50, sebagal berikut:

4~ ~7

Jﬁyg\' MY\C\Q\JLd\rQJﬁ\ mxrxmj‘\m \,5urﬁjf\vjd%
4 53R ey 19 s 28

Terjemahnya:
. Apakah sama orang yang buta dengan yang melihat? Maka apakah kamu tidak
memikirkan(nya)?

Olehnya itu, suatu sejarah sangat penting dan berpengaruh dalam hal kehidupan
beragama, juga sebagai alat yang menjembatangi kehidupan sosial budaya dan politik, karna dari
sejarah kita mampu membuat peradaban yang ideal. Tentunya untuk bisa mengetahui islamisasi
di Kerajaan Bira, kita harus menarik kebelakang untuk dapat mengetahui, apa-apa saja yang
melatar belakanginya sehingga islamisasi di Kerajaan Bira dapat terjadi. Untuk mengetahui
bagaimana islamisasi terjadi di Sulawesi Selatan, tentunya kita harus tau juga fase-fase yang
islamisasi Nusantara, karna hal ini saling berkaian satu sama lain, fase-fase tersebut dapat dibagi
menjadi dua yakni sebagai berikut:

Pertama, fase pengenalan yaitu kedatangan pedagang-pedagang muslim di berbagai daerah
pesisir di Nusantara. Nah, di fase ini menceritakan tentang kedatangan pedagang-pedagang
muslim yang kemudian berlabuh dan sebagiannya dari mereka, menetap pada pelabuhan
Nusantara. Perihal ini mampu disaksikan dengan berbagai bukti-bukti peninggalan-peninggalan
arkeologis atau kebendaan di beberapa wilayah di Pulau Nusantara, di antara buktinya ialah,
makam Fatimah binti Maimun yang wafat di tahun 475 H yang bertepatan abad 1080 M di daerah
Leran, Gresik. Awal mula pondasi kekuasaan Islam sudah dimulai saat dekade tersebut, namun

143



hal tersebut runtuh dengan dominasi maritim Kerajaan Sriwijaya yang mana berpusat di Daerah
Palembang dan Kerajaan Majapahit di Jawa Timur yang notabenenya beragama Hindu.

Kedna, tase kebangkitan kerajaan Islam awal (XIII-XVI M.) di awal abad ke 13 M. Di fase
telah terbentuk sebuah permukiman masnyarakat Islam Tepatnya di daerah Barus. Hal ini dapat
dilihat dengan ditemukannya makam seorang perempuan yang bernama Tuhar Amisuri,
meninggal abad ke 1203 M yang bertepatan pada 10 safar 602 H, begitu juga dengan
ditemukannya makam Malik al-Saleh yang meninggal di abad 1297 M atau bertepatan di bulan
Ramadhan 696 H. Maulana Malik al-Saleh ialah penguasa yang pertama di Kerajaan Pasai Aceh
Utara yang notabebenya kerajaan Islam. Pendapat yang lain mengatakan masalah islamisasi yang
berkembang di Sulawesi selatan sebenarnya pertama kali yang membawa islam di bawa oleh
Sultan Babullah (Sultan Ternate) kepulauan Maluku pada tahun 1580 M.

Sebelum agama Islam masuk dan diterima sebagai suatu ajaran agama, sistem kepercayaan
yang berkembang ditengah masyarakat Sulawesi Selatan, masyarakat pada umumnya memeluk
keyakinan animisme dan dinamisme. Walaupun dalam hal kepercayaan dan keyakinan secara
umum, penduduk Sulawesi Selatan telah percaya kepada satu penguasa atau Tuhan yang tunggal
yang disebut dengan, “ Dewata Seuwae”( dewa yang tunggal ). Yang dalam penyebutannya
berbeda-beda di setiap suku yang ada di Sulawesi Selatan.

Merujuk dari penelitian terdahulu, dikemukakan jika proses penyebaran agama Islam atau
islamisasi ke wilayah-wilayah Nusantara tidak terjadi dalam kurung waktu yang sama. Untuk
wilayah Nusantara bagian timur, terkhusus Sulawesi Selatan, Islam telah menunjukkan
pengaruhnya mulai abad XVI atau awal abad XVII M (Sewang, 2005).

Dalam kurung waktu abad ke XV Maschi sampai ketika Islam mampu diterima sebagai
agama yang dianut oleh masyarakat pada awal abad XVI M sampai XVII M keadaan masyarakat
Sulawesi Selatan hal itu tertuang dari beberapa lontara yang ada. Hal ini tidak terlepas dari karakter
manusia Bugis-Makassar yang gemar menjelajah dan berdagang, dengan kemampuan pelayaran
yang mempuni, maka tidak heran mereka dikenal sebagai pelaut yang ulung sejak zaman purbakala
(Rahman & Badrun, 1996). Dengan karakter tersebutlah, maka tidak heran di masa lalu telah
ajaran agama Islam telah bersinggunggan dengan manusia Bugis-Makassar sebelum masa
islamisasi di daerah ini.

Untuk daerah Kerajaan Bira sendiri, Islam baru diterima secara resmi di kalangan kerajaan
pada awal abad ke-XVII, perihal ini tertuang dalam Lontara Pattiroloang Bira juga dalam buku
Thomas Gibson yang berjudul Narasi Islam dan otoritas di asia tenggara, dan kekuasaan raja,
syeikh dan ambteenar. Diceritakan bahwa islamisasi bisa terjadi atas dedikasi dari Syeikh
Abburahman bin Syeikh Ahmad beserta rombongannya. Diantara rombongan Syeikh
Abdulrahman terdapat tokoh sentral yang lainnya dalam keberhasilan islamisasi di Kerajaan Bira
yakni, Abdul Haris Daeng Billahi bin Syeikh Abdullah atau yang dikenal secara luas sebagai Pua’
Janggo. Berawal dari hal tersebut, penulispun tertarik untuk lebih menyusuri lebih dalam sejarah
islamisasi di Desa Bira awal abad XVII M.

144



METODE PENELITIAN

Jenis penelitian ini adalah penelitian kualitatif dan data diperoleh melalui feld research
(penelitian lapangan) serta /ibrary research (penelitian kepustakaan). Adapun pendekatan yang
digunakan dalam penelitian ini yaitu analisis historis, yang mana penelitian sejarah memanfaatkan
teori dan metodologi sejarah dengan langkah-langkah penelitian melalui heuristik, kritik sumber,
interpretasi dan historiografi. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa, pertama kondisi Kerajaan
Bira pada awal kedatangan Islam dimana masyarakat masih menganut paham animisme dan
dinamisme hingga Islam datang dan diterima berkisar pada tahun 1604 sampai 1607 dibawa oleh
Syekh Abdul Rahman. Strategi Isalamisasi berdasar pada educative persuasif dan top down dengan
pendekatan tasawuf dan syariat sehingga Islam dapat di terima secara menyeluruh di kerajaan Bira.
Kedna, datangnya Islam di Kerajaan Bira melalui saluran perdagangan dan selanjutnya seorang
muballig bernama Syekh Abdurrahman dan Syeikh Abdul Haris melakukan aktivitas dakwah
secara intensif. Kezzga, di tahun 1604, Islam semakin berkembang pesat dikarenakan penyebaran
dan pendekatannya secara damai juga mendapat dukungan Raja Bira ke V Bakka Daeng Bura’ne,
yang di Islamkan oleh Syeikh Abdul Rahman yang datang di kawasan Bira.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Kedatangan Islam di Kerajaan Bira

Jika kita menyelusuri proses penyiaran Islam di Sulawesi Selatan, tentunya kita akan
menemukan tiga tokoh yang berpengaruh dalam syiar agama Islam di daerah tersebut, mereka
membagi daerah syiarnya merujuk pada spesialisasinya masing-masing pada bidang-bidang ilmu
dalam agama Islam, yaitu: Perfama Dato 11 Bandang atau bernama lengkap Abdul Makmur Khatib
di Kerajaan Gowa (Makassar) dengan pendekatan syariat Islam, Kedna Dato Pattimang atau
bernama lengkap Sulaiman Khatib Sulung di Luwu yang memakai konsep tauhid dalam
pendekatan syiarnya, Ketzga Dato Tiro atau yang bernama lengkap Abdul Jawad Khatib Bungsu
yang memakai saluran Tasawnf dalam syiarnya.

Hal ini adalah langkah yang jitu dan menuai keberhasilan, dikarenakan dalam memilih area
dakwahnya masing-masing, terlebih dahulu mereka melakukan pertimbangan dan penentuan yang
berdasarkan pada informasi dan karakteristik wilayah-wilayah tersebut. Untuk penyelusuran
kedatangan Islam di kerjaan Bira sendiri, petunjuk awalnya ialah dengan adanya makam dari
Syeikh Abdul Rahman di desa Darubiah, dan makam dari Syeikh Abdul Haris Daeng Billahi atau
dikenal dengan Pua’ Janggo di Desa Bira yang diyakini sebagai penyiar Islam di Kerajaan Bira.
Juga terdapat sebuah area dengan pondasi di Desa Darubiah tepatnya di daerah kalumbi yang di
percayai oleh masyarakat setempat sebagai area bekas masjid tertua di kerajaan Bira.

Berkenaan dengan penjabaran di atas, masyarakat setempat menjelaskan, jika kedatangan
Islam di kerajaan Bira itu melalui saluran perdagangan. Lanjutnya, seorang muballig yang bernama
Syeikh Abdurrahman dan Syeikh Abdul Haris bersama keluarganya melakukan datang dan
melakukan aktivitas kontak dagang dengan masyarakat setempat di Panaikan Bira, yang di masa
lalu tempat tersebut adalah pelabuhan besar dan tua yang ada di kerajaan Bira. Dalam aktivitas
perdagangan yang di lakukan oleh para muballig ini, mereka tidak terlepas dari nilai-nilai ajaran

145



Islam yaitu ketika dalam melakukan aktivitas perdagangan seorang muslim haruslah dengan
mengutamakan kejujuran dan hal ini akan melahirkan rasa saling percaya, dengan sikap tersebut
lambat-laun mereka mulai di terima keberadaannya dan terkenal di mata masyarakat Kerajaan
Bira.

Perihal inilah juga yang sampai membuat raja ke V dari Kerajaan Bira pada saat itu yang
bernama Bakka Daeng Bura’ne memeluk agama Islam dan kemudian bergelar to husen yang
berarti orang yang baik, setelah raja Kerajaan Bira memeluk agama Islam, kemudian diikuti oleh
masyarakat setempat untuk masuk Islam, peristiwa ini diyakini oleh masyarakat setempat hal ini
berlangsung di awal abad ke XVII. Penuturan masyarakat ini sesuai dengan teori dari Noorduyn
tentang proses Islamisasi, yaitu, Islamisasi dilakukan dengan tiga tahapan yakni, Pertama
kedatangan, Kedna penerimaan , Ketiga penyebarluasan.

Sehubung dengan penjelasan yang diatas, Thomas Gibson juga memaparkan, jika di
Kerajaan Bira terdapat teks lontara silsilah torikoh yang diperkirakan ditulis antara tahun 1637
sampai 1644, yang juga dapat dijadikan sebagai dasar tentang keberadaan Syeikh Abdul Rahman,
penjabarannya sebagai berikut, bahwa Ar-Raniri telah membaiat Haji Ahmad Al-Bugis ke dalam
alirah torikoh Qadariah, di mana Haji Ahmad Al-Bugis memilki murid yang bernama Abdul
Rahman Lamatti yang tinggal di Bira, guru dari Al-Raniri yaitu Al Kirani telah membaiat
seseorang ke dalam aliran torikoh syattariah yang bernama Abdul Rahman yang wafat di Selayar.

Jika menelisik perihal tersebut, berarti syeikh Abdul Rahman memilki latar belakang sanad
keguruan sampai kepada Ibrahim Al-Kirani, melalui Haji Ahmad Al-Bugisi, dan Al-Raniri. Nama
lengkap dari Ibrahim Al-Kirani yakni, Burhanuddin Ibrahim bin Hasan bin Sythabuddin Al-
Kirani, beliau ulama yang terkenal dan ahli dalam bidang disiplin ilmu Tasawuf, Hadist, dan Ushul
Figih di Madinah.

146



Syeikh Aydarusi-Qadari Syeikh Sattari

Fahr Al-Din Al-Adani tahun 1508 Zuhur Baba tahun 1524
di Yaman di India
Abdullah Ibn Shaikh Muhammad Gauth
Yaman ke Gujarat tahun 1563 di Gwalior
Syaikh Ibn Abdullah Wajih Al-Din tahun-
tahun 1513-1582 di Ahmadabad 1497-1589 di Ahmadabad
Amin Abdullah tahun 1610 Sibghat Allah (keturunan-
di India Persia) tahun 1606 di Madinah
Muhammad tahun 1561-1620 Abbas Shinnawi (orang-
di Surat Mesir) tahun 1567-1619
di Madinah
Umar Ba Shyban tahun 1656 Ahmad Qushasi (orang-
Di Bilgram Palestina) tahun 1583-1661
di Madinah
Nur Al-Din Al Raniri Gujarat ke Aceh AS Ibrahim Al-Kurani (orang-
tahun 1658 di Ranir Kurdi) tahun 1615-1690
di Madianah
Haiji Al-Syeikh Al-Julaij Ahmad bin- Ibrahim Barat Khutba
Abdullah Al-Bugisi Bulo-Bulo
Abdul Rahman Lamatti Abdul Al-Rahman
Lamatti ke Bira Selayar

Silsilab Torikoh dari Abdul Rabman Lamatti dan Abdul Rabman Selayar.
Sumber : Manuskrip Kerajaan Bira

Dan Al-Raniri bernama lengkap Nuruddin Al-Raniri lahir di Gujarat, pada tahun antara
1620-1621 setelah beliau melaksanakan ibadah Haji, beliau kemudian pergi ke Asia Tenggara dan
kemudian menetap di aceh. Pada tahun 1637 Al-Raniri di angkat sebagai Syeikh Al-Islam, yang
merupakan jabatan keagamaan tertinggi di Kerajaan Aceh, kejadian ini berlangsung pada
kepemimpinan Sultan Iskandar Thani II (Ghibson, hal. 63).

Lebih lanjut, jika kita memperhatikan pernyataan dari Thomas Gibson, tentunya jaringan
torikoh yang terbangun di kawasan Kerajaan Bira, Selayar, dan Lamatti (Sinjai) yakni, jaringan
torikoh Qodariah dan Syattariah. Dari pernyataan itu juga di dapati bahwa sebelum bertempat
tinggal di Kerjaan Bira dan melakukan syiar Islam di sana, Syeikh Abdul Rahman berasal dari
Kerajaan Lamatti (Sinjai), di karenakan di dalam nama beliau terdapat nama daerah yakni Abdul
Rahman Lamatti, idikasi ini diperkuat dengan pernyataan dari kepala desa Bira tahun 1984 ketika
diwawancarai oleh Chistian Pelras, ketika beliau di wawancarai beliau menyatakan bahwa, Syeikh
Ahmad telah menikahi seorang putri dari Arung Lamatti kemudian tinggal di Sinjai, dari
pasangan tersebut terlahir dua anak laki laki yang mana di kemdian hari, yang satu bertempat
tinggal di Bone, dan yang satu bertempat tinggal di Bira (Ghibson, hal. 73)

147



‘ Haji Al Syeikh Al-Julaij Ahmad
bin Abdullah A-Bugisiya, Aceh ke Sinjai

A Al-Syeikh Abdul Rahman
bin Abdullah Lamatti, Sinjai ke Bira

Syeikh Abdullah

Syeikh Abdul Basir bin Abdul Jalil Al-Bira
Wal-Bugisiya

Syeikh Abdul Haris
Daeng Billahi Pua’ Janggo’

Syeikh Abdul Fattah Al-Hidayatullah
Sharmallahu

Syeikh Abdul Hayyung
A Stilsilah Kali Kerajaan Bira.

Selain dari itu, terdapat hal-hal lain yang melatarbelakangi kedatangan Islam di Kerajaan
Bira, yaitu wilayah Malaka yang kemudian dikuasai oleh Portugis (1511), dan kekalahan Kerajaan
Bone melawan Kerajaan Gowa (1611). Sedikit mengingat kembali bahwa sebelum di kuasainya
wilayah malaka oleh Portugis, malaka adalah pelabuhan internasional begitupula sebagai pusat
penyebaran ajaran-ajaran Islam, dikarekan Malaka di kuasai oleh Portugis, maka jalur dagang
Nusantara tidak berjalan sebagaimana mestinya, yang mengakibatkan para kerajaan yang ada di
Sulawesi Selatan menjalin hubungan dengan kerajaan luar, seperti Banjarmasing, Patani, Aceh
dan Demak yang juga merupakan daerah pusat dari syiar Islam di Nusantara.

Begitupa dikarenakan kekalahan Kerajaan Bone melawan Kerajaan Gowa, maka
menjadikan Islam menjadi agama resmi kerajaan Bone. Dengan dijadikannya Islam sebagai
agama resmi dari dua kerajaan besar ini tentunya daerah-daerah sekitarnya menaruh perhatian
khusus terhadap ajaran Islam begitupula dengan Bira, ditambah lagi di Kerajaan Bira pernah
terdapat gelar Gallarang atau kepala distrik dari Kerajaan Gowa.

Sebelum di berikan gelar Kekaraengan di kerjaan Bira hal ini di jelaskan dalam lontara
Pattirioloanganna Tu Bira. Dengan begitu penelititi berkesimpulan bahwa proses kedatangan
Islam di Kerjaan Bira di awali dengan bidang perdagangan, yang lambat laun dikarekan ahlak dari
para saudagar dan muballig dalam ini, Syeikh Abdul Rahman Lamatti dan rombongannya.

Maka proses penerimaan Islam mendapat simpati dan diterimah di masyarakat Kerajaan
Bira, sebagaimana yang kita ketahui Islam sebagai agama yang Rabmatan lilalamin yang berarti
rahmat bagi alam semesta, juga sebagai agama yang cinta akan kedamaian, salah satu nila-nilai
ajarannya yaitu sikap tolong menolong, jujur, dan tidak diperkenangkan untuk berlaku sombong

Ada hal lain yang menarik tentang proses Islamisasi di Kerajaan Bira, bahwa ada yang

148



beranggapan jikalau yang melakukan proses Islamisasi di kerajaan ini ialah Dato’ Tiro, namun
hasil penyelusuran dari peneliti mengungkapkan, pendapat ini agak sulit diterima, dikarekan
bukti dan fakta yang ada di lapangan yang mengungkapkan jika proses Islamisasi untuk Kerajaan
Bira sendiri di lakukan oleh lingkar keluarga Syeikh Abdurrahman Lamatti.

Penerimaan Islam di Kerajaan Bira

Dari hasil penyelusuran peneliti tentang proses Islamisasi yang di lakukan di kerjaan Bira
oleh Syeikh Abdurrahman Lamatti, didapati bahwa yang mula-mula yang masuk Islam yaitu sang
raja, kemudian di ikuti oleh masyarakat Kerajaan Bira yang dalam hal ini di sebut juga dengan
pola tgp down atau dari atas ke bawah. Secara umum pola Islamisasi yang dilakukan di Nusantara
menggunakan dua pola yaitu:

Pertama, top down yakni para elit dari Kmenerima Islam, selanjutnya disebarluaskan kepada
masyarakat kerjaan.

Kedna bottomr up yakni para masyarakat kerajaan yang menerima Islam dahulu, yang
selajutnya di terima oleh elit kerajaan (Sewang, 2003, hal. 86)

Sehubungan dengan itu, telah di jelaskan di sub bab sebelumnya jika penerimaan Islam di
Kerajaan Bira sendiri, yang mula-mula masuk Islam yaitu raja Bira ke V yang bernama Bakka
Daeng Burakne, yang di Islamkan oleh seorang Muballig yang bernama Syeikh Abdul Rahman
Lamatti, perihal pengislaman Raja Bira oleh syeikh Abdul Rahman Lamatti berdasarkan
manuskrip silsilah yang berjudul Ruler and Kali of Bira dan di pertegas oleh pernyataan masyarakat
setempat jika muballiq asal Lamatti inilah yang mengislamkan raja Bira melalui saluran
perdagangan.

Setelah memeluk Islam Bakka Daeng Burakne kemudian diberi gelaran To Husen yang
bermakna orang baik, selanjutnya para masyarakat Kerajaan Bira berbondong-bondong masuk
Islam, yang menegaskan jika proses Islamisasi di kerjaan Bira melalui pola #p down, yakni dari
kalangan atas ke kalangan bawah, walau seperti demikian bukan berarti Islamisasi yang ada di
Kerajaan Bira melalaui suatu paksaan, tetapi memang pada kenyataannya masyarakat Kerajaan
Bira sudah menantikan dan memiliki antusias terhadap ajaran Islam. Hal ini dibuktikan dengan
melihat realitas pada saat ini di masyarakat Bira, tidak adanya kesan cerita yang buruk turun
temurun, namun yang ada ialah mereka sangat menghormati para muballiq yang melakukan
Islamisasi di Kerajaan Bira, dan boleh dilihat jika agama Islam di kerajaan Bira ialah agama yang
mayoritas di sana. Selain dari itu, hal yang menyebabkan Islam dapat diterima secara cepat dan
mendapat antusias ialah, dikarenakan Islamisasi di Kerajaan Bira juga melalui saluran Tasawuf,
seperti yang disinggung sebelumnya jika muballiq Syeikh Abdul Rahman tergolong dalam suatu
aliran torikoh, yang berati dalam penyiaran Islam yang dilakukan oleh beliau juga melalui saluran
tasawuf, perlu di catat juga, jika masyarakat kerjaan Bira di masa lalu memiliki keyakinan yang
bernuangsa mistis, atau dalam hal lain yaitu animisme dan dinamisme. Dengan pendekatan
tasawuf, di mana inti dari ajaran ini ialah pembersihan jiwa, untuk dapat mendekatkan diri
kepada Allah SWT, salah satunya dengan media zikir. Juga dengan kajian-kajian Syariat, tarekat,
hakikat, dan ma’rifat dengan orientasi untuk selamat dunia dan akhirat, begitu pula dengan syiar

149



beliau tidaklah membuang budaya-budaya leluhur sepanjang tidaklah bertentangan dengan
aqidah Islam, yang mengakibatkan Islam mudah dan cepat menyerap di setiap masyarakat
Kerajaan Bira. Setelah memeluk Islam, selanjutnya usaha yang dilakukan oleh karaeng V
Kerajaan Bira, Bakka Daeng Bura’ne yang bergelar To Husen dalam Islamisasi di kerjaan Bira
yaitu, mendirikan sebuah masjid, hal ini beliau lakukan bersama dengan Syeikh Abdul Basir di
Kalubimbi, masjid yang didirikan oleh beliau ini berbentuk seperti pura, masjid ini memiliki atap
yang bertingkat serta bersusun 3. Yang masing-masing tingkatnya memiliki simbol yang
menyuratkan sebagai berikut:

Pertama, sebagai simbol kedudukan dan kekuasaan Allah SWT

Kedua, sebagai simbol kedudukan dan kemuliaan Rasulullah Muhammad SAW

Ketiga, sebagai simbol ummat muslim di dunia.

Gambar 1. Stuktur Pemerintahan

Sumber : Thomas Gibson

Masjid ini adalah salah satu bagunan yang sangat berpengaruh dalam perjalanan ajaran
agama Islam di kerjaan Bira, sebelum terbakar akibat perang antara pihak Jepang yang saat itu

150



menduduki Kerajaan Bira melawan Belanda, hal ini sangatlah di sayangkan, mengingat masjid ini
sebagai saksi atas tumbuh dan berkembangnya ajaran Islam di kerjaan Bira. Pengaruh dan
pentingnya masjid ini dalam syiar Islam seperti dalam kegiatan maulid Nabi Muhammad SAW di
Kerajaan Bira juga di kisahkan oleh penulis inggris yaitu G.E.P Collins pada tahun 1930 yang di
danai oleh Andi Mulia Daeng Raja sebagai penguasa Kerajaan Bira kala itu, beliau
mengungkapkan terdapatnya gerakan zikir yang energik lagi nyaring di kegiatan keagamaan
tersebut. Dengan kata lain bisa digaris bawahi proses Islamiasi yang dilakukan melalui
pendekatan-pendekatan yang damai dalam prosesnya di kerjaan Bira, membuat masyarakat
dalam mendalami ajaran-ajaran Islam tanpa tekanan. Dan dengan antusias masyarakat kerjaan
Bira begitupula dengan kerendahan hatinya meninggalkan kebiasaan-kebiasaan lama yang
bernuansa negatif seperti minum-minuman keras, atau memakan sesuatu yang haram. Dalam
perkembangan sejarah syiar Islam di Kerajaan Bira, Thomas Gibson mengungkapkan dalam
silsilah torikoh Qadariah yang ada di Kerajaan Bira, di terangkan di dalamnya murid dari Al-
Raniri atau dalam hal ini Haji Al Syeikh Ahmad Al-Bugisi memiliki penerus yang secara berturut-
turut meneruskan semangat syiar Islam di Kerajaan Bira, sebagai berikut:
a. Haji Al-Syeikh Al — Julaid Ahmad bin Abdullah Al-Bugisi yang memiliki gelar yaitu
Panre Lobe yang berarti pandai besar
b. Al-Syeikh Abdul Rahman bin Abdullah Lamatti, yang memiliki gelar Panre keke yang
berarti pandai kecil
c. Syeikh Abdul Jalil bin Abdullah Bulo-bulo yang bergelar Guru toaya yang berarti guru
tua
d. Syeikh Abdul Basir bin Abdul Jalil Al-Bira wal-Bugisi, yang bergelar To 7 masigi’na yang
berarti orang yang berada dalam masjid
e. Syeikh Abdul Fattah Al-Hidayatullah Sharmallahu, yang bergelar To Daba yang berarti
Ayah Daba (Ghibson, hal. 71)

KESIMPULAN

1) Kerajaan Bira merupakan daerah pesisir selata, sebelum kedatangan Islam yang dibawakan oleh
Syeikh Abdul Rahman dari Lamatti Sinjai lingkungan Kerajaan Bira dalam lingkup social
menganut paham animisme dan dinamisme. Masyarakat Bira pra Islam menggantungkan
keyakinan mereka pada hal ghoib seperti pohon, bebatuan, atau hal ghoib yang dianggap
menjaga lautan. Hal tersebut yang menyebabkan masyarakat Bira memiliki segundang ritual
adat tradisi yang meregenerasi dari nenek moyang mereka yang yakini mampu menyelematkan
mereka dalam aktivitas keseharian mereka.

2) Kedatangan Islam di kerajaan Bira itu melalui saluran perdagangan. Lanjutnya, seorang
muballig yang bernama Syeikh Abdul Rahman dan Syeikh Abdul Haris bersama keluarganya
melakukan datang dan melakukan aktivitas kontak dagang dengan masyarakat setempat di
Panaikan Bira, yang di masa lalu tempat tersebut adalah pelabuhan besar dan tua yang ada di
Kerajaan Bira.

151



3) Perkembangan Islam sejak kedatangan di Kerajaan Bira pada tahun 1604 berkembang dengan
pesat, hal ini karena penyebaran Islam didukung langsung oleh Raja Bira ke V Barakka Daeng
Bura’ne yang juga ikut memeluk Islam ketika Syeikh Abdul Rahman dating ke kawasan Bira.
Sejak kedatangan Islam di Kerajaan Bira, dengan metode islamisasi yang lembut dan tidak
menyalahkan masyarakat yang masih melakukan ritual nenek moyang sehingga meyentuh hati
masyarakat yang membuat mereka berbondong-bondong memeluk Islam. Pada awal
perkembangan Islam, Muballiq mampu menempati posisi dalam lingkungan kerajaan seperti
penaschat raja. Hal tersebut memudahkan segala kebijakan yang berkaitan dengan Islam
dilakukan. Seperti pembangunan masjid dan kebebasan beribadah bagi yang memeluk Islam.

DAFTAR PUSTAKA

Abbas, Suryadi Mappangara dan Irwan. Searah Islam di Sulawesi Selatan. Cet, 1; Makassar: Lamacca
Press, 2003.

Abdullah, Hamid. Manusia Bugis Makassar: Suatu Tinjanan Historis Terbadap Pola Tingka Laku dan
Pandangan Hidup Manusia Bugis Makassar. Cet. 1; Jakarta: Inti Idayu Press, 1985.

Ahmad. M. Sewang, Islamisasi Kerajaan Gowa(Abad XV'1 sampai Abad X11I). Cet I; Program Sudi
Pascasarjana Institut Agama Islam Negeri Alauddin Makassar: Makassar, 2003.

Al-Usair, Ahmad. S¢arah Islam , Sejak Zaman Nabi Adam Hingga Abad XX. Jakarta: Akbar Media,
2003.

Azra, Azyumardi. Renaisans Islam Asia Tenggara. Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 1999.

Badrun, Ahmad Rahman dan Pat. Apresiasi Kelekturan Bagi Aparat Syara di Sulawesi Selatan. Cet. 1,
UjungPandang: Balai Penelitian Lektur Keagamaan, 1996.

Departemen Agama RI. ALQuran dan terjemabannya. Cet. 1; Jakarta: Balai Penterjemah dan
pentasth A/~Qur'an Depag RI, 2005.

Gibson, Thomas. Kekuasaan Raja, Syeikh, dan Ambtenaar. Makassar: Inninnawa, 2009.

——————— . The Sun Pursued The Moon: Symbolic Knowledge and Tradisional Authority Among The Makassar,
diterjemahkan oleh Nurhady Sirimorok, dengan judul, Kekwasaan Raja, Syeikh, dan
Ambteenar: Pengetabuan Simbolik dan Kekuasaan Tradisional Makassar 1300-2000. Cet. I,
Makassar: Ininnawa, 2009.

Halim, Qadir Gassing dan Wahyuddi (ed). Pedoman Penulisan Karya llmiah. Makassar: Alauddin
Press.

152



