
 
   

e-ISSN: 2809-3712  

 

   

 

ISLAMISASI DI KERAJAAN BIRA PADA ABAD XVII M 

 
Zulkarnain Ambo 

Program Pascasarjana, Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia  
muh.karna@gmail.com  

 
Abstract 
This thesis research discusses the process of Islamization in Bira in the XVII century in a historical review. The 
purpose of this research is to answer research questions, namely: 1. How was the condition of the Bira kingdom 
before the arrival of Islam, 2. How was the arrival and acceptance of Islam in the Bira Kingdom, 3. How was the 
development of Islam in the Bira Kingdom, the purpose of this research is three points, namely : first to explore, add 
and expand knowledge about the Bira Kingdom ahead of the arrival of Islam, Second, To add and broaden 
knowledge about the arrival of Islam in the Bira Kingdom, Third To know and understand the implementation of 
Islamization of the lives of the people of Bira Village. This type of research is qualitative research and data is 
obtained through field research and library research. The approach used in this study is historical analysis, in which 
historical research utilizes historical theory and methodology with research steps through heuristics, source criticism, 
interpretation and historiography. The results of this study indicate that, first, the condition of the Bira Kingdom at 
the beginning of the arrival of Islam where the people still adhered to animism and dynamism until Islam came and 
was accepted around 1604 to 1607 brought by Sheikh Abdul Rahman. The Islamization strategy is based on 
persuasive educative and top down approaches to Sufism and Shari'a so that Islam can be accepted as a whole in 
the kingdom of Bira. Second, the arrival of Islam in the Kingdom of Bira through trade channels and subsequently 
a missionary named Sheikh Abdurrahman and Sheikh Abdul Haris carried out intensive da'wah activities. 
Third, in 1604, Islam grew rapidly due to its peaceful spread and approach and the support of King Bira to V 
Bakka Daeng Bura'ne, who was converted to Islam by Sheikh Abdul Rahman who came to the Bira area. At 
the beginning of the development of Islam, the muballiq was able to occupy a strategic position in the royal 
environment as an advisor to the king as well as a channel of communication from the community to the kingdom, 
thus facilitating all policies related to Islam. The implication of this research is that it is hoped that the public will 
always know the stories and figures who contributed to the development of Islam in Bira, such as Sheikh Abdul 
Rahman and other figures. In addition, this area is expected to become an icon that is able to pass on strong 
Islamic values to the local generation 
Keyword : Islamization, Empire XVII Century AD 

 

Abstrak 
Penelitian tesis ini membahas tentang proses Islamisasi di Bira pada abad ke XVII dalam tinjauan 
sejarah. Tujuan penelitian ini adalah untuk menjawab pertanya-pertanyaan penelitian, yaitu: 1. 
Bagaimana kondisi kerajaan Bira menjelang kedatangan Islam, 2. Bagaimana kedatangan dan 
penerimaan Islam di Kerajaan Bira, 3. Bagaimana Perkembangan Islam di Kerajaan Bira, tujuan 
penelitian ini ada tiga poin yakni: pertama untuk menelusuri, menambah, dan memperluas 
pengetahuan mengenai Kerajaan Bira menjelang kedatangan Islam, Kedua, Untuk menambah dan 
memperluas wawasan pengetahuan tentang kedatangan Islam di Kerajaan Bira, Ketiga Untuk 
mengetahui dan memahami Implementasi Islamisasi terhadap kehidupam masyarakat Desa Bira. 
Jenis penelitian ini adalah penelitian kualitatif dan data diperoleh melalui field research (penelitian 
lapangan) serta library research (penelitian kepustakaan). Adapun pendekatan yang digunakan dalam 
penelitian ini yaitu analisis historis, yang mana penelitian sejarah memanfaatkan teori dan 
metodologi sejarah dengan langkah-langkah penelitian melalui heuristik, kritik sumber, 

141

mailto:muh.karna@gmail.com


 
 

interpretasi dan historiografi. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa, pertama kondisi Kerajaan 
Bira pada awal kedatangan Islam dimana masyarakat masih menganut paham animisme dan 
dinamisme hingga Islam datang dan diterima berkisar pada tahun 1604 sampai 1607 dibawa oleh 
Syekh Abdul Rahman. Strategi Isalamisasi berdasar pada educative persuasif dan top down  dengan 
pendekatan tasawuf dan syariat sehingga Islam dapat di terima secara menyeluruh di kerajaan Bira. 
Kedua, datangnya Islam di Kerajaan Bira melalui saluran perdagangan dan selanjutnya  seorang 
muballig bernama Syekh Abdurrahman dan Syeikh Abdul Haris melakukan aktivitas dakwah 
secara intensif. Ketiga, di tahun 1604, Islam semakin berkembang pesat dikarenakan penyebaran 
dan pendekatannya secara damai juga mendapat dukungan Raja Bira ke V Bakka Daeng Bura’ne, 
yang di Islamkan  oleh Syeikh Abdul Rahman yang datang di kawasan Bira. Diawal perkembangan 
Islam, muballiq mampu menempati posisi strategis di lingkungan kerajaan sebagai penasehat raja 
juga sebagai jalur komunikasi dari masyarakat ke pada pihak kerajaan, sehingga memudahkan 
segala kebijakan yang berkaitan dengan Islam. Implikasi penelitian ini yaitu diharapkan kepada 
masyarakat untuk senantiasa mengenal kisah dan tokoh yang berkontribusi dalam perkembangan 
Islam di Bira, seperti Syeikh Abdul Rahman dan tokoh lainnya. Selain itu, daerah ini diharapkan 
menjadi icon yang mampu mewariskan nilai-nilai keislaman yang kuat kepada generasi setempat. 
Kata Kunci: Islamisasi, Kerajaan Abad XVII M. 
 
PENDAHULUAN 

Dimensi sejarah tidak hanya memuat peristiwa di masa lalu tok saja, akan tetapi juga 

memuat masa sekarang, dan masa depan, sebagai suatu rangkaian yang saling berhubungan satu 

sama lain. Inilah yang menyebabkan sebahagian manusia ingin mengetahui peristiwa di masa lalu, 

untuk menjawab fenomena-fenomena yang terjadi sekarang dan merumuskan  langkah apa yang 

akan dilakukan dimasa depan. Menurut Abdullah Renre, sejarah memberitahukan keadaan orang-

orang terdahulu dari segi ahlaknya, perjalanan hidupnya, dan para raja dari segi kerajaan dan 

politiknya, dari hal itulah beliau berpendapat bahwa melalui pengenalan itu semua, menjadi 

pendorong untuk mengikuti atau mencontih mereka. Sebab salah satu sifat dasar manusia itu 

adalah mencontoh (Renre, 2011). 

Untuk dapat menetukan prinsip dan arah tujuan, manusia haruslah melakukan beberapa 

hal, yakni: Pertama, Integrasi atau penyatuan, potensi dasar manusia untuk mencontoh dengan 

kekuatan akalnya, membuat manusia dapat mempelajari, menganalisis, menemukan, dan 

mengambil nilai tertentu dari rangkaian peristiwa di masa lalu. Kedua,Interval atau jarak waktu 

perjalanan manusia dari masa lalu masa sekarang dan masa depan, hal itu dilakukan dilakukan 

manusa demi mendapatkan pengalaman yang mengandung nilai kehidupan dan pengajaran. Suatu 

nilai itu sangat bermanfaat bagi manusian karna mampu dijadikan sebagai suatu prinsip dalam 

melakoni kehidupan, tergantung nilai apa yang menjadi dasar pijakannya dalam berkehidupan. 

Unsur ajaran agama Islam, ada sebuah tuntutan atau perintah kepada penganutnya, untuk 

mempelajari suatu rangkaian peristiwa sejarah demi mendapatkan suatu nilia-nilai pengajaran, 

salah satu perintah itu tertuang dalam Q.S Yusuf ayat : 111 sebagai berikut: 

 

142



 
 

انَ فِيْ قَصَصِهِمْ عِبْ 
َ
قَدْ ك

َ
ِ شَ ﴿ ل

 
ل
ُ
 ك

َ
ذِيْ بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيْل

َ 
كِنْ تَصْدِيْقَ ال

ٰ
فْتَرٰى وَل انَ حَدِيْثًا ي ُ

َ
بَابِِۗ مَا ك

ْ
ل
َ
ا
ْ
ى ال ولِ

ُ
ا ِ
 
يْ ٍ  رَةٌ ل

قَوْم   ِ
 
رَحْمَةً ل هُدًى و َ  و َ

Terjemahnya: 

 Sesungguhnya pada kisah-kisah mereka itu terdapat pengajaran bagi orang-orang yang 

mempunyai akal. Al-Qur’an itu bukanlah cerita yang dibuat-buat, akan tetapi 

membenarkan (kitab-kitab) yang sebelumnya dan menjelaskan segala sesuatu, dan sebagai 

petunjuk dan rahmat bagi kaum yang beriman. 

 
Intisari ayat tersebut temuat kata qisah yang bermakna sejarah. Perintah mempelajari 

sejarah bagi umat Islam tidak lain dan tidak bukan hanya untuk kepentingan manusia-manusia 

muslim tersebut, supaya ketika melakukan suatu tindakan pada masa sekarang maupun masa yang 

akan datang, tidaklah menimbulkan suatu tindakan yang bernilai-nilai mudarat tetapi, memuat 

nilai-nilai manfaat dikarekanan menjadikan sejarah atau qisah sebagai landasan geraknya dalam 

kehidupan sehari-hari, juga sebagai bahan renungan. Hal ini termuat dalam Q.S Al-An’am Ayat: 

50, sebagai berikut: 

كٌٌۚ اِ 
َ
يْ مَل ِ

مْ اِن 
ُ
ك
َ
 ل

ُ
قُوْل

َ
آ ا

َ
غَيْبَ وَل

ْ
مُ ال

َ
عْل

َ
آ ا

َ
هِ وَل

ٰ 
نُ الل مْ عِنْدِيْ خَزَاۤى ِ

ُ
ك
َ
 ل

ُ
قُوْل

َ
آ ا

َ 
 ل

ْ
 ﴿ قُل

ْ
 هَل

ْ
ي َِۗ قُل

َ
ى اِل ا مَا يُوْحٰٓ

َ 
بِعُ اِل ت َ

َ
نْ ا

رُوْنَ ࣖ 
َ 
ا تَتَفَك

َ
فَل

َ
بَصِيْرُِۗ ا

ْ
عْمٰى وَال

َ
ا
ْ
 ﴾  ٠٥يسَْتَوِى ال

Terjemahnya: 

 … Apakah sama orang yang buta dengan yang melihat? Maka apakah kamu tidak 

memikirkan(nya)? 

 
Olehnya itu, suatu sejarah sangat penting dan berpengaruh dalam hal kehidupan 

beragama, juga sebagai alat yang menjembatangi kehidupan sosial budaya dan politik, karna dari 

sejarah kita  mampu membuat peradaban yang ideal. Tentunya untuk bisa mengetahui islamisasi 

di Kerajaan Bira, kita harus menarik kebelakang untuk dapat mengetahui, apa-apa saja yang 

melatar belakanginya sehingga islamisasi di Kerajaan Bira dapat terjadi. Untuk mengetahui 

bagaimana islamisasi terjadi di Sulawesi Selatan, tentunya kita harus tau juga fase-fase yang 

islamisasi Nusantara, karna hal ini saling berkaian satu sama lain, fase-fase tersebut dapat dibagi 

menjadi dua yakni sebagai berikut:  

Pertama, fase pengenalan yaitu kedatangan pedagang-pedagang muslim di berbagai daerah 

pesisir di Nusantara. Nah, di fase ini menceritakan tentang kedatangan pedagang-pedagang 

muslim yang kemudian berlabuh dan sebagiannya dari mereka, menetap pada pelabuhan 

Nusantara. Perihal ini mampu disaksikan dengan berbagai bukti-bukti peninggalan-peninggalan 

arkeologis atau kebendaan di beberapa wilayah di Pulau Nusantara, di antara buktinya ialah, 

makam Fatimah binti Maimun yang wafat di tahun 475 H yang bertepatan abad 1080 M di daerah 

Leran, Gresik. Awal mula pondasi kekuasaan Islam sudah dimulai saat dekade tersebut, namun 

143



 
 

hal tersebut runtuh dengan dominasi maritim Kerajaan  Sriwijaya yang mana berpusat di Daerah 

Palembang dan Kerajaan Majapahit di Jawa Timur yang notabenenya beragama Hindu.  

Kedua, fase kebangkitan kerajaan Islam awal  (XIII-XVI M.) di awal abad ke 13 M. Di fase 

telah terbentuk sebuah permukiman masnyarakat Islam Tepatnya di daerah Barus. Hal ini dapat 

dilihat dengan ditemukannya makam seorang perempuan yang  bernama Tuhar Amisuri, 

meninggal abad ke 1203 M yang bertepatan pada 10 safar 602 H, begitu juga dengan 

ditemukannya makam Malik al-Saleh yang meninggal di abad 1297 M atau bertepatan di bulan 

Ramadhan 696 H. Maulana Malik al-Saleh ialah penguasa yang pertama di Kerajaan Pasai Aceh 

Utara yang notabebenya kerajaan Islam. Pendapat yang lain mengatakan masalah islamisasi yang 

berkembang di Sulawesi selatan sebenarnya pertama kali yang membawa islam di bawa oleh 

Sultan Babullah (Sultan Ternate) kepulauan Maluku pada tahun 1580 M.  

Sebelum agama Islam masuk dan diterima sebagai suatu ajaran agama, sistem kepercayaan  

yang berkembang ditengah masyarakat Sulawesi Selatan, masyarakat pada umumnya memeluk 

keyakinan animisme dan dinamisme. Walaupun dalam hal kepercayaan dan keyakinan secara 

umum, penduduk Sulawesi Selatan telah percaya kepada satu penguasa atau Tuhan yang tunggal 

yang disebut dengan, “ Dewata Seuwae”( dewa yang tunggal ). Yang dalam penyebutannya 

berbeda-beda di setiap suku yang ada di Sulawesi Selatan.  

Merujuk dari penelitian terdahulu, dikemukakan jika proses penyebaran agama Islam atau 

islamisasi ke wilayah-wilayah Nusantara tidak terjadi dalam kurung waktu yang sama. Untuk 

wilayah Nusantara bagian timur, terkhusus Sulawesi Selatan, Islam telah menunjukkan 

pengaruhnya mulai abad XVI atau awal abad XVII M (Sewang, 2005). 

Dalam kurung waktu abad ke XV Masehi sampai ketika Islam mampu diterima sebagai 

agama yang dianut oleh masyarakat pada awal abad XVI M sampai XVII M keadaan masyarakat 

Sulawesi Selatan hal itu tertuang dari beberapa lontara yang ada. Hal ini tidak terlepas dari karakter 

manusia Bugis-Makassar yang gemar menjelajah dan berdagang, dengan kemampuan pelayaran 

yang mempuni, maka tidak heran mereka dikenal sebagai pelaut yang ulung sejak zaman purbakala 

(Rahman & Badrun, 1996). Dengan karakter tersebutlah, maka tidak heran di masa lalu telah 

ajaran agama Islam telah bersinggunggan dengan manusia Bugis-Makassar sebelum masa 

islamisasi di daerah ini. 

Untuk daerah Kerajaan Bira sendiri, Islam baru diterima secara resmi di kalangan kerajaan 

pada awal abad ke-XVII, perihal ini tertuang dalam Lontara Pattiroloang Bira juga dalam buku 

Thomas Gibson yang berjudul Narasi Islam dan otoritas di asia tenggara, dan kekuasaan raja, 

syeikh dan ambteenar. Diceritakan bahwa islamisasi bisa terjadi atas dedikasi dari Syeikh 

Abburahman bin Syeikh Ahmad beserta rombongannya. Diantara rombongan Syeikh 

Abdulrahman terdapat tokoh sentral yang lainnya dalam keberhasilan islamisasi di Kerajaan Bira 

yakni, Abdul Haris Daeng Billahi bin Syeikh Abdullah atau yang dikenal secara luas sebagai Pua’ 

Janggo. Berawal dari hal tersebut, penulispun tertarik untuk lebih menyusuri lebih dalam sejarah 

islamisasi di Desa Bira awal abad XVII M. 

 

 

144



 
 

METODE PENELITIAN 

 Jenis penelitian ini adalah penelitian kualitatif dan data diperoleh melalui field research 

(penelitian lapangan) serta library research (penelitian kepustakaan). Adapun pendekatan yang 

digunakan dalam penelitian ini yaitu analisis historis, yang mana penelitian sejarah memanfaatkan 

teori dan metodologi sejarah dengan langkah-langkah penelitian melalui heuristik, kritik sumber, 

interpretasi dan historiografi. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa, pertama kondisi Kerajaan 

Bira pada awal kedatangan Islam dimana masyarakat masih menganut paham animisme dan 

dinamisme hingga Islam datang dan diterima berkisar pada tahun 1604 sampai 1607 dibawa oleh 

Syekh Abdul Rahman. Strategi Isalamisasi berdasar pada educative persuasif dan top down  dengan 

pendekatan tasawuf dan syariat sehingga Islam dapat di terima secara menyeluruh di kerajaan Bira. 

Kedua, datangnya Islam di Kerajaan Bira melalui saluran perdagangan dan selanjutnya  seorang 

muballig bernama Syekh Abdurrahman dan Syeikh Abdul Haris melakukan aktivitas dakwah 

secara intensif. Ketiga, di tahun 1604, Islam semakin berkembang pesat dikarenakan penyebaran 

dan pendekatannya secara damai juga mendapat dukungan Raja Bira ke V Bakka Daeng Bura’ne, 

yang di Islamkan  oleh Syeikh Abdul Rahman yang datang di kawasan Bira. 

 
HASIL DAN  PEMBAHASAN 

Kedatangan Islam di Kerajaan Bira   

 Jika kita menyelusuri proses penyiaran Islam di Sulawesi Selatan, tentunya kita akan 

menemukan tiga tokoh yang berpengaruh dalam syiar agama Islam di daerah tersebut, mereka 

membagi daerah syiarnya merujuk pada  spesialisasinya masing-masing pada bidang-bidang ilmu 

dalam agama Islam, yaitu: Pertama Dato ri Bandang atau bernama lengkap Abdul Makmur Khatib 

di Kerajaan Gowa (Makassar) dengan pendekatan syariat Islam, Kedua Dato Pattimang atau 

bernama lengkap Sulaiman Khatib Sulung di Luwu yang memakai konsep tauhid dalam 

pendekatan syiarnya, Ketiga Dato Tiro atau yang bernama lengkap Abdul Jawad Khatib Bungsu 

yang memakai saluran Tasawuf dalam syiarnya. 

Hal ini adalah langkah yang jitu dan menuai keberhasilan, dikarenakan dalam memilih area 

dakwahnya masing-masing, terlebih dahulu mereka melakukan pertimbangan dan penentuan yang 

berdasarkan pada informasi dan karakteristik wilayah-wilayah tersebut. Untuk penyelusuran 

kedatangan Islam di kerjaan Bira sendiri, petunjuk awalnya ialah dengan adanya makam dari 

Syeikh Abdul Rahman di desa Darubiah, dan makam dari Syeikh Abdul Haris Daeng Billahi atau 

dikenal dengan Pua’ Janggo di Desa Bira yang diyakini sebagai penyiar Islam di Kerajaan Bira. 

Juga terdapat sebuah area dengan pondasi di Desa Darubiah tepatnya di daerah kalumbi yang di 

percayai oleh masyarakat setempat sebagai area bekas masjid tertua di kerajaan Bira. 

 Berkenaan dengan penjabaran di atas, masyarakat setempat menjelaskan, jika kedatangan 

Islam di kerajaan Bira itu melalui saluran perdagangan. Lanjutnya, seorang muballig yang bernama 

Syeikh Abdurrahman dan Syeikh Abdul Haris bersama keluarganya melakukan datang dan 

melakukan aktivitas kontak dagang dengan masyarakat setempat di Panaikan Bira, yang di masa 

lalu tempat tersebut adalah pelabuhan besar dan tua yang ada di kerajaan Bira. Dalam aktivitas 

perdagangan yang di lakukan oleh para muballig ini, mereka tidak terlepas dari nilai-nilai ajaran 

145



 
 

Islam yaitu ketika dalam melakukan aktivitas perdagangan seorang muslim haruslah dengan 

mengutamakan kejujuran dan hal ini akan melahirkan rasa saling percaya, dengan sikap tersebut 

lambat-laun mereka mulai di terima keberadaannya dan terkenal di mata masyarakat Kerajaan 

Bira. 

Perihal inilah juga yang sampai membuat raja ke V dari Kerajaan Bira pada saat itu yang 

bernama Bakka Daeng Bura’ne memeluk agama Islam dan kemudian bergelar to husen yang 

berarti orang yang baik, setelah raja Kerajaan Bira memeluk agama Islam, kemudian diikuti oleh 

masyarakat setempat untuk masuk Islam, peristiwa ini diyakini oleh masyarakat setempat hal ini 

berlangsung di awal abad ke XVII. Penuturan masyarakat ini sesuai dengan teori dari Noorduyn 

tentang proses Islamisasi, yaitu, Islamisasi dilakukan dengan tiga tahapan yakni, Pertama 

kedatangan, Kedua penerimaan , Ketiga penyebarluasan. 

Sehubung dengan penjelasan yang diatas, Thomas Gibson juga memaparkan, jika di 

Kerajaan Bira terdapat teks lontara silsilah torikoh yang diperkirakan ditulis antara tahun 1637 

sampai 1644, yang juga dapat dijadikan sebagai dasar tentang keberadaan Syeikh Abdul Rahman, 

penjabarannya sebagai berikut, bahwa Ar-Raniri telah membaiat Haji Ahmad Al-Bugis ke dalam 

alirah torikoh Qadariah, di mana Haji Ahmad Al-Bugis memilki murid yang bernama Abdul 

Rahman Lamatti yang tinggal di Bira, guru dari Al-Raniri yaitu Al Kirani telah membaiat 

seseorang ke dalam aliran torikoh syattariah yang bernama Abdul Rahman yang wafat di Selayar. 

Jika menelisik perihal tersebut, berarti syeikh Abdul Rahman memilki latar belakang sanad 

keguruan sampai kepada Ibrahim Al-Kirani, melalui Haji Ahmad Al-Bugisi, dan Al-Raniri. Nama 

lengkap dari Ibrahim Al-Kirani yakni, Burhanuddin Ibrahim bin Hasan bin Syihabuddin Al-

Kirani, beliau ulama yang terkenal dan ahli dalam bidang disiplin ilmu Tasawuf, Hadist, dan Ushul 

Fiqih di Madinah.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

146



 
 

Syeikh Aydarusi-Qadari                                                    Syeikh Sattari 

    Fahr Al-Din Al-Adani tahun 1508                                      Zuhur Baba tahun 1524  
    di Yaman                                                                        di India 
    Abdullah Ibn Shaikh                                                            Muhammad Gauth  
    Yaman ke Gujarat                                                                tahun 1563 di Gwalior 
     Syaikh Ibn Abdullah                                                           Wajih Al-Din tahun- 
     tahun 1513-1582 di Ahmadabad                                         1497-1589 di Ahmadabad 
     Amin Abdullah tahun 1610                                                Sibghat Allah (keturunan- 
     di India                                                                               Persia) tahun 1606 di Madinah 
     Muhammad tahun 1561-1620                                            Abbas Shinnawi (orang- 
     di Surat                                                                                Mesir) tahun 1567-1619  
                                                                         di Madinah 
    Umar Ba Shyban tahun 1656                                               Ahmad Qushasi (orang- 
    Di Bilgram                                                                            Palestina) tahun 1583-1661                
                                                                                                   di Madinah 
    Nur Al-Din Al Raniri Gujarat ke Aceh                           Ibrahim Al-Kurani (orang- 
    tahun 1658 di Ranir                                                        Kurdi) tahun 1615-1690  
                                                                                              di Madianah 
     Haji Al-Syeikh Al-Julaij Ahmad bin-                              Ibrahim Barat Khutba 
    Abdullah Al-Bugisi                                                             Bulo-Bulo                                
     Abdul Rahman Lamatti                                                   Abdul Al-Rahman  
     Lamatti ke Bira                                                                  Selayar 
 
Silsilah Torikoh dari Abdul Rahman Lamatti dan Abdul Rahman Selayar. 
Sumber :  Manuskrip Kerajaan Bira 
  

Dan Al-Raniri bernama lengkap Nuruddin Al-Raniri lahir di Gujarat, pada tahun antara 

1620-1621 setelah beliau melaksanakan ibadah Haji, beliau kemudian pergi ke Asia Tenggara dan 

kemudian menetap di aceh. Pada tahun 1637 Al-Raniri di angkat sebagai Syeikh Al-Islam, yang 

merupakan jabatan keagamaan tertinggi di Kerajaan Aceh, kejadian ini berlangsung pada 

kepemimpinan Sultan Iskandar Thani II (Ghibson, hal. 63). 

 Lebih lanjut, jika kita memperhatikan pernyataan dari Thomas Gibson, tentunya jaringan 

torikoh yang terbangun di kawasan Kerajaan Bira, Selayar, dan Lamatti (Sinjai) yakni, jaringan 

torikoh Qodariah dan Syattariah. Dari pernyataan itu juga di dapati bahwa sebelum bertempat 

tinggal di Kerjaan Bira dan melakukan syiar Islam di sana, Syeikh Abdul Rahman berasal dari 

Kerajaan Lamatti (Sinjai), di karenakan di dalam nama beliau terdapat nama daerah yakni Abdul 

Rahman Lamatti, idikasi ini diperkuat dengan pernyataan dari kepala desa Bira tahun 1984 ketika 

diwawancarai oleh Chistian Pelras, ketika beliau di wawancarai beliau menyatakan bahwa, Syeikh 

Ahmad telah menikahi seorang putri dari Arung Lamatti kemudian tinggal di Sinjai, dari 

pasangan tersebut terlahir dua anak laki laki yang mana di kemdian hari, yang satu bertempat 

tinggal di Bone, dan yang satu bertempat tinggal di Bira (Ghibson, hal. 73) 

 

 

v 

147



 
 

    Haji Al Syeikh Al-Julaij Ahmad  

    bin Abdullah A-Bugisiya, Aceh ke Sinjai 

 

     Al-Syeikh Abdul Rahman  

      bin Abdullah Lamatti, Sinjai ke Bira 

 

 

     Syeikh  Abdul Jalil bin Abdullah Bulo-bulo             Syeikh Abdullah 

 

      Syeikh Abdul Basir bin Abdul Jalil Al-Bira            Syeikh Abdul Haris 

      Wal-Bugisiya                                                              Daeng Billahi Pua’ Janggo’   

 

       Syeikh Abdul Fattah Al-Hidayatullah 

      Sharmallahu 

 

    Syeikh Abdul Hayyung 

Silsilah Kali Kerajaan Bira. 

 

 Selain dari itu, terdapat hal-hal lain yang melatarbelakangi kedatangan Islam di Kerajaan 

Bira, yaitu wilayah Malaka yang kemudian dikuasai oleh Portugis (1511), dan kekalahan Kerajaan 

Bone melawan Kerajaan Gowa (1611). Sedikit mengingat kembali bahwa sebelum di kuasainya 

wilayah malaka oleh Portugis, malaka adalah pelabuhan internasional begitupula sebagai pusat 

penyebaran ajaran-ajaran Islam, dikarekan Malaka di kuasai oleh Portugis, maka jalur dagang 

Nusantara tidak berjalan sebagaimana mestinya, yang mengakibatkan  para kerajaan yang ada di 

Sulawesi Selatan menjalin hubungan dengan kerajaan luar, seperti Banjarmasing, Patani, Aceh 

dan Demak yang juga merupakan daerah pusat dari syiar Islam di Nusantara. 

 Begitupa dikarenakan kekalahan Kerajaan Bone melawan Kerajaan Gowa, maka 

menjadikan Islam menjadi agama resmi kerajaan Bone. Dengan dijadikannya Islam sebagai 

agama resmi dari dua kerajaan besar ini tentunya daerah-daerah sekitarnya menaruh perhatian 

khusus terhadap ajaran Islam begitupula dengan Bira, ditambah lagi di Kerajaan Bira pernah 

terdapat gelar Gallarang atau kepala distrik dari Kerajaan Gowa. 

 Sebelum di berikan gelar Kekaraengan di kerjaan Bira hal ini di jelaskan dalam lontara 

Pattirioloanganna Tu Bira. Dengan begitu penelititi berkesimpulan bahwa proses kedatangan 

Islam di Kerjaan Bira di awali dengan bidang perdagangan, yang lambat laun dikarekan ahlak dari 

para saudagar dan muballig dalam ini, Syeikh Abdul Rahman Lamatti dan rombongannya. 

 Maka proses penerimaan Islam mendapat simpati dan diterimah di masyarakat Kerajaan 

Bira, sebagaimana yang kita ketahui Islam sebagai agama yang Rahmatan lilalamin yang berarti 

rahmat bagi alam semesta, juga sebagai agama yang cinta akan kedamaian, salah satu nila-nilai 

ajarannya yaitu sikap tolong menolong, jujur, dan tidak diperkenangkan untuk berlaku sombong 

 Ada hal lain yang menarik tentang proses Islamisasi di Kerajaan Bira, bahwa ada yang 

  

148



 
 

beranggapan jikalau yang melakukan proses Islamisasi di kerajaan ini ialah Dato’ Tiro, namun 

hasil penyelusuran dari peneliti mengungkapkan, pendapat ini agak sulit diterima, dikarekan 

bukti dan fakta yang ada di lapangan yang mengungkapkan jika proses Islamisasi untuk Kerajaan 

Bira sendiri di lakukan oleh lingkar keluarga Syeikh Abdurrahman Lamatti. 

 
Penerimaan Islam di Kerajaan Bira 

 Dari hasil penyelusuran peneliti tentang proses Islamisasi yang di lakukan di kerjaan Bira 

oleh Syeikh Abdurrahman Lamatti, didapati bahwa yang mula-mula yang masuk Islam yaitu sang 

raja, kemudian di ikuti oleh masyarakat Kerajaan Bira yang dalam hal ini di sebut juga dengan 

pola top down atau dari atas ke bawah. Secara umum pola Islamisasi yang dilakukan di Nusantara 

menggunakan dua pola yaitu:  

 Pertama, top down yakni para elit dari Kmenerima Islam, selanjutnya disebarluaskan kepada 

masyarakat kerjaan. 

 Kedua bottom up yakni para masyarakat kerajaan yang menerima Islam dahulu, yang 

selajutnya di terima oleh elit kerajaan (Sewang, 2003, hal. 86) 

 Sehubungan dengan itu, telah di jelaskan di sub bab sebelumnya jika penerimaan Islam di 

Kerajaan Bira sendiri, yang mula-mula masuk Islam yaitu raja Bira ke V yang bernama Bakka 

Daeng Burakne, yang di Islamkan oleh seorang Muballig yang bernama Syeikh Abdul Rahman 

Lamatti, perihal pengislaman Raja Bira oleh syeikh Abdul Rahman Lamatti berdasarkan 

manuskrip silsilah yang berjudul Ruler and Kali of Bira dan di pertegas oleh pernyataan masyarakat 

setempat jika muballiq asal Lamatti inilah yang mengislamkan raja Bira melalui saluran 

perdagangan. 

 Setelah memeluk Islam Bakka Daeng Burakne kemudian diberi gelaran To Husen yang 

bermakna orang baik, selanjutnya para masyarakat Kerajaan Bira berbondong-bondong masuk 

Islam, yang menegaskan jika proses Islamisasi di kerjaan Bira melalui pola top down, yakni dari 

kalangan atas ke kalangan bawah, walau seperti demikian bukan berarti Islamisasi yang ada di 

Kerajaan Bira melalaui suatu paksaan, tetapi memang pada kenyataannya masyarakat Kerajaan 

Bira sudah menantikan dan memiliki antusias terhadap ajaran Islam. Hal ini dibuktikan dengan 

melihat realitas pada saat ini di masyarakat Bira, tidak adanya kesan cerita yang buruk turun 

temurun, namun yang ada ialah mereka sangat menghormati para muballiq yang melakukan 

Islamisasi di Kerajaan Bira, dan boleh dilihat jika agama Islam di kerajaan Bira ialah agama yang 

mayoritas di sana. Selain dari itu, hal yang menyebabkan Islam dapat diterima secara cepat dan 

mendapat antusias ialah, dikarenakan Islamisasi di Kerajaan Bira juga melalui saluran Tasawuf, 

seperti yang disinggung sebelumnya jika muballiq Syeikh Abdul Rahman tergolong dalam suatu 

aliran torikoh, yang berati dalam penyiaran Islam yang dilakukan oleh beliau juga melalui saluran 

tasawuf, perlu di catat juga, jika masyarakat kerjaan Bira di masa lalu memiliki keyakinan yang 

bernuangsa mistis, atau dalam hal lain yaitu animisme dan dinamisme. Dengan pendekatan 

tasawuf, di mana inti dari ajaran ini ialah pembersihan jiwa, untuk dapat mendekatkan diri 

kepada Allah SWT, salah satunya dengan media zikir.  Juga dengan kajian-kajian Syariat, tarekat, 

hakikat, dan ma’rifat dengan orientasi untuk selamat dunia dan akhirat, begitu pula dengan syiar 

149



 
 

beliau tidaklah membuang budaya-budaya leluhur sepanjang tidaklah bertentangan dengan 

aqidah Islam, yang mengakibatkan Islam mudah dan cepat menyerap di setiap masyarakat 

Kerajaan Bira. Setelah memeluk Islam, selanjutnya usaha yang dilakukan oleh karaeng V 

Kerajaan Bira, Bakka Daeng Bura’ne yang bergelar To Husen dalam Islamisasi di kerjaan Bira 

yaitu, mendirikan sebuah masjid, hal ini beliau lakukan bersama dengan Syeikh Abdul Basir di 

Kalubimbi, masjid yang didirikan oleh beliau ini berbentuk seperti pura, masjid ini memiliki atap 

yang bertingkat serta bersusun 3. Yang masing-masing tingkatnya memiliki simbol yang 

menyuratkan sebagai berikut: 

Pertama, sebagai simbol kedudukan dan kekuasaan Allah SWT 

Kedua, sebagai simbol kedudukan dan kemuliaan Rasulullah Muhammad SAW 

Ketiga, sebagai simbol ummat muslim di dunia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 1. Stuktur Pemerintahan 

Sumber :  Thomas Gibson 

 
Masjid ini adalah salah satu bagunan yang sangat berpengaruh dalam perjalanan ajaran 

agama Islam di kerjaan Bira, sebelum terbakar akibat perang antara pihak Jepang yang saat itu 

150



 
 

menduduki Kerajaan Bira melawan Belanda, hal ini sangatlah di sayangkan, mengingat masjid ini 

sebagai saksi atas tumbuh dan berkembangnya ajaran Islam di kerjaan Bira. Pengaruh dan 

pentingnya masjid ini dalam syiar Islam seperti dalam kegiatan maulid Nabi Muhammad SAW di 

Kerajaan Bira juga di kisahkan oleh penulis inggris yaitu G.E.P Collins pada tahun 1930 yang di 

danai oleh Andi Mulia Daeng Raja sebagai penguasa Kerajaan Bira kala itu, beliau 

mengungkapkan terdapatnya gerakan zikir yang energik lagi nyaring di kegiatan keagamaan 

tersebut.  Dengan kata lain bisa digaris bawahi proses Islamiasi yang dilakukan melalui 

pendekatan-pendekatan yang damai dalam prosesnya di kerjaan Bira, membuat masyarakat 

dalam mendalami ajaran-ajaran Islam tanpa tekanan. Dan dengan antusias masyarakat kerjaan 

Bira begitupula dengan kerendahan hatinya meninggalkan kebiasaan-kebiasaan lama yang 

bernuansa negatif seperti minum-minuman keras, atau memakan sesuatu yang haram. Dalam 

perkembangan sejarah syiar Islam di Kerajaan Bira, Thomas Gibson mengungkapkan dalam 

silsilah torikoh Qadariah yang ada di Kerajaan Bira, di terangkan di dalamnya  murid dari Al-

Raniri atau dalam hal ini Haji Al Syeikh Ahmad Al-Bugisi memiliki penerus yang secara berturut-

turut meneruskan semangat syiar Islam di Kerajaan Bira, sebagai berikut: 

a. Haji Al-Syeikh Al – Julaid Ahmad bin Abdullah Al-Bugisi yang memiliki gelar yaitu 

Panre Lohe yang berarti pandai besar 

b. Al-Syeikh Abdul Rahman bin Abdullah Lamatti, yang memiliki gelar Panre keke yang 

berarti pandai kecil 

c. Syeikh Abdul Jalil bin Abdullah Bulo-bulo yang bergelar Guru toaya yang berarti guru 

tua 

d. Syeikh Abdul Basir bin Abdul Jalil Al-Bira wal-Bugisi, yang bergelar To ri masigi’na yang 

berarti orang yang berada dalam masjid 

e. Syeikh Abdul Fattah Al-Hidayatullah Sharmallahu, yang bergelar To Daba yang berarti 

Ayah Daba (Ghibson, hal. 71) 

 
KESIMPULAN 

1) Kerajaan Bira merupakan daerah pesisir selata, sebelum kedatangan Islam yang dibawakan oleh 

Syeikh Abdul Rahman dari Lamatti Sinjai lingkungan Kerajaan Bira dalam lingkup social 

menganut paham animisme dan dinamisme. Masyarakat Bira pra Islam menggantungkan 

keyakinan mereka pada hal ghoib seperti pohon, bebatuan, atau hal ghoib yang dianggap 

menjaga lautan. Hal tersebut yang menyebabkan masyarakat Bira memiliki segundang ritual 

adat tradisi yang meregenerasi dari nenek moyang mereka yang yakini mampu menyelematkan 

mereka dalam aktivitas keseharian mereka.  

2) Kedatangan Islam di kerajaan Bira itu melalui saluran perdagangan. Lanjutnya, seorang 

muballig yang bernama Syeikh Abdul Rahman dan Syeikh Abdul Haris bersama keluarganya 

melakukan datang dan melakukan aktivitas kontak dagang dengan masyarakat setempat di 

Panaikan Bira, yang di masa lalu tempat tersebut adalah pelabuhan besar dan tua yang ada di 

Kerajaan Bira. 

151



 
 

3) Perkembangan Islam sejak kedatangan di Kerajaan Bira pada tahun 1604 berkembang dengan 

pesat, hal ini karena penyebaran Islam didukung langsung oleh Raja Bira ke V Barakka Daeng 

Bura’ne yang juga ikut memeluk Islam ketika Syeikh Abdul Rahman dating ke kawasan Bira. 

Sejak kedatangan Islam di Kerajaan Bira, dengan metode islamisasi yang lembut dan tidak 

menyalahkan masyarakat yang masih melakukan ritual nenek moyang sehingga meyentuh hati 

masyarakat yang membuat mereka berbondong-bondong memeluk Islam. Pada awal 

perkembangan Islam, Muballiq mampu menempati posisi dalam lingkungan kerajaan seperti 

penasehat raja. Hal tersebut memudahkan segala kebijakan yang berkaitan dengan Islam 

dilakukan. Seperti pembangunan masjid dan kebebasan beribadah bagi yang memeluk Islam. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Abbas, Suryadi Mappangara dan Irwan. Sejarah Islam di Sulawesi Selatan. Cet, I; Makassar: Lamacca 

Press, 2003. 
Abdullah, Hamid. Manusia Bugis Makassar: Suatu Tinjauan Historis Terhadap Pola Tingka Laku dan 

Pandangan Hidup Manusia Bugis Makassar. Cet. I; Jakarta: Inti Idayu Press, 1985. 
Ahmad. M. Sewang, Islamisasi Kerajaan Gowa(Abad XVI sampai Abad XVII). Cet I; Program Sudi 

Pascasarjana Institut Agama Islam Negeri Alauddin Makassar: Makassar, 2003. 
Al-Usair, Ahmad. Sejarah Islam , Sejak Zaman Nabi Adam Hingga Abad XX. Jakarta: Akbar Media, 

2003. 
Azra, Azyumardi. Renaisans Islam Asia Tenggara. Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 1999. 
Badrun, Ahmad Rahman dan Pat. Apresiasi Kelekturan Bagi Aparat Syara di Sulawesi Selatan. Cet. I; 

UjungPandang: Balai Penelitian Lektur Keagamaan, 1996.  
Departemen Agama RI. Al-Qur’an dan terjemahannya. Cet. I; Jakarta: Balai Penterjemah dan 

pentasih Al-Qur’an Depag RI, 2005. 
Gibson, Thomas. Kekuasaan Raja, Syeikh, dan Ambtenaar. Makassar: Inninnawa, 2009. 
-------. The Sun Pursued The Moon: Symbolic Knowledge and Tradisional Authority Among The Makassar, 

diterjemahkan oleh Nurhady Sirimorok, dengan judul, Kekuasaan Raja, Syeikh, dan 
Ambteenar: Pengetahuan Simbolik dan Kekuasaan Tradisional Makassar 1300-2000. Cet. I; 
Makassar: Ininnawa, 2009. 

Halim, Qadir Gassing dan Wahyuddi (ed). Pedoman Penulisan Karya Ilmiah. Makassar: Alauddin 
Press. 

 

 

 

 

 

 

 

 

152


