
 
   

e-ISSN: 2809-3712  

 

 

 

PENGERTIAN TAFSIR ILMU AL-QUR'AN 

 
Abdul Wahab Syakhrani* 

STAI Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai, Kal-Sel, Indonesia  
aws.kandangan@gmail.com 

 
MHD. Qodari Ashidiqi 

Program Studi Pendidikan Agama Islam, Sekolah Tinggi Agama Islam Darul Ulum Kandangan, 
Indonesia 

 
Abstract 

The Koran is an eternal source of Islamic law. The Qur'an is like an endless ocean that holds millions of 
Divine pearls. To achieve it, everyone must swim and dive into the ocean of the Koran. Not all divers get 
what they want because of their limited abilities. The science of interpretation continues to develop from time 
to time, in fact many experts have produced interpretations that are in line with the demands of the times in 
order to confirm the existence of the Qur'an salih li kulli masa wa makan. Because as time goes by, 
interpretation follows the time and place. There are many methods used in interpretation, including the tahlili, 
ijmali, muqaran and maudhu'i methods. 

Keywords: Tafsir, quran. 
 

Abstrak 
Al-Qur’an merupakan sumber hukum Islam yang abadi. Al-Qur’an ibarat samudera tak 
bertepi yang menyimpan berjuta-juta mutiara Ilahi. Untuk meraihnya, semua orang harus 
berenang dan menyelami samudera al-Qur’an. Tidak semua penyelam itu memperolah apa 
yang diinginkannya karena keterbatasan kemampuannya.Ilmu tafsir senantiasa berkembang 
dari masa ke masa, bahkan para pakar telah banyak menelurkan tafsir yang sesuai dengan 
tuntutan zaman demi menegaskan eksistensi al-Qur’an salih li kulli zaman wa makan. Karena 
seiring berjalannya waktu penafsiran mengikuti zaman dan tempat.Banyak sekali metode 
yang digunakan dalam penafsiran di antaranya metode tahlili, ijmali, muqaran, dan maudhu’i. 

Kata Kunci: Tafsir, Quran.

 
Pendahuluan 

Ilmu tafsir Al-Qur'an, dalam bahasa sederhana, adalah kunci untuk memahami pesan ilahi 

yang terkandung dalam kitab suci Islam, Al-Qur'an. Sebagai dasar utama bagi kehidupan dan ajaran 

umat Muslim, Al-Qur'an menjadi pedoman yang tak ternilai harganya. Namun, teks ini kadang-

kadang memerlukan lebih dari sekadar pemahaman permukaan; itulah sebabnya ilmu tafsir Al-

Qur'an hadir sebagai jendela yang mengarah pada pemahaman yang lebih mendalam. 

Ilmu tafsir Al-Qur'an tidak hanya berbicara tentang memahami kata-kata, tetapi juga 

tentang mengeksplorasi makna yang tersembunyi, menjelajahi lapisan-lapisan konteks historis, 

sosial, budaya, dan spiritual yang menjadi latar belakang wahyu-wahyu Al-Qur'an. Dalam makalah 

ini, kita akan merinci pengertian dan pentingnya ilmu tafsir Al-Qur'an dalam membuka harta karun 

pengetahuan dan kebijaksanaan yang terkandung dalam Al-Qur'an. 

Tafsir merupakan ilmu syari’at yang paling agung dan tinggi kedudukannya. Ia merupakan 

ilmu yang paling mulia objek pembahasannya dan tujuannya, serta sangat dibutuhkan bagi umat 

Islam dalam mengetahui makna dari Al-Qur’an sepanjang zaman. Tanpa tafsir seorang muslim 

tidak dapat menangkap mutiara-mutiara berharga dari ajaran Ilahi yang kandung dalam Al-Qur’an. 

Tafsir adalah salah satu upaya dalam memahami, menerangkan maksud, mengetahui 

kandungan ayat-ayat Al-Qur’an. Upaya ini telah dilakukan sejak masa Rasulullah SAW, sebagai 

162



 
 

utusan-Nya yang ditugaskan agar menyampaikan ayat-ayat tersebut sekaligus menandainya sebagai 

mufassir awwal (penafsir pertama). Sepeninggalan nabi hingga saat ini, tafsir telah mengalami 

banyak perkembangan yang sangat bervariatif dengan tidak melepas kategori masanya. Dan tak 

lepas keanekaragaman secara metode (manhaj thariqah), corak (laun’) maupun pendekatan-

pendekatan (alwan) yang digunakan merupakan hal yang tidak dapat dihindari dalam sebuah karya 

tafsir hasil manusia yang tak pernah sempurna. 

Indonesia sebagai negara dengan penduduk muslim terbesar di dunia tentu memberikan 

andil yang besar terhadap perkembangan studi Islam, termasuk dalam studi Al-Qur’an. Dalam studi 

Al-Qur’an Indonesia banyak melahirkan karya-karya dalam tafsir Al-Qur’an. Lahirnya suatu tafsir 

dengan berbagai metodologi dan coraknya mengindikasikan bahwa setiap tafsir memiliki 

karakteristik yang berbeda-beda. 

Corak penafsiran Al-Qur’an tidak lepas dari perbedaan, kecenderungan, interest, motivasi 

mufassir, perbedaan misi yang diemban, perbedaan kedalaman (capacity) dan ragam ilmu yang 

dikuasai, perbedaan masa, lingkungan serta perbedaan situasi dan kondisi, dan sebagainya. 

Kesemuanya menimbulkan berbagai corak penafsiran yang berkembang menjadi aliran yang 

bermacam-macam dengan metode-metode yang berbeda-beda. 

 
Metode Penelitian 

Kajian dari peneltian ini menggunakan kajian literatur yang mana literatur yang diambil 

sesuai dengan pokok pembahasan dan di analisis secara mendalam sehingga dapat diambil 

kesimpulan dan temuan dalam penelitian. Literatur yang diambil baik dari buku, artikel jurnal baik 

nasional maupun internasional dan literatur lainnya (Hendriarto et al., 2021); (Nugraha et al., 2021); 

(Sudarmo et al., 2021); (Hutagaluh et al., 2020); (Aslan, 2017); (Aslan, 2019); (Aslan, 2016); (Aslan 

et al., 2020).  

 

Hasil dan Pembahasan  

Tafsir Ibn Kathir. Karya monumental Ibnu Kathir adalah salah satu tafsir Al-Qur'an yang 

paling terkenal. Dalam karyanya yang luas ini, Ibnu Kathir memberikan penjelasan ayat-ayat Al-

Qur'an dengan mengutip hadis-hadis, riwayat sejarah, dan pandangan ulama terdahulu. Karya ini 

telah menjadi referensi utama bagi para peneliti dan pengkaji Al-Qur'an. Al-Jalalayn, Tafsir Al-

Jalalayn adalah salah satu tafsir yang lebih ringkas dan sangat digunakan dalam dunia Islam. Karya 

ini ditulis oleh dua ulama besar, Jalaluddin As-Suyuti dan Jalaluddin Al-Mahalli. Tafsir ini 

menawarkan penafsiran yang jelas dan singkat tentang ayat-ayat Al-Qur'an. Tafsir Al-Mazhari, 

Tafsir Al-Mazhari karya Maulana Shah Waliullah Al-Dihlawi adalah karya penting dalam literatur 

tafsir India. Tafsir ini menggabungkan pemahaman tradisional Islam dengan konteks India pada 

zamannya, menjadikannya sumbangan berharga untuk pemahaman Al-Qur'an di dunia Muslim 

India. Approaches to the Quran: The Traditional and Modern Exegesis,  Buku karya Sheikh 

Farid Esack adalah pengantar yang sangat baik untuk memahami berbagai pendekatan dalam tafsir 

Al-Qur'an. Buku ini membahas perbedaan antara tafsir tradisional dan modern, memberikan 

wawasan mendalam tentang evolusi ilmu tafsir. The Study Quran: A New Translation and 

Commentary, Karya Seyyed Hossein Nasr adalah terjemahan Al-Qur'an lengkap dengan 

komentar tafsir yang mencakup berbagai perspektif. Ini adalah sumber yang berguna bagi mereka 

yang ingin mendapatkan pemahaman mendalam tentang Al-Qur'an dari berbagai sudut pandang. 

Tinjauan pustaka ini mencakup berbagai sumber yang mewakili tradisi tafsir Al-Qur'an dari 

berbagai zaman dan budaya. Sebagian besar karya-karya ini telah memberikan kontribusi signifikan 

163



321 
 

dalam mengembangkan pemahaman terhadap Al-Qur'an dan terus menjadi bahan rujukan penting 

dalam ilmu tafsir. 

 

Pengertian Tafsir, Ta’wil, dan Tarjamah 

Dari sudut pandang kebahasaan bahwa pengertian tafsir adalah al idhah (penjelasan) atau 

al- tabyin atau al-Bayan (keterangan/penjelasan). Dalam bahasa kamus tafsir berarti “al-Ibanah wa 

Kasyfu Mugdho” (menjelaskan dan membuka yang tertutup). Kata Tafsir berasal dari akar kata al-

Fasr, kemudian diubah menjadi bentuk taf’īl yakni menjadi kata al-tafsir. Kata al-Fasr berarti 

menyingkap sesuatu yang tertutup. Sedangkan kata al-tafsir berarti menyingkap sesuatu makna atau 

maksud lafal yang pelik/sulit. Atau dengan kata lain mengeluarkan makna yang tersimpan dalam 

ayat-ayat al-Qur’an. Menurut al-Raghib al- Ashfahaniy kata al-fasr dan al-safr adalah dua kata yang 

maknanya dan lafalnya berdekatan, Kata al-fasr menunjukan arti menzhahirkan (menampakkan) 

makna yang abstrak (ma’qul) sedangkan kata al-safr menunjukan arti secara riil yang langsung 

tampak pada penglihatan. Secara istilah tafsir adalah menerangkan (maksud) lafal yang sukar 

dipahami oleh pendengar dengan uraian yang lebih memperjelas pada maksudnya, baik dengan 

mengungkapkan uraian yang mempunyai petunjuk padanya melalui jalan dalalah. 

Zarkasyi juga mendefenisikan bahwa tafsir adalah “menerangkan al-Qur’an, menjelaskan 

maknanya serta menjelaskan apa yang sesungguhnya dikehendaki oleh nash, isyarat maupun 

rahasia-rahasianya yang terdalam”. Dengan demikian titik perhatian dalam rumusan inilah lafal 

yang sulit dipahami yang terdapat dalam rangkaian ayat-ayat al-Qur’an, sementara dalam rumusan 

Al-Zarkasyi yang dikutip oleh Rif’at Syauqi Nawawi dan Muhammad Ali Hasan adalah fungsi tafsir 

itu sendiri. Di dalam al-Qur’an kata tafsir diungkap hanya pada satu surah dan satu ayat yakni pada 

surah al-Furqan ayat 33. 

كَ بِمَثلَ   ِ إلَِّجِئۡنََٰ يأَۡتوُنكََ وَلَ  تفَۡسِيرًا وَأحَۡسَنَ بِٱلۡحَق   

Artinya: “Tidaklah orang-orang kafir itu datang kepadamu (membawa) sesuatu yang ganjil, 
melainkan Kami datangkan kepadamu suatu yang benar dan yang paling baik 
penjelasannya.” 

 
Dari segi terminologis, bermacam definisi dibuat oleh para ulama. Berikut ini beberapa 

diantaranya; 

1. Abu Hayyan 

Seperti dikemukakan Manna’ al-Qaththan, mengatakan Tafsir adalah ilmu yang 

membahas mengenai tata cara pengucapan lafal-lafal al-Qur’an, petunjuk-petunjuk, hukum-

hukumnya baik ketika berdiri sendiri maupun ketika tersusun dan makna makna yang diinginkan 

atasnya ketika dalam keadaan tersusun serta hal-hal lain yang melengkapinya. 

2. Badruddin al-Zarkasyi 

Tafsir adalah ilmu untuk memahami Kitabullah yang diturunkan kepada Nabi 

Muhammad SAW, menjelaskan makna-maknanya serta mengeluarkan hukum dan hikmahnya. 

3. Muhammad Abdul Adzim al-Zarqaniy 

Tafsir adalah ilmu yang membahas tentang al-Qur’an al-Karim dari segi dalalahnya yang 

berkaitan dengan pemahaman makna menurut yang dikehendaki oleh Allah sesuai dengan kadar 

kemampuan manusia biasa. 

 
Dari rumusan-rumusan pengertian tafsir di atas, maka ada beberapa unsur pokok dalam 

pengertian tafsir yang dapat dikemukakan, yaitu: 



3 

a. Pada hakekatnya, tafsir menjelaskan maksud ayat al-Qur’an yang sebagian besar masih dalam 

bentuk penjelasan global. 

b. Tujuannya adalah untuk memperjelas makna yang terkandung dalam al-Qur’an. 

c. Sarananya adalah agar al-Qur’an menjadi pedoman hidup manusia dan hidayah sebagai 

 tujuan diturunkan-Nya al-Qur’an. 

d. Sarana pendukung dalam menafsirkan al-Qur’an meliputi berbagai ilmu. 

e. Upaya menafsirkan al-Qur’an bukan untuk memastikan, bahwa secara pasti begitulah yang 

dikehendaki Allah dalam firmanNya. Namun pencarian makna itu hanya semata-mata untuk   

memperoleh kebenaran menurut kadar kemampuan manusia dengan segala keterbatasan  

ilmu yang dimiliki. 

 
Pengertian Ta’wil 

Menurut pendapat yang masyhur, kata ta’wil dari segi bahasa adalah sama dengan arti kata 

tafsir, yaitu menerangkan dan atau menjelaskan dengan pengertian kata ta’wil dapat mempunyai 

arti; 

a. Al-Ruju’ yang berarti kembali atau mengembalikan, yakni mengembalikan makna pada proporsi 

yang sesungguhnya. 

b. Al-Sarf yang berarti memalingkan, yakni memalingkan suatu lafal tertentu yang mempunyai sifat 

khusus dari makna lahir kemakna batin lafal itu, karena ada ketetapan dan keserasian dengan 

maksud yang dituju. 

c. Al-Siyasah yang berarti menyiasati, yakni dalam lafal tertentu atau kalimat-kalimat yang 

mempunyai sifat khusus memerlukan siasat yang jitu untuk menemukan maksudnya yang 

setepat-tepatnya. 

Jadi, takwil secara istilah adalah mengembalikan suatu pada maksud yang sebenarnya, yakni 

menerangkan apa yang dimaksudnya. Dan mentakwilkan al-Qur’an adalah membelokkan atau 

memalingkan lafal-lafal atau kalimat-kalimat yang ada dalam al-Qur’an dari makna lahirnya 

kemakna lainnya, sehingga dengan cara demikian pengertian yang diperoleh lebih cocok dan sesuai 

dengan jiwa ajaran al-Qur’an dan Sunnah Rasulullah SAW. 

Secara istilah pengertian takwil menurut beberapa para ‘ulama adalah sebagai berikut: 

a. Ahmad al-Maraghi, takwil ialah ayat yang memiliki kemungkinan sejumlah makna yang 

terkandung didalamnya, maka manakala dikemukakan makna demi makna kepada pendengar, 

ia menjadi sangsi dan bingung mana yang hendak dipilihnya. Karena itu ta’wil lebih banyak 

digunakan”. 

b. Muhammad Ali al-Shaibani, takwil adalah memandang kuat sebagian dari makna-makna 

tertentu yang terkandung di dalam ayat al-Qur’an dari sekian banyak kemungkinan makna yang 

ada. Dengan demikian menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an dapat berarti memalingkan lafal-lafal 

atau ayat-ayat al-Qur’an dari makna yang tersurat kepada makna yang tersirat dengan maksud 

mencari makna yang sesuai dengan ruh al-Qur’an dan Sunnah Rasulullah SAW. 

 
Pengertian Tarjamah 

Kata tarjamah dalam bahasa Arab meliputi berbagai makna, oleh karena itu pengertian yang 

dapat dijangkau secara etimologi oleh kata tarjamah antara lain meliputi: 

a. Menyampaikan pembicaraan kepada orang yang belum pernah menerimanya. Maksudnya 

adalah menyampaikan dan membumikan ajaran al-Qur’an kepada manusia yang belum pernah 

diterimanya. 



7 

b. Menjelaskan suatu kalam dengan bahasa kalam itu sendiri. Maka menafsirkan al-Qur’an dengan 

menggunakan bahasa Arab. 

c. Menjelaskan kalam dengan menggunakan bahasa selain kalam itu. Bahwa menafsirkan atau 

menjelaskan ajaran al Qur'an dalam berbagai bahasa Arab. 

d. Mengalihkan bahasa kalam dari satu bahasa ke bahasa lain atau diungkapkan dengan bahasa 

lain. 

 
Tarjamah dapat dibagi menjadi dua yakni tarjamah harfiyah, dan tarjamah tafsiriyah; 

Tarjamah harfiyah adalah memudahkan kata-kata dari suatu bahasa yang sinonim bahasa 

yang lain, dimana susunan kata yang menerjemahkan, demikian juga susunan bahasa yang 

menerjemahkan. Sedangkan Tarjamah tafsiriyah atau tarjamah ma'nawiyah, menjelaskan maksud 

kalimat (pembicaraan) dengan bahasa lain tanpa terikat oleh tartib (susunan) kalimat (kata-kata) 

aslinya atau tanpa mempertimbangkan susunannya. 

Muhammad Husain al-Dzahabiy yang dikutip Usman menyatakan bahwa tarjamah 

tafsiriyah adalah menjelaskan perkataan dan menerangkan maknanya dengan bahasa yang lain, 

tanpa memperhatikan tartib dan susunan bahasa aslinya, serta tanpa terikat sepenuhnya pada 

semua makna yang dimaksudnya. 

Adapun syarat-syarat terjamah harfiyah adalah sebagai berikut; 

a. Penarjamah hendaknya memahami benar persoalan yang ada dalam dua bahasa, baik bahasa 

pertama (yang ditarjamah) maupun bahasa kedua (yang digunakan menarjamah). 

b. Penerjemah benar-benar tahu tentang gaya bahasa dan pola-pola kalimat serta ciri khusus dari 

kedua Bahasa. 

c. Dalam hasil tarjamah terpenuhi dan tercermin semua makna dan maksud yang dikehendaki oleh 

bahasa pertama (yang diterjemah) dengan mantap. Wujud dan bentuk hasil terjamah itu 

hendaknya benar-benar lepas dari bahasa pertama, sehingga tidak ada lagi lafal atau kata dalam 

bahasa pertama itu yang masih melekat atau mengikat alam bahasa terjamah. 

 
Adapun syarat-syarat tarjamah tafsiriyah dan tarjamah ma'nawiyah adalah sebagai berikut: 

a. Terjamah harus dilakukan menurut persyaratan tafsir dengan bersumber pada hadis-hadis Nabi, 

ilmu Bahasa Arab dan prinsip-prinsip syariat dalam Islam. 

b. Penarjemah tidak berkecendrungan pada akidah yang justru berlawanan dengan akidah yang 

dibawa oleh al-Qur’an. 

c. Penerjemah merasakan benar secara mendalam mengenai dzauq (sense) dari kedua bahasa baik 

yang diterjemahkan dalam hal ini Al Qur'an, maupun bahasa terjemahannya, memahami 

rahasia-rahasia nya, mengerti segi persoalan, bentuk, gaya dan pola serta dalalah keduannya. 

d. Mula-mula dilakukan penulisan terhadap ayat al-Qur’an, setelah itu baru dilakukan penafsiran, 

selanjutnya dikemukakan tarjamah tafsiriyahnya, sehingga tidak muncul dugaan bahwa tarjamah 

itu sebagai tarjamah harfiyah al-Qur’an. 

 
Sejarah Ilmu Tafsir Al-Qur'an 

Ilmu tafsir tumbuh sejak zaman Rasulullah beserta para sahabatnya mentradisikan, 

mengartikan dan menafsirkan alQur’an setelah turunnya. Tradisi tersebut terus berlangsung hingga 

beliau wafat. Sejak itu perkembangan dan pertumbuhan tafsir seiring dengan keragaman yang 

mufassir miliki hingga pada bentuk yang kita saksikan pada saat ini. Muhammad Husain al-Dzahabi 

dalam kitab Tafsir Waal – Mufassirun membagi periodesasi tafsir al-Qur’an menjadi tiga periode, 



7 

yaitu tafsir alQur’an masa Nabi Muhammad dan Sahabat (klasik atau mutaqaddimin), tafsir masa 

al-Qur’an masa Tabi’in (mutaakhirin), dan masa tafsir masa al-Qur’an kodifikasi atau periode baru 

(al Tafsir Fi Ushur al-Tadwin). 

Adapun sejarah perkembangan tafsir al-Qur’an, sebagai berikut: 

1. Masa Nabi Muhammad SAW 

Pada masa hidup Nabi Muhammad kebutuhan tafsir belumlah begitu dirasakan, sebab 

apabila para sahabat tidak memahami suatu ayat, mereka langsung menanyakan kepada 

Rasulullah. Dalam hal ini, Rasulullah selalu memberikan jawaban yang memuaskan, dan Nabi 

Muhammad disini berfungsi sebagai mubayyin (penjelas). Semua persoalan terutama 

menyangkut pemahaman al-Qur’an dikembalikan kepada Nabi Muhammad, persoalan apapun 

yang muncul tempo itu senantiasa mendapat jawaban dengan cepat dan tepat. Oleh karena itu 

wajar apabila para sahabat bertanya kepada Nabi Muhammad tentang ayat alQur’an, dan beliau 

memberikan jawaban dan tafsirnya, namun jawaban dan tafsirnya bukan berdasarkan fikirannya 

sendiri, tetapi menurut wahyu dari Allah. Beliau menanyakan kepada malaikat Jibril dan malaikat 

Jibrilpun menanyakan kepada Allah SWT. Karena itulah, Allah adalah pihak pertama yang 

menafsirkan alQur’an, sebab Allah yang menurunkan al-Qur’an dan Allah lah yang mengetahui 

maksud firman-Nya. Karena Allah adalah Shahibul Qoul (yang berfirman). 

Tafsir masa Nabi Muhammad dan masa awal pertumbuhan Islam di susun secara pendek-

pendek dan tampak ringkas, karena penguasaan bahasa Arab yang murni pada saat itu cukup 

untuk memahami gaya dan susunan kalimat al-Qur’an, setelah masa Nabi Muhammad 

penguasaan bahasa Arab mulai mengalami peningkatan dan beraneka ragam, karena akibat 

percampuran bahasa Arab dengan bahasa lain. 

Setiap kali Nabi Muhammad menerima al-Qur’an, beliau kemudian menyampaikan 

kepada para sahabat, disamping itu beliau menganjurkan kepada para sahabat untuk 

menyampaikan kepada sahabat lain yang belum mendengarnya, terutama kepada keluarga, 

masyarakat luar yang telah memeluk Islam. Begitu juga sama halnya ketika para sahabat 

menerima tafsir dari Nabi Muhammad, para sahabat kemudian menyampaikan kepada anggota 

keluarga dan masyarakat luar yang telah memeluk Islam, maka tradisi seperti ini dinamakan 

dengan tradisi Oral. Melalui cara tersebutlah yang ditempuh oleh Nabi Muhammad, maka 

semua ayat dan seluruh ajaran yang terkandung di dalamnya dapat diketahui dan diamalkan oleh 

para sahabat, meskipun tidak semua sahabat menerima langsung dari Nabi Muhammad. 

Berdasarkan sejarah perkembangan tafsir pada masa Nabi Muhammad, Nabi Muhammad 

memiliki sumber dalam menafsirkan al-Qur’an, seperti berikut: 

a. Al-Qur’an dengan al-Qur’an 

Al-Qur’an itu sebagaimana diketahui sebagian ayatnya merupakan tafsiran ayat yang 

lain. Yang dimaksud yaitu bahwa sesuatu yang disebutkan secara ringkas disuatu ayat dan 

diuraikan di ayat yang lain. Suatu ketentuan yang berbentuk mujmal (global) mengenai suatu 

masalah, kemudian dalam topik yang lain dengan suatu ayat yang bersifat takhsish (khusus), 

suatu ayat yang mutlaq kemudian di ayat yang lain bersifat muqayyad (terbatas). Berdasarkan 

hal ini, maka bagi mufassir yang hendak menafsirkan al-Qur’an terlebih dahulu melihat 

dalam al-Qur’an itu sendiri. 

b. Al-Qu’an dengan Hadits 

Jenis yang kedua yaitu al-Qur’an dengan hadits, baik hadits Qudsi maupun hadits 

Nabawi merupakan pendamping al-Qur’an, sebagai sumber ajaran Islam setelah al-Qur’an, 

hadits memiliki peran yang sangat penting dalam kaitannya dengan al-Qur’an. Sebab, Nabi 



7 

Muhammad setelah menerima wahyu kemudian menjelaskan kandungannya kepada para 

sahabat. Penjelasan tersebut tidak sedikit yang kelak terkodifikasi menjadi hadits, karena itu 

dalam menafsirkan ayat, para mufassir pun akan merujuk pada hadis. 

2. Masa Sahabat

Pasca wafatnya Nabi Muhammad, proses penafsiran berlanjut pada generasi sahabat, 

mempelajari tafsir bagi para sahabat tidaklah mengalami kesulitan, karena mereka menerima 

langsung dari Shahib a l – Risalah (pemilik tuntunan), mereka mudah memahami al-Qur’an, 

karena dalam bahasa mereka sendiri dan karena suasana turunnya ayat dapat mereka saksikan. 

Setelah Nabi Muhammad wafat, kemudian para sahabat dalam menafsirkan al-Qur’an 

dengan menggunakan ijtihad. Namun tidak semua sahabat melakukan ijtihad, hanya 

dilaksanakan oleh para sahabat yang kapasitas keilmuannya maupun militansinya mumpuni. 

Sumber dan Metode Tafsir Masa Sahabat terdiri dari Al-Qur’an dengan al-Qur’an, Al-

Qur’an dengan Hadits, Ijtihad atau Akal. 

3. Masa Tabi’in 

Periode selanjutnya yaitu perkembangan tafsir pada masa tabi’in yang dimulai sejak 

berakhirnya tafsir masa sahabat. Tafsir pada masa sahabat dianggap berakhir dengan wafatnya 

tokoh tokoh mufassir sahabat yang dulunya menjadi guru para tabi’in dan digantikan dengan 

tafsir para tabi’in. Penafsiran Nabi Muhammad dan para sahabat tidak mencakup semua ayat al 

Qur'an dan hanya menafsirkan bagian-bagian al-Qur’an yang sulit dipahami orang pada masa 

tersebut, menjadikannya muncul problem baru, yakni bertambahnya persoalan yang baru. 

Pengaruh utama yang melatar belakangi dalam perkembangan tafsir pada masa tabi’in 

yaitu ketika wilayah kekuasaan Islam semakin meluas, ketika ekspansi Islam yang semakin 

meluas, maka hal itu mendorong tokoh-tokoh sahabat berpindah ke daerah-daerah dan masing-

masing membawa ilmu, dari tangan inilah kemudian para tabi’in sebagai murid dari para sahabat 

menimba ilmu. Sebagai hasil nyata dari penaklukan para tentara Islam ke wilayah atau negara 

sekitarnya para sahabat pun banyak yang berpindah ke wilayah baru yang ditaklukkan, termasuk 

juga sahabat yang ahli dalam bidang tafsir al-Qur’an. Di wilayah baru, para ahli tafsir kalangan 

sahabat banyak yang mendirikan madrasah-madrasah tafsir. Dari situlah kajian tafsir al Qur'an 

mulai mengalami perkembangan yang sangat pesat di kalangan generasi setelah sahabat yakni 

kalangan tabi’in. Madrasah yang didirikan oleh para sahabat itu pun kemudian banyak yang 

menyebar ke wilayah-wilayah lain. 

Dari madrasah-madrasah sahabat itu terhimpunlah tafsir bi al – ma’tsur (tafsir atsary) 

yang sebagainnya disandarkan pada Nabi, sedangkan kebanyakannya disandarkan pada sahabat, 

seperti Ibnu Abbas dan Ibnu Mas’ud, akan tetapi himpunan tafsir tersebut banyak dicampuri 

oleh israiliyyat yang dapat merusak tafsir yang benar, atau memalingkan dari makna sebenarnya. 

Tatacara para sahabat mentransfer dalam menafsirkan alQur’an dengan cara talaqqi (mengajari 

secara langsung) seperti halnya mempelajari hadits. 

a. Sumber dan Metode di Masa Tabi’in 

Para mufassir di kalangan tabi’in berpegang teguh pada kitabullah dan sumber-sumber 

lain sebagai rujukan bagi tafsir mereka tentang kitabullah. Sumber-sumbernya yaitu: 

1) Ayat al-Qur’an yang menjadi penafsir bagi ayat yang lain yang masih universal. 

2) Hadits Nabi Muhammad baik berupa perkataan, perbuatan dan taqrir (persetujuan). 

3) Semua informasi yang didengar oleh tabi’in dari Nabi Muhammad dan para sahabat. 

4) Menerima dari ahli kitab, selama keterangan tersebut tidak bertentangan dengan al-Qur’an. 



10 

5) Hasil perenungan dan ijtihad dan pemikiran mereka atas alQur’an sebagaimana yang telah 

dilakukan oleh para sahabat. 

 
Metode yang dipakai para tabi’in sama dengan yang dipakai oleh para sahabat. Hanya 

saja di kalangan tabi’in sudah mulai dimasuki oleh israiliyyat, Meskipun israiliyat banyak 

diwarnai oleh kalangan Yahudi, kaum Nasrani juga turut ambil bagian dalam konstelasi 

penafsiran versi israiliyat ini. Hanya saja dalam hal ini kaum Yahudi lebih populer dan 

dominan. Karena kaum Yahudi lebih diidentikkan lantaran banyak di antara mereka yang 

akhirnya masuk Islam. Di samping karena kaum Yahudi lebih lama berinteraksi dengan umat 

Islam. Terlebih itu banyak terjadi pemotongan sanad dan pemalsuan hadits. Dan kemudian 

metode ijtihad masih digunakan pada masa tabi’in berdasarkan latar belakang, yaitu: Pertama, 

karena penafsiran yang dilakukan oleh para sahabat belum mencakup semua ayat al-Qur’an.  

Kedua, jauhnya sebagian tempat mereka dari pusat studi hadits, sehingga ketika tidak 

mendapatkan hadits atau qaul sahabat, mereka menggunakan ra’yu untuk berijtihad dalam 

memahami al-Qur’an. Bahkan mereka bergerilya ke berbagai wilayah, sehingga berdampak 

pada corak tafsir yang berbeda. 

b. Nilai Tafsir Tabi’in

Sehubungan dengan hasil ijtihad tabi’in, ulama memberikan penilaian mengenai hal 

tersebut: 

1) Apabila penafsiran tabi’in mencakup asbab al-nuzul dan hal-hal yang ghaib, memiliki 

kekuatan hukum marfu, seperti tafsir Mujahid. 

2) Apabila penafsiran tabi’in merujuk pada Ahli Kitab, hukumnya seperti penafsiran israiliyat 

(maksudnya hadits israiliyat). 

3) Apa yang disepakati oleh tabi’in dapat menjadi hujjah. 

4) Jika terdapat perbedaan pendapat, pendapat yang satu tidak dapat mengalahkan pendapat 

lainnya. 

5) Jika tafsir tabi’in tidak ada yang menentang, tafsir ini lebih rendah daripada tafsir sahabat. 

Akan tetapi, nilainya lebih berharga apabila dibandingkan dengan tafsir generasi setelah 

mereka. 

c. Karakteristik Tafsir Tabi’in 

Pada masa ini, corak tafsir bi al-riwayah masih mendominasi, karena para tabi’in 

meriwayatkan tafsir dari para sahabat sebagaimana juga para sahabat mendapatkan riwayat 

dari Nabi Muhammad. Meskipun sudah muncul ra’yu dalam menafsirkan al-Qur’an, tetapi 

unsur periwayatan lebih dominan. Adapun karakteristik tafsir pada masa tabi’in secara 

ringkas dapat disimpulkan seperti berikut; 

1) Pada masa ini, tafsir belum juga dikodifikasi secara tersendiri. 

2) Tradisi tafsir juga masih bersifat hafalan melalui periwyatan. 

3) Tafsir sudah mulai dimasuki oleh cerita israiliyyat, karena keinginan sebagian tabi’in untuk 

mencari penjelasan secara detail mengenai unsur cerita dan berita dalam al-Qur’an. 

4) Sudah mulai banyak perbedaan pendapat antara penafsiran para tabi’in dengan para 

sahabat. 

5) Tafsir mereka senantiasa dipengaruhi oleh kajian-kajian dan riwayat-riwayat menurut 

corak yang khusus identitas dengan tempat belajar masing-masing. 

6) Di masa tabi’in mulai timbul kontroversi-kontroversi dan perselisihan pendapat seputar 

tafsir ayat-ayat yang berkaitan dengan perkara akidah. 



12 

 
Tokoh dan Aliran Mekkah  

Secara garis besar tokoh dan aliran tafsir pada masa tabi’in dapat dikategorikan menjadi tiga 

sesuai dengan tempatnya, seperti sebagai berikut: 

Tokoh dan Aliran Mekkah Aliran ini didirikan oleh murid dari ‘Abd Allah bin Abbas, 

seperti; Said bin Jubair, ‘Atha bin Abi Rabbah, Ikrimah Maula Ibnu Abbas dan Thawus bin Kisan 

Al-Yamani. Mereka semua merupakan maula (hamba sahaya yang telah dibebaskan). Aliran ini 

berawal dari keberadaan Ibnu Abbas sebagai guru tafsir yang berada di Mekkah yang mengajar 

tafsir pada sahabat. 

 
Tokoh dan Aliran Madinah 

Aliran ini dipelopori oleh Ubay bin Ka’ab yang didukung oleh sahabat-sahabat yang lain 

berada di Madinah dan kemudian dilanjutkan oleh tabi’in Madinah seperti Abu Aliyah, Zaid bin 

Tsabit, Zaid bin Aslam Dan Muhammad bin Ka’ab al-Qurazi. Aliran tafsir Madinah muncul karena 

banyaknya sahabat yang menetap di Madinah. Pada aliran tafsir Madinah telah ada sistem penulisan 

pada naskah-naskah dari Ubay bin Ka’ab melalui Abu Aliyah dari Rabi Abu Ja’far al-Razy. Dengan 

demikian penafsiran pada masa Madinah sudah timbul tafsir bi al-Ra’yi. 

 
Tokoh dan Aliran Iraq 

Aliran Iraq ini dipelopori oleh Abd ‘Allah ibn Mas’ud (dipandang oleh para ulama sebagai 

cikal bakal aliran bi al-Ra’yi) dan dilindungi oleh Gubernur Iraq. Berawal dari perintah Khalifah 

Umar menunjuk Ammar bin Yasir sebagai Gubernur di Kuffah dari Ibnu Mas’ud sebagai ulama di 

Kuffah, penafsiran ini akhirnya banyak diikuti di Iraq. 

Masa Tabi'IN Al-Tabi'in atau Masa Pembukuan Tafsir 

Generasi Tabi’i al-Tabi’in (generasi ketiga kaum muslimin) meneruskan ilmu yang mereka 

terima dari para Tabi’in. Mereka mengumpulkan semua pendapat dan penafsiran al-Qur’an yang 

dikemukakan oleh para ‘ulama terdahulu, kemudian mereka terangkan kedalam kitab-kitab tafsir. 

Seperti yang dikemukakan oleh Sufyan bin Uyainah, Rauh bin ‘Ubadah al-Basri, ‘Abd alRazzaq bin 

Hammam, Adam bin Abu Iyas. Tafsir golongan ini sedikitpun tidak ada yang sampai pada kita, 

yang kita terima hanyalah nukilan-nukilan yang dinisbatkan kepada mereka, seperti termuat dalam 

kitab-kitab tafsir bi al-Ma’tsur.

Secara epistemologi, telah terjadi pergeseran mengenai rujukan penafsiran antara sahabat 

dengan tabi’in dan tabi’i altabi’in. Jika pada masa sahabat, mereka tidak begitu tertarik dengan 

menggunakan israiliyyat dari para ahli kitab, maka tidak demikian halnya pada masa tabi’in dan 

tabi’i al-tabi’in yang sudah mulai banyak menggunakan referensi israiliyyat sebagai penafsiran, 

terutama penafsiran ayat-ayat yang berupa kisah dimana al-Qur’an hanya menceritakan secara 

global. Faktor utama pengaruh adanya kisah israiliyyat dalam tafsir pada masa tabi’in dan tabi’i al-

tabi’in yaitu adalah banyaknya ahli kitab yang masuk Islam dan para tabi’in ingin mendalami 

informasi dengan detail mengenai kisah-kisah yang masih global dari mereka. 

Adapun pergeseran yang terjadi, mulai dari masa sahabat ke tabi’in tersebut, namun yang 

jelas tradisi penafsiran al-Qur’an itu tetap tumbuh dan berkembang sampai dengan pada tahun 150 

H dengan berakhirnya masa tabi’in yang kemudian dilanjutkan dengan tabi’i al-tabi’in. Karena pada 

masa Nabi, sahabat, tabi’in merupakan masa dimana penafsiran pada awal dan pertumbuhan dan 

pembentukan tafsir, maka menurut hemat penulis, masa tersebut dinamakan dengan masa formatif 

atau dengan bahasa lain disebut dengan masa pembentukan. 



13 

Meskipun demikian, al-Qur’an justru masih terbuka secara luas untuk ditafsirkan dan 

belum banyak klaim-klaim kufr terhadap orang yang menfsirkan secara berbeda dari mainstream 

pemikiran yang ada, kecuali beberapa saja yang terjadi pada masa tabi’in. 

Tafsir-tafsir yang muncul pada masa formatif-klasik ini masih sangat kental dengan nalar 

bayani dan bersifat deduktif, dimana teks al-Qur’an menjadi penafsiran dasar dan bahasa menjadi 

perangkat analisisnya. Itulah sebabnya menurut Nashr Hamid Abu Zaid sering menyebut bahwa 

peradaban Arab identik dengan peradaban teks, dengan kata lain, mereka lebih suka menggunakan 

“nalar langit” (deduktif) daripada “nalar bumi” (induktif). 

Masa pembukuan dimulai pada akhir dinasti Bani Umayah dan awal dinasti Abbasiyah. 

Dalam hal ini hadits mendapat prioritas utama pembukuannya meliputi berbagai bab, sedang tafsir 

hanya merupakan salah satu dari sekian banyak bab yang dicakupnya. Pada masa ini belum 

dipisahkan secara khusus yang hanya memuat tafsir surat demi surat daan ayat demi ayat dari awal 

al-Qur’an sampai akhir. 

Perhatian segolongan ulama terhadap periwayatan tafsir yang dinisbahkan pada Nabi 

Muhammad, sahabat atau tabi’in sangat besar disamping perhatian terhadap hadits. Dan adapun 

tokoh-tokohnya yang sudah disebutkan diatas. Sesudah golongan ini, kemudian datanglah generasi 

berikutnya yang menulis tafsir secara khusus dan independent serta menjadikannya sebagai ilmu 

yang berdiri sendiri dan terpisah sendiri. Mereka menfsirkan alQur’an sesuai dengan sistematika 

tertib al-Qur’an.

Tafsir di masa ini memuat riwayat-riwayat yang disandarkan kepada Nabi Muhammad, 

sahabat, tabi’in dan tabi’i al-tabi’in dan terkaadang disertai pentarjih -an terhadap 

pendapatpendapat yang diriwayatkan dan penyimpulan ( istinbath ) sejumlah penjelasan 

kedudukan kata ( i’rob ) jika diperlukan, sebagaimana yang dilakukan oleh Ibnu Jarrir Al-Thabari. 

Ilmu semakin berkembang pesat, pembukuannya mencapai kesempurnaan, cabang-

cabangnya bermunculan, perbedaan pendapat terus meningkat, masalah-masalah ‚ kalam’ semakin 

berkobar, fanatisme madzhab menjadi serius dan ilmu-ilmu filsafat bercorak rasional 

bercampurbaur dengan ilmu-ilmu naqli serta setiap golongan berupaya mendukung madzhabnya 

masingmasing. Ini semua menyebabkan tafsir ternoda polusi udara tidak sehat. Sehingga mufassir 

dalam menafsirkan al-Qur’an berpegang teguh pada pemahaman pribadi dan mengarah ke berbagai 

kecenderungan. 

 
Masa Kontemporer 

Pada masa ini dapat dikatakan dimulai pada akhir abad ke-19 sampai saat ini dan 

mendatang. Penganut agama Islam setelah sekian lama ditindas dan dijajah oleh bangsa Barat telah 

mulai bangkit kembali. Di mana-mana umat Islam telah merasakan agama mereka dihinakan dan 

menjadi alat permainan serta kebudayaan mereka telah dirusak dan dinodai. 

Maka terkenallah periode modernisasi Islam yang antara lain dilakukan di Mesir oleh Jamal 

al-Din al-Afghani (1254-1315 H/1838-1897 M), Syekh Muhammad Abduh (1265-1323 

H/18491905 M) dan Muhammad Rasyid Ridho (1282-1354 H/1865-1935 M). Dua orang yang 

disebutkan terakhir yakni Syekh Muhammad Abduh dan Muhammad Rasyid Ridho, berhasil 

menafsirkan alQur’an dengan nama kitabnya yaitu tafsir al-Qur’an al-Hakim atau dikenal dengan 

sebutan tafsir al-Manar. Kesungguhan tafsir ini diakui banyak orang dan memiliki pengaruh yang 

cukup besar bagi perkembangan tafsir baik bagi kitab-kitab tafsir yang semasa dengannya dan 

terutama bagi kitab-kitab tafsir yang terbit setelahnya hingga sekarang. Cikal bakal tafsir al-Qur’an 



14 

yang lahir pada abad ke-20 dan 21 banyak yang mendapat inspirasi dari tafsir al – Manar, diantara 

contohnya ialah tafsir al-Maraghi, tafsiral Qasimi dan tafsir al – Jawahir karya Thantawi Jauhari.

Dalam pada itu bersamaan dengan upaya pembaruan Islam dan gerakan penafsiran al-

Qur’an di Mesir dan negara-negara lainnya, para ilmuan muslim di Indonesia juga melakukan 

gerakan penerjemahan dan penafsiran al-Qur’an ke dalam bahasa Indonesia. Diantaranya yang 

tergolong ke dalam tafsir yang berekualitas dan monumental adalah al-Qur’an dan tafsirnya yang 

diterbitkan oleh Kementrian Agama Republik Indonesia dan tafsir al-Azhar karya Prof. Dr. Buya 

HAMKA (1908-1981). 

Awal pertumbuhan dan perkembangan keilmuan agama Islam lebih khususnya tafsir yaitu 

berasal dari al-Azhar Mesir, karena al-Azhar adalah lembaga pendidikan Islam tertua yang menjadi 

pusat dunia yang pada awal mula berdirinya dari Masjid dibawah kekuasaan 4 dinasti, yaitu Dinasti 

Fathimiyah (361-567 H/972-1171 M), Dinasti Ayyubiyah (567-648 H/1171-1250 M), Dinasti 

Mamalik (648-922 H/1250-1517 M) dan Dinasti Utsmaniyah (923-1213 H/ 1517-1798 M). 

Perkembangan karya tafsir al-Qur’an yang berada di Indonesia terbagi menjadi dua. Yaitu, 

tafsir al-Qur’an kalangan pesantren (nonformal), dan kalangan akademis (formal).  

Satu hal yang penting yang layak dicatat ialah bahwa gerakan penafsiran al-Qur’an sebelum 

masa kontemporer, hampir semua kitab-kitab tafsir ditulis oleh orang-orang muslim 

berkebangsaan Arab dan berbahasa Arab. Kemudian semakin berkembangnya keilmuan zaman 

sekarang, geliat para pelajar Indonesiapun ikut andil dalam kegiatan menafsirkan al-Qur’an dengan 

berbahasa Indonesia. 

 
Syarat-Syarat Mufassir 

Untuk menjadi mufassir Alquran tidak cukup berbekal satu keilmuan saja misalnya ilmu 

bayan (ilmu bahasa). Namun, ada beberapa pra syarat yang harus ditempuh sehingga ia memiliki 

otoritas keilmuan yang jelas dan bersanad. Dalam hal ini Ibnu Abbas, Imam Mujahid, dan Abu 

Darda menegaskan betapa pentingnya mengusai ilmu tafsir bagi setiap pribadi muslim. Tentu 

pernyataan ini tidak lepas dari peran mufassir yang senantiasa berupaya menghimpun penjelasan 

makna al-Quran ke arah yang lebih luas.

Dalam penjelasan kitab klasik menyebutkan cukup banyak syarat serta adab yang harus 

dimiliki seorang mufassir. Dalam kitab al-Kasysyaf misalnya, Imam Zamakhsyari menulis bahwa 

seorang mufassir harus memiliki kejujuran, lapang dada, berjiwa sadar, bertekat keras, senantiasa 

tajam memandang setiap persoalan, tidak berhati keras atau berprangai kasar, serta memiliki kehati-

hatian dalam menghadapi setiap isyarat dari nas al-Qur’an. Muhammad Husain al-Dzahabi dalam 

kitab Tafsir al-Mufassirun turut menjelaskan, bahwa sikap mental yang harus dimiliki seorang 

mufassir adalah: 

1) Tidak asal menafsirkan al-Qur’an tanpa menguasai ilmu bahasa Arab, dasar-dasar syariat 

yang benar, dan segala aspek keilmuan yang diperlukan. 

2) Tidak memaksakan penafsiran sehingga melebihi batas makna yang menjadi hak prerogati 

Allah. Misal dalam kasus ayat mutasyabihat. 

3) Mampu mengendalikan hawa nafsu, senantiasa memelihara prasangka yang baik dan 

berakhlak terpuji. 

4) Tidak mengarahkan penafsiran kepada madzhab yang rusak. 

5) Menafsirkan berdasarkan dalil yang kuat.

 



16 

Secara universal ada tiga disiplin ilmu yang harus dikuasai oleh seorang mufassir, 

diantaranya adalah: ilmu bahasa Arab, ‘ulumul qur’an dan ‘ulumul hadist. Namun Imam as-Suyuti 

dalam al-Itqan fi ‘Ulumul al-Qur’an menjabarkan beberapa ilmu yang harus dikuasai mufassir jika 

dipeta-kan akan terbagi sebagaimana berikut: 

1) Menguasai ilmu bahasa agar mampu memahami pembendaaraan kata dalam al-Quran. 

2) Memiliki pemahaman terhadap ilmu nahwu agar mengetahui perubahan ikrabnya. 

3) Memahami ilmu sharaf atau tashrif secara mendalam untuk mengetahui bentuk kata. 

4) Mengerti ilmu etimologi untuk mengetahui asal-usul kata 

5) Memiliki pemahaman ilmu balaghoh dengan muatan aspeknya, baik ilmu bayan, badi’ dan 

ilmu ma’ani. 

6) Mampu memahami ilmu qira’at untuk mengetahui ragam cara melafalkan al-Quran sesuai 

dengan periwayatannya. 

7) Mengetahui ilmu ushuluddin, yakni kaidah yang berhubungan dengan keimanan dan sifat-

sifat Allah. 

8) Memahami ilmu ushul fiqh untuk mengistinbatskan hukum hukum syara’ dari dalil yang 

jelas. 

9) Memiliki pemahaman terhadap ilmu asbabun nuzul guna mengetahui sebab turunnya ayat. 

10) Memahami ilmu nasikh mansukh untuk mengetahui ayat atau hukum yang dihapus. 

11) Mendalami ilmu hadis sebagai keterangan ayat alquran 

12) Memahami ilmu mauhibah, yakni pengetahuan yang diberikan Allah secara langsung 

kepada seseorang yang mengamalkan ilmunya.

 
Dari penjelasan diatas, sangat terlihat bahwa beberapa ulama berijtihad untuk saling 

melengkapi pendapat terkait syarat-syarat menjadi mufassir. Dengan mengetahui syarat-syarat 

menajadi mufassir maka dapat diketahui bahwa para mufassir yang ada tidak menafsirkan Al-Quran 

dengan asal tafsir atau dengan pendapatnya sendiri. Dan dengan hal ini setiap muslim akan lebih 

berhati-hati dalam meneliti atau para pengkaji al-Quran. Wallahu A’lam. 

 
Kode Etik Mufassir 

Pepatah Arab mengatakan qimatul mar’i akhlaquh, nilai seseorang terletak pada budi 

pekertinya. Setinggi apapun derajat keilmuan seseorang jika tidak dihiasi dengan budi pekerti yang 

luhur nilainya akan rendah di mata masyarakat, lebih-lebih di hadapan Sang Pencipta. 

Misi risalah Nabi Muhammad Saw juga tidak terlepas dari akhlak mulia. Al-Qur’an sebagai 

rujukan umat Islam memiliki kandungan yang secara global memiliki tiga kategori. 1) Bersifat 

i’tiqadiyah, sesuatu yang berhubungan dengan ideologi dan sistem kepercayaan. 2) Bersifat 

‘amaliyah, sesuatu yang berhubungan dengan perilaku dan interaksi, baik dengan Tuhan, sesama 

manusia, dan alam beserta makhluk lain. 3) Bersifat khuluqiyah, sesuatu yang berhubungan 

dengan etika dan tatakrama. Al-Qur’an sendiri memberikan porsi etika dan akhlak dalam 

pembagian globalnya. Hal ini menunjukkan perhatian Islam yang sangat tinggi dan urgensitas 

akhlak dalam semua aspek kehidupan. 

Oleh sebab itu, seorang mufasir yang akan selalu bergaul, bersinggungan dan memfokuskan 

objek kajiannya terhadap Kitab Suci sangat laik jika harus mematuhi etika-etika tertentu sebagai 

karakter yang menghiasi perangai dan perilakunya. Ulama’ memberikan beberapa kode etik bagi 

seorang mufasir dalam menjalankan profesinya sebagai figur yang hendak menyelami mutiara 

makna yang terkandung dalam Kalam Ilahi sebagaimana berikut: 



17 

1. Didasari niat dan tujuan yang baik. Sesungguhnya setiap perbuatan tergantung pada niatnya. 

Lebih-lebih aktifitas mentafsir harus mempunyai niat untuk menyebarkan kebaikan demi 

kemaslahatan agama, karena tafsir menjadi media umat Islam untuk memahami kandungan Al-

Qur’an. Harus bersih dari tujuan-tujuan duniawi agar mendapat bimbingan menuju kebenaran. 

2. Berbudi pekerti yang luhur. Seorang mufasir berposisi layaknya pendidik (muaddib). Pendidikan 

tidak akan meresap pada jiwa peserta didik kecuali dari seorang pendidik yang mampu 

memberikan suri tauladan yang baik dan keagungan budi pekertinya. Ketidak-selarasan antara 

ucapan dan perbuatan akan memalingkan peserta didik dari apa yang dipelajari dan dibaca, 

sehingga membekas dalam alam pikirannya.

3. Mempunyai latar belakang atau track record yang baik. Profil figur seorang mufasir akan 

menjadi acuan, panutan, dan tolak ukur kapabelitas kedalaman ilmunya dalam persoalan agama. 

Tidak sedikit para pencari ilmu yang enggan menimba ilmu dari seseorang yang memiliki latar 

belakang kurang baik, meskipun keilmuannya diakui. 

4. Sangat hati-hati dan teliti dalam mengutip sebuah riwayat, sehingga terhindar dari kekeliruan 

dan terbebas dari merubah teks. 

5. Memiliki sifat rendah diri (tawadlu’). 

6. Menjaga prestise dan harga diri. Seorang mufasir harus berwibawa dan menghindari hal-hal yang 

jelek dan hina, semisal mengejar jabatan tertentu. 

7. Lantang menyuarakan kebenaran, meskipun dirasa pahit dan tidak mengenakkan. 

8. Menjaga ucapan, tidak banyak bicara, kecuali hal-hal yang penting dan bermanfaat. Cara duduk, 

berjalan, dan diam tampak berwibawa. 

9. Menyajikan pemikiran dan perenungan yang runtut. 

10. Mengutamakan mufasir-mufasir terdahulu serta menganjurkan untuk membaca karya-karya 

mereka. 

11. Menyajikan metode tafsir secara tertib dan berurutan. Misalnya, diawali dengan menyebutkan 

asbabun nuzul, mengurai arti kata perkata, menjelaskan susunan kalimat, aspek balaghah, lalu 

menarasikan makna kalimat secara global, menghubungkan dengan konteks realitas kehidupan, 

lalu menggali kandungan makna dan hukum. 

 
Metode-Metode Tafsir Qur’an 

Metodologi Tafsir Al-Qur’an dibagi menjadi empat macam, yaitu metode Tahlili, metode 

Ijmali, metode Muqarin, dan metode Maudhu’i. Berikut penjelasan empat metodologi Tafsir Al-

Qur’an: 

1. Metode Tahlili (Analitik) 

Metode ini adalah yang paling tua dan paling sering digunakan. Menurut Muhammad 

Baqir ash-Shadr, metode ini dsebut sebagai metode tajzi’i, adalah metode yang mufassir-nya 

berusaha menjelaskan kandungan ayat-ayat Al-Qur’an dari berbagai seginya dengan 

memperhatikan runtutan ayat Al-Qur’an sebagaimana tercantum dalam Al-Qur’an. Tafsir ini 

dilakukan secara berurutan ayat demi ayat kemudian surat demi surat dari awal hingga akhir 

sesuai dengan susunan Al-Qur’an. Dia menjelaskan kosakata dan lafazh, menjelaskan arti yang 

dikehendaki, sasaran yang dituju dan kandungan ayat, yaitu unsur-unsur i’jaz, balaghah, dan 

keindahan susunan kalimat, menjelaskan apa yang dapat diambil dari ayat yaitu hukum fiqih, 

dalil syar’i, arti secara bahasa, norma-norma akhlak dan lain sebagainya. 

Menurut Malik bin Nabi, tujuan utama ulama menafsirkan Al-Qur’an dengan metode ini 

adalah untuk meletakkan dasar-dasar rasional bagi pemahaman akan kemukjizatan Al-Qur’an, 



19 

sesuatu yang dirasa bukan menjadi kebutuhan mendesak bagi umat Islam dewasa ini. Karena 

itu perlu pengembangan metode penafsiran karena metode ini menghasilkan gagasan yang 

beraneka ragam dan terpisah-pisah. Kelemahan lain dari metode ini adalah bahwa bahasan-

bahasannya amat teoretis, tidak sepenuhnya mengacu kepada persoalan-persoalan khusus yang 

mereka alami dalam masyarakat mereka, sehingga mengesankan bahwa uraian itulah yang 

merupakan pandangan Al-Qur’an untuk setiap waktu dan tempat. Hal ini dirasa terlalu 

“mengikat” generasi berikutnya. 

2. Metode Ijmali (Global) 

Metode ini adalah berusaha menafsirkan Al-Qur’an secara singkat dan global, dengan 

menjelaskan makna yang dimaksud tiap kalimat dengan bahasa yang ringkas sehingga mudah 

dipahami. Urutan penafsiran sama dengan metode tahlili namun memiliki perbedaan dalam hal 

penjelasan yang singkat dan tidak panjang lebar. 

Keistimewaan tafsir ini ada pada kemudahannya sehingga dapat dikonsumsi oleh lapisan 

dan tingkatan kaum muslimin secara merata. Sedangkan kelemahannya ada pada penjelasannya 

yang terlalu ringkas sehingga tidak dapat menguak makna ayat yang luas dan tidak dapat 

menyelesaikan masalah secara tuntas. 

3. Metode Muqarin 

Tafsir ini menggunakan metode perbandingan antara ayat dengan ayat, atau ayat dengan 

hadits, atau antara pendapat-pendapat para ulama tafsir dengan menonjolkan perbedaan 

tertentu dari objek yang diperbandingkan itu. 

4. Metode Maudhu’i (Tematik)

Tafsir berdasarkan tema, yaitu memilih satu tema dalam Al-Qur’an untuk kemudian 

menghimpun seluruh ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan tema tersebut baru kemudian 

ditafsirkan untuk menjelaskan makna tema tersebut. Metode ini adalah metode tafsir yang 

berusaha mencari jawaban Al-Qur’an dengan cara mengumpulkan ayat-ayat Al-Qur’an yang 

mempunyai tujuan satu, yang bersama-sama membahas topik atau judul tertentu dan 

menertibkannya sesuai dengan masa turunnya selaras dengan sebabsebab turunnya, kemudian 

memperhatikan ayat-ayat tersebut dengan penjelasan-penjelasan, keterangan-keterangan dan 

hubunganhubungannya dengan ayat-ayat lain kemudian mengambil hukum-hukum darinya. 

 
Kesimpulan 

Al-Qur’an merupakan sumber hukum Islam yang abadi. Al-Qur’an ibarat samudera tak 

bertepi yang menyimpan berjuta-juta mutiara Ilahi. Untuk meraihnya, semua orang harus berenang 

dan menyelami samudera al-Qur’an. Tidak semua penyelam itu memperolah apa yang 

diinginkannya karena keterbatasan kemampuannya.Ilmu tafsir senantiasa berkembang dari masa 

ke masa, bahkan para pakar telah banyak menelurkan tafsir yang sesuai dengan tuntutan zaman 

demi menegaskan eksistensi al-Qur’an salih li kulli zaman wa makan. Karena seiring berjalannya 

waktu penafsiran mengikuti zaman dan tempat.Banyak sekali metode yang digunakan dalam 

penafsiran di antaranya metode tahlili, ijmali, muqaran, dan maudhu’i.

 

DAFTAR PUSTAKA 
Aslan. (2017). Kurikulum Bagi Anak Berkebutuhan Khusus (ABK). Jurnal Studia Insania, 5(2), 105–

119. https://doi.org/10.18592/jsi.v5i2.1358 
Aslan, A. (2016). Kurikulum Pendidikan Vs Kurikulum Sinetron. Khazanah: Jurnal Studi Islam Dan 

Humaniora, 14(2), 135–148. 



333 
 

Aslan, A. (2019). HIDDEN CURRICULUM. Pena Indis. 
Aslan, Hifza, Syakhrani, A. W., Syafruddin, R., & Putri, H. (2020). CURRICULUM AS 

CULTURAL ACCULTURATION. Santhet: (Jurnal Sejarah, Pendidikan, Dan Humaniora), 
4(1), Article 1. https://doi.org/10.36526/santhet.v4i1.860 

Hendriarto, P., Mursidi, A., Kalbuana, N., Aini, N., & Aslan, A. (2021). Understanding the 
Implications of Research Skills Development Framework for Indonesian Academic 
Outcomes Improvement. Jurnal Iqra’  : Kajian Ilmu Pendidikan, 6(2), Article 2. 
https://doi.org/10.25217/ji.v6i2.1405 

Hutagaluh, O., Aslan, Putra, P., Syakhrani, A. W., & Mulyono, S. (2020). SITUATIONAL 
LEADERSHIP ON ISLAMIC EDUCATION. IJGIE  : International Journal of Graduate of 
Islamic Education, 1(1), Article 1. 

Nugraha, M. S., Liow, R., & Evly, F. (2021). The Identification of Online Strategy Learning Results 
While Students Learn from Home During the Disruption of the COVID-19 Pandemic in 
Indonesia. Journal of Contemporary Issues in Business and Government, 27(2), 1950–1956. 

Sudarmo, S., Arifin, A., Pattiasina, P. J., Wirawan, V., & Aslan, A. (2021). The Future of Instruction 
Media in Indonesian Education: Systematic Review. AL-ISHLAH: Jurnal Pendidikan, 13(2), 
Article 2. https://doi.org/10.35445/alishlah.v13i2.542 

Qadhi, Abu Ammaar Yasir.An Introduction to the Science of the Tafsir of the Quran.2015 
Hasan, Suhaib. Methods and Sources of Tafsir. 2005. 
Ibn Sa'di. Tafsir Ibn Sa'di. 2000. 
Maulana Shah Waliullah Al-Dihlawi. Tafsir Al-Mazhari. 2010.  
Leaman, Oliver (Editor-in-Chief). The Quran: An Encyclopedia. 2005.  
Al-Azami, Muhammad Mustafa. The History of the Quranic Text: From Revelation to Compilation. 2003.  
Jalaluddin As-Suyuti and Jalaluddin Al-Mahalli. Tafsir al-Jalalayn. 2008. 
McAuliffe, Jane Dammen (Editor). The Cambridge Companion to the Quran. 2006. 
Al-Qurtubi. Tafsir al-Qurtubi. 2003. 
Syakhrani, A. W. (2019). Memperkuat Eksistensi Pendidikan Islam Di Era 4.0. Jurnal Studi Islam 

Lintas Negara (Journal of Cross Border Islamic Studies), 1(2), 57-69. 
Syakhrani, A. W. (2020). THE BALANCE CONCEPTS OF EDUCATION BASED ON ISLAM 

PERSPECTIVE. IJGIE (International Journal of Graduate of Islamic Education), 1(2), 84-95. 
Syakhrani, A. W. (2021). Islamic Education Model. Indonesian Journal of Education (INJOE), 1(1), 14-

19. 
Syakhrani, A. W. (2022). KITAB-KITAB HADIST SESUDAH ABAD KE 3 H. MUSHAF 

JOURNAL: Jurnal Ilmu Al Quran dan Hadis, 2(1), 1-12. 
Syakhrani, A. W. (2022). PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI THAILAND. ADIBA: 

JOURNAL OF EDUCATION, 2(1), 74-79. 
Syakhrani, A. W., & Islami, A. R. (2022). ISLAM DI TANAH BANJAR. Cross-border, 5(1), 792-

802. 
Syakhrani, A. W., & Kamil, M. L. (2022). BUDAYA DAN KEBUDAYAAN: TINJAUAN DARI 

BERBAGAI PAKAR, WUJUD-WUJUD KEBUDAYAAN, 7 UNSUR KEBUDAYAAN 
YANG BERSIFAT UNIVERSAL. Cross-border, 5(1), 782-791. 

Syakhrani, A. W., & Nafis, M. (2022). ISLAM SEBAGAI AGAMA DAN ISLAM SEBAGAI 
BUDAYA DALAM MASYARAKAT BANJAR. MUSHAF JOURNAL: Jurnal Ilmu Al 
Quran dan Hadis, 2(3), 270-274. 

Syakhrani, A. W., & Yudistira, M. R. (2022). DASAR KEISLAMAN SEBAGAI AGAMA 
RAHMATAN LILALAMIN. MUSHAF JOURNAL: Jurnal Ilmu Al Quran dan Hadis, 2(3), 
263-269. 

Syakhrani, A. W., & Zaini, A. (2022). THE DEVELOPMENT OF MODERN 
THEOLOGY. INTERNATIONAL JOURNAL OF HUMANITIES, SOCIAL 
SCIENCES AND BUSINESS (INJOSS), 1(2), 30-36. 



334 
 

Syakhrani, A. W., Maulani, A., Saubari, A., Yusuf, M., & Ilham, M. (2022). SISTEM 
PENDIDIKAN DI NEGARA MAJU AMERIKA SERIKAT. ADIBA: JOURNAL OF 
EDUCATION, 2(3), 311-317. 

Syakhrani, A. W., Rahmatina, R., Rida, R., Rasmida, R., & Reysa, R. (2022). PETUNJUK 
RASULULLAH SAW TENTANG TUGAS DAN KEWAJIBAN PESERTA 
DIDIK. EDUCATIONAL JOURNAL: General and Specific Research, 2(2), 298-306. 

Syakhrani, A. W., Rahmatina, R., Rida, R., Rasmida, R., & Reysa, R. (2022). PETUNJUK 
RASULULLAH SAW TENTANG TUGAS DAN KEWAJIBAN PESERTA 
DIDIK. EDUCATIONAL JOURNAL: General and Specific Research, 2(2), 298-306. 

Syakhrani, A. W., Salamah, S., Erlin, Y., & Yunita, Y. (2022). INSTRUCTIONS OF THE 
RASULULLAH ON FACTORS AFFECTING EDUCATION. INTERNATIONAL 
JOURNAL OF HUMANITIES, SOCIAL SCIENCES AND BUSINESS (INJOSS), 1(2), 
37-45. 

Syakhrani, H. A. W. (2021). Model Penyelenggaraan Pendidikan Dalam Islam. Cross-border, 4(1), 
37-43. 

Aslan. (2023a). Pengantar Pendidikan. Mitra Ilmu. 
https://id.scribd.com/document/630551603/Sampel-Buku-Pengantar-Pendidikan 

Aslan, A. (2023b). KURIKULUM PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI SEKOLAH DASAR. 
JURNAL PENDIDIKAN DAN KEGURUAN, 1(1), Article 1. 

Aslan, A., & Pong, K. S. (2023). Understanding the Trend of Digital Da’wah Among Muslim 
Housewives in Indonesia. Fikroh: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam, 16(1), Article 1. 
https://doi.org/10.37812/fikroh.v16i1.681 

Astuti, S. E. P., Aslan, A., & Parni, P. (2023). OPTIMALISASI PERAN GURU DALAM 
PROSES PEMBELAJARAN KURIKULUM 2013 DI MADRASAH IBTIDAIYAH 
SWASTA. SITTAH: Journal of Primary Education, 4(1), Article 1. 
https://doi.org/10.30762/sittah.v4i1.963 

Muharrom, M., Aslan, A., & Jaelani, J. (2023). IMPLEMENTASI KURIKULUM MERDEKA 
BELAJAR PADA PEMBELAJARAN PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI SMK 
PUSAT KEUNGGULAN SMK MUHAMMADIYAH SINTANG. Jurnal Ilmu Pendidikan 
Dan Kearifan Lokal, 3(1), Article 1. 

Nurhayati, N., Aslan, A., & Susilawati, S. (2023). PENGGUNAAN TEKNOLOGI GADGET 
SEBAGAI MEDIA PEMBELAJARAN PADA ANAK USIA DINI DI RAUDHATUL 
ATFHAL AL-IKHLAS KOTA SINGKAWANG. JIP: Jurnal Ilmu Pendidikan, 1(3), Article 
3. 

Aslan, A., & Shiong, P. K. (2023). Learning in the Digital Age Full of Hedonistic Cultural Values 
Among Elementary School Students. Bulletin of Pedagogical Research, 3(2), 94. 
https://doi.org/10.51278/bpr.v3i2.515 

Erwan, E., Aslan, A., & Asyura, M. (2023). INTERNALISASI BUDAYA RELIGIUS OLEH 
GURU AKIDAH AKHLAK UNTUK MENUMBUHKAN SIKAP AKHLAK MULIA 
DI MIS BINA DHARMA PARIT RABU. JURNAL PENDIDIKAN DAN 
KEGURUAN, 1(6), Article 6. 

Tubagus, M., Haerudin, H., Fathurohman, A., Adiyono, A., & Aslan, A. (2023). THE IMPACT 
OF TECHNOLOGY ON ISLAMIC PESANTREN EDUCATION AND THE 
LEARNING OUTCOMES OF SANTRI: NEW TRENDS AND POSSIBILITIES. 
Indonesian Journal of Education (INJOE), 3(3), Article 3. 

 
 
  
 


