e-ISSN: 2809-3712

PENGERTIAN TAFSIR ILMU AL-QUR'AN

Abdul Wahab Syakhrani*
STAI Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai, Kal-Sel, Indonesia
aws.kandangan(@gmail.com

MHD. Qodari Ashidiqi
Program Studi Pendidikan Agama Islam, Sekolah Tinggi Agama Islam Darul Ulum Kandangan,
Indonesia

Abstract

The Koran is an eternal source of Islamic law. The Qur'an is like an endless ocean that holds millions of
Divine pearls. To achieve it, everyone must swim and dive into the ocean of the Koran. Not all divers get
what they want because of their limited abilities. The science of interpretation continues to develop from time
to time, in fact many experts have produced interpretations that are in line with the demands of the times in
order to confirm the existence of the Qur'an salib li kulli masa wa makan. Because as time goes by,
interpretation follows the time and place. There are many methods used in interpretation, including the tahlilz,
yjmali, mugaran and mandhu'i methods.

Keywords: Tafsir, guran.

Abstrak
Al-Qur’an merupakan sumber hukum Islam yang abadi. Al-Qur’an ibarat samudera tak
bertepi yang menyimpan betjuta-juta mutiara Ilahi. Untuk meraihnya, semua orang harus
berenang dan menyelami samudera al-Qur’an. Tidak semua penyelam itu memperolah apa
yang diinginkannya karena keterbatasan kemampuannya.llmu tafsir senantiasa berkembang
dari masa ke masa, bahkan para pakar telah banyak menelurkan tafsir yang sesuai dengan
tuntutan zaman demi menegaskan eksistensi al-Qur’an salih li kulli zaman wa makan. Karena
seiring berjalannya waktu penafsiran mengikuti zaman dan tempat.Banyak sekali metode
yang digunakan dalam penafsiran di antaranya metode tahlili, ijmali, mugaran, dan maudhu’i.
Kata Kunci: Tafsir, Quran.

Pendahuluan

IImu tafsir Al-Qur'an, dalam bahasa sederhana, adalah kunci untuk memahami pesan ilahi
yang terkandung dalam kitab suci Islam, Al-Qur'an. Sebagai dasar utama bagi kehidupan dan ajaran
umat Muslim, Al-Qur'an menjadi pedoman yang tak ternilai harganya. Namun, teks ini kadang-
kadang memerlukan lebih dari sekadar pemahaman permukaan; itulah sebabnya ilmu tafsir Al-
Qur'an hadir sebagai jendela yang mengarah pada pemahaman yang lebih mendalam.

Ilmu tafsir Al-Qur'an tidak hanya berbicara tentang memahami kata-kata, tetapi juga
tentang mengeksplorasi makna yang tersembunyi, menjelajahi lapisan-lapisan konteks historis,
sosial, budaya, dan spiritual yang menjadi latar belakang wahyu-wahyu Al-Qur'an. Dalam makalah
ini, kita akan merinci pengertian dan pentingnya ilmu tafsir Al-Qur'an dalam membuka harta karun
pengetahuan dan kebijaksanaan yang terkandung dalam Al-Qur'an.

Tafsir merupakan ilmu syati’at yang paling agung dan tinggi kedudukannya. Ia merupakan
ilmu yang paling mulia objek pembahasannya dan tujuannya, serta sangat dibutuhkan bagi umat
Islam dalam mengetahui makna dari Al-Qur’an sepanjang zaman. Tanpa tafsir seorang muslim
tidak dapat menangkap mutiara-mutiara berharga dari ajaran Ilahi yang kandung dalam Al-Qur’an.

Tafsir adalah salah satu upaya dalam memahami, menerangkan maksud, mengetahui
kandungan ayat-ayat Al-Qur’an. Upaya ini telah dilakukan sejak masa Rasulullah SAW, sebagai

162



utusan-Nya yang ditugaskan agar menyampaikan ayat-ayat tersebut sekaligus menandainya sebagai
mufassir awwal (penafsir pertama). Sepeninggalan nabi hingga saat ini, tafsir telah mengalami
banyak perkembangan yang sangat bervariatif dengan tidak melepas kategori masanya. Dan tak
lepas keanekaragaman secara metode (manhaj thariqah), corak (laun’) maupun pendekatan-
pendekatan (alwan) yang digunakan merupakan hal yang tidak dapat dihindari dalam sebuah karya
tafsir hasil manusia yang tak pernah sempurna.

Indonesia sebagai negara dengan penduduk muslim terbesar di dunia tentu memberikan
andil yang besar terhadap perkembangan studi Islam, termasuk dalam studi Al-Qur’an. Dalam studi
Al-Qur’an Indonesia banyak melahirkan karya-karya dalam tafsir Al-Qur’an. Lahirnya suatu tafsir
dengan berbagai metodologi dan coraknya mengindikasikan bahwa setiap tafsir memiliki
karakteristik yang berbeda-beda.

Corak penafsiran Al-Qur’an tidak lepas dari perbedaan, kecenderungan, interest, motivasi
mufassir, perbedaan misi yang diemban, perbedaan kedalaman (capacity) dan ragam ilmu yang
dikuasai, perbedaan masa, lingkungan serta perbedaan situasi dan kondisi, dan sebagainya.
Kesemuanya menimbulkan berbagai corak penafsiran yang berkembang menjadi aliran yang
bermacam-macam dengan metode-metode yang berbeda-beda.

Metode Penelitian

Kajian dari peneltian ini menggunakan kajian literatur yang mana literatur yang diambil
sesual dengan pokok pembahasan dan di analisis secara mendalam sehingga dapat diambil
kesimpulan dan temuan dalam penelitian. Literatur yang diambil baik dari buku, artikel jurnal baik
nasional maupun internasional dan literatur lainnya (Hendriarto et al., 2021); (Nugraha et al., 2021);
(Sudarmo et al., 2021); (Hutagaluh et al., 2020); (Aslan, 2017); (Aslan, 2019); (Aslan, 2016); (Aslan
et al., 2020).

Hasil dan Pembahasan

Tafsir Ibn Kathir. Karya monumental Ibnu Kathir adalah salah satu tafsir Al-Qut'an yang
paling terkenal. Dalam karyanya yang luas ini, Ibnu Kathir memberikan penjelasan ayat-ayat Al-
Qur'an dengan mengutip hadis-hadis, riwayat sejarah, dan pandangan ulama terdahulu. Karya ini
telah menjadi referensi utama bagi para peneliti dan pengkaji Al-Qur'an. Al-Jalalayn, Tafsir Al-
Jalalayn adalah salah satu tafsir yang lebih ringkas dan sangat digunakan dalam dunia Islam. Karya
ini ditulis oleh dua ulama besar, Jalaluddin As-Suyuti dan Jalaluddin Al-Mabhalli. Tafsir ini
menawarkan penafsiran yang jelas dan singkat tentang ayat-ayat Al-Qur'an. Tafsir Al-Mazhari,
Tafsir Al-Mazhari karya Maulana Shah Waliullah Al-Dihlawi adalah karya penting dalam literatur
tafsir India. Tafsir ini menggabungkan pemahaman tradisional Islam dengan konteks India pada
zamannya, menjadikannya sumbangan berharga untuk pemahaman Al-Qur'an di dunia Muslim
India. Approaches to the Quran: The Traditional and Modern Exegesis, Buku karya Sheikh
Farid Esack adalah pengantar yang sangat baik untuk memahami berbagai pendekatan dalam tafsir
Al-Qur'an. Buku ini membahas perbedaan antara tafsir tradisional dan modern, memberikan
wawasan mendalam tentang evolusi ilmu tafsir. The Study Quran: A New Translation and
Commentary, Karya Seyyed Hossein Nastr adalah terjemahan Al-Qur'an lengkap dengan
komentar tafsir yang mencakup berbagai perspektif. Ini adalah sumber yang berguna bagi mereka
yang ingin mendapatkan pemahaman mendalam tentang Al-Qur'an dari berbagai sudut pandang.

Tinjauan pustaka ini mencakup berbagai sumber yang mewakili tradisi tafsir Al-Qur'an dari
berbagai zaman dan budaya. Sebagian besar karya-karya ini telah memberikan kontribusi signifikan

163



dalam mengembangkan pemahaman terhadap Al-Qur'an dan terus menjadi bahan rujukan penting

dalam ilmu tafsir.

Pengertian Tafsir, Ta’wil, dan Tarjamah

Dari sudut pandang kebahasaan bahwa pengertian tafsir adalah al idhah (penjelasan) atau
al- tabyin atau al-Bayan (keterangan/penjelasan). Dalam bahasa kamus tafsir berarti “al-Ibanah wa
Kasyfu Mugdho” (menjelaskan dan membuka yang tertutup). Kata Tafsir berasal dari akar kata al-
Fasr, kemudian diubah menjadi bentuk tafil yakni menjadi kata al-tafsir. Kata al-Fasr berarti
menyingkap sesuatu yang tertutup. Sedangkan kata al-tafsir berarti menyingkap sesuatu makna atau
maksud lafal yang pelik/sulit. Atau dengan kata lain mengeluarkan makna yang tersimpan dalam
ayat-ayat al-Qur’an. Menurut al-Raghib al- Ashfahaniy kata al-fasr dan al-safr adalah dua kata yang
maknanya dan lafalnya berdekatan, Kata al-fasr menunjukan arti menzhahirkan (menampakkan)
makna yang abstrak (ma’qul) sedangkan kata al-safr menunjukan arti secara riil yang langsung
tampak pada penglihatan. Secara istilah tafsir adalah menerangkan (maksud) lafal yang sukar
dipahami oleh pendengar dengan uraian yang lebih memperjelas pada maksudnya, baik dengan
mengungkapkan uraian yang mempunyai petunjuk padanya melalui jalan dalalah.

Zarkasyi juga mendefenisikan bahwa tafsir adalah “menerangkan al-Qur’an, menjelaskan
maknanya serta menjelaskan apa yang sesungguhnya dikehendaki oleh nash, isyarat maupun
rahasia-rahasianya yang terdalam”. Dengan demikian titik perhatian dalam rumusan inilah lafal
yang sulit dipahami yang terdapat dalam rangkaian ayat-ayat al-Qur’an, sementara dalam rumusan
Al-Zarkasyi yang dikutip oleh Rif’at Syauqi Nawawi dan Muhammad Ali Hasan adalah fungsi tafsir
itu sendiri. Di dalam al-Qur’an kata tafsir diungkap hanya pada satu surah dan satu ayat yakni pada
surah al-Furqan ayat 33.

V5 b G iy i) BTl foals 1

Artinya: “Tidaklah orang-orang kafir itu datang kepadamu (membawa) sesuatu yang ganjil,
melainkan Kami datangkan kepadamu suatu yang benar dan yang paling baik
penjelasannya.”

Dari segi terminologis, bermacam definisi dibuat oleh para ulama. Berikut ini beberapa
diantaranya;
1. Abu Hayyan
Seperti  dikemukakan Manna’ al-Qaththan, mengatakan Tafsir adalah ilmu yang
membahas mengenai tata cara pengucapan lafal-lafal al-Qur’an, petunjuk-petunjuk, hukum-
hukumnya baik ketika berdiri sendiri maupun ketika tersusun dan makna makna yang diinginkan
atasnya ketika dalam keadaan tersusun serta hal-hal lain yang melengkapinya.
2. Badruddin al-Zarkasyi
Tafsir adalah ilmu untuk memahami Kitabullah yang diturunkan kepada Nabi
Muhammad SAW, menjelaskan makna-maknanya serta mengeluarkan hukum dan hikmahnya.
3. Muhammad Abdul Adzim al-Zarqaniy
Tafsir adalah ilmu yang membahas tentang al-Qur’an al-Karim dari segi dalalahnya yang
berkaitan dengan pemahaman makna menurut yang dikehendaki oleh Allah sesuai dengan kadar

kemampuan manusia biasa.

Dari rumusan-rumusan pengertian tafsir di atas, maka ada beberapa unsur pokok dalam

pengertian tafsir yang dapat dikemukakan, yaitu:

321



a. Pada hakekatnya, tafsir menjelaskan maksud ayat al-Qur’an yang sebagian besar masih dalam
bentuk penjelasan global.

b. Tujuannya adalah untuk memperjelas makna yang terkandung dalam al-Qur’an.

c. Sarananya adalah agar al-Qur’an menjadi pedoman hidup manusia dan hidayah sebagai
tujuan diturunkan-Nya al-Qur’an.

d. Sarana pendukung dalam menafsirkan al-Qur’an meliputi berbagai ilmu.

e. Upaya menafsirkan al-Qur’an bukan untuk memastikan, bahwa secara pasti begitulah yang
dikehendaki Allah dalam firmanNya. Namun pencarian makna itu hanya semata-mata untuk
memperoleh kebenaran menurut kadar kemampuan manusia dengan segala keterbatasan
ilmu yang dimiliki.

Pengertian Ta’wil

Menurut pendapat yang masyhur, kata ta’wil dari segi bahasa adalah sama dengan arti kata
tafsir, yaitu menerangkan dan atau menjelaskan dengan pengertian kata ta’wil dapat mempunyai
arti;

a. Al-Ruju’ yang berarti kembali atau mengembalikan, yakni mengembalikan makna pada proporsi
yang sesungguhnya.

b. Al-Sarf yang berarti memalingkan, yakni memalingkan suatu lafal tertentu yang mempunyai sifat
khusus dari makna lahir kemakna batin lafal itu, karena ada ketetapan dan keserasian dengan
maksud yang dituju.

c. Al-Siyasah yang berarti menyiasati, yakni dalam lafal tertentu atau kalimat-kalimat yang
mempunyai sifat khusus memerlukan siasat yang jitu untuk menemukan maksudnya yang
setepat-tepatnya.

Jadi, takwil secara istilah adalah mengembalikan suatu pada maksud yang sebenarnya, yakni
menerangkan apa yang dimaksudnya. Dan mentakwilkan al-Qur’an adalah membelokkan atau
memalingkan lafal-lafal atau kalimat-kalimat yang ada dalam al-Qur’an dari makna lahirnya
kemakna lainnya, sehingga dengan cara demikian pengertian yang diperoleh lebih cocok dan sesuai
dengan jiwa ajaran al-Qur’an dan Sunnah Rasulullah SAW.

Secara istilah pengertian takwil menurut beberapa para ‘ulama adalah sebagai berikut:

a. Ahmad al-Maraghi, takwil ialah ayat yang memiliki kemungkinan sejumlah makna yang
terkandung didalamnya, maka manakala dikemukakan makna demi makna kepada pendengar,
ia menjadi sangsi dan bingung mana yang hendak dipilihnya. Karena itu ta’wil lebih banyak
digunakan”.

b. Muhammad Ali al-Shaibani, takwil adalah memandang kuat sebagian dari makna-makna
tertentu yang terkandung di dalam ayat al-Qur’an dari sekian banyak kemungkinan makna yang
ada. Dengan demikian menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an dapat berarti memalingkan lafal-lafal
atau ayat-ayat al-Qur’an dari makna yang tersurat kepada makna yang tersirat dengan maksud
mencari makna yang sesuai dengan ruh al-Qur’an dan Sunnah Rasulullah SAW.

Pengertian Tarjamah
Kata tarjamah dalam bahasa Arab meliputi berbagai makna, oleh karena itu pengertian yang
dapat dijangkau secara etimologi oleh kata tarjamah antara lain meliputi:
a. Menyampaikan pembicaraan kepada orang yang belum pernah menerimanya. Maksudnya
adalah menyampaikan dan membumikan ajaran al-Qur’an kepada manusia yang belum pernah
diterimanya.



b. Menjelaskan suatu kalam dengan bahasa kalam itu sendiri. Maka menafsirkan al-Qur’an dengan
menggunakan bahasa Arab.

c. Menjelaskan kalam dengan menggunakan bahasa selain kalam itu. Bahwa menafsirkan atau
menjelaskan ajaran al Qur'an dalam berbagai bahasa Arab.

d. Mengalihkan bahasa kalam dari satu bahasa ke bahasa lain atau diungkapkan dengan bahasa
lain.

Tarjamah dapat dibagi menjadi dua yakni tarjamah harfiyah, dan tarjamah tafsiriyah;

Tarjamah harfiyah adalah memudahkan kata-kata dari suatu bahasa yang sinonim bahasa
yang lain, dimana susunan kata yang menerjemahkan, demikian juga susunan bahasa yang
menerjemahkan. Sedangkan Tarjamah tafsiriyah atau tarjamah ma'nawiyah, menjelaskan maksud
kalimat (pembicaraan) dengan bahasa lain tanpa terikat oleh tartib (susunan) kalimat (kata-kata)
aslinya atau tanpa mempertimbangkan susunannya.

Muhammad Husain al-Dzahabiy yang dikutip Usman menyatakan bahwa tarjamah
tafsiriyah adalah menjelaskan perkataan dan menerangkan maknanya dengan bahasa yang lain,
tanpa memperhatikan tartib dan susunan bahasa aslinya, serta tanpa terikat sepenuhnya pada
semua makna yang dimaksudnya.

Adapun syarat-syarat terjamah harfiyah adalah sebagai berikut;

a. Penarjamah hendaknya memahami benar persoalan yang ada dalam dua bahasa, baik bahasa
pertama (yang ditarjamah) maupun bahasa kedua (yang digunakan menarjamah).

b. Penerjemah benar-benar tahu tentang gaya bahasa dan pola-pola kalimat serta ciri khusus dari
kedua Bahasa.

c. Dalam hasil tarjamah terpenuhi dan tercermin semua makna dan maksud yang dikehendaki oleh
bahasa pertama (yang diterjemah) dengan mantap. Wujud dan bentuk hasil terjamah itu
hendaknya benar-benar lepas dari bahasa pertama, sehingga tidak ada lagi lafal atau kata dalam
bahasa pertama itu yang masih melekat atau mengikat alam bahasa terjamah.

Adapun syarat-syarat tarjamah tafsiriyah dan tarjamah ma'nawiyah adalah sebagai berikut:

a. Terjamah harus dilakukan menurut persyaratan tafsir dengan bersumber pada hadis-hadis Nabi,
ilmu Bahasa Arab dan prinsip-prinsip syariat dalam Islam.

b. Penarjemah tidak berkecendrungan pada akidah yang justru berlawanan dengan akidah yang
dibawa oleh al-Qut’an.

c. Penerjemah merasakan benar secara mendalam mengenai dzauq (sense) dari kedua bahasa baik
yang diterjemahkan dalam hal ini Al Qur'an, maupun bahasa terjemahannya, memahami
rahasia-rahasia nya, mengerti segi persoalan, bentuk, gaya dan pola serta dalalah keduannya.

d. Mula-mula dilakukan penulisan terhadap ayat al-Qur’an, setelah itu baru dilakukan penafsiran,
selanjutnya dikemukakan tarjamah tafsiriyahnya, sehingga tidak muncul dugaan bahwa tarjamah
itu sebagai tarjamah harfiyah al-Qur’an.

Sejarah Ilmu Tafsir Al-Qur'an

IImu tafsir tumbuh sejak zaman Rasulullah beserta para sahabatnya mentradisikan,
mengartikan dan menafsirkan alQur’an setelah turunnya. Tradisi tersebut terus berlangsung hingga
beliau wafat. Sejak itu perkembangan dan pertumbuhan tafsir seiring dengan keragaman yang
mufassir miliki hingga pada bentuk yang kita saksikan pada saat ini. Muhammad Husain al-Dzahabi
dalam kitab Tafsir Waal — Mufassirun membagi periodesasi tafsir al-Qur’an menjadi tiga periode,



yaitu tafsir alQur’an masa Nabi Muhammad dan Sahabat (klasik atau mutaqaddimin), tafsir masa
al-Qur’an masa Tabi’in (mutaakhirin), dan masa tafsir masa al-Qur’an kodifikasi atau periode baru
(al Tafsir Fi Ushur al-Tadwin).

Adapun sejarah perkembangan tafsir al-Qur’an, sebagai berikut:
1. Masa Nabi Muhammad SAW

Pada masa hidup Nabi Muhammad kebutuhan tafsir belumlah begitu dirasakan, sebab
apabila para sahabat tidak memahami suatu ayat, mereka langsung menanyakan kepada
Rasulullah. Dalam hal ini, Rasulullah selalu memberikan jawaban yang memuaskan, dan Nabi
Muhammad disini berfungsi sebagai mubayyin (penjelas). Semua persoalan terutama
menyangkut pemahaman al-Qur’an dikembalikan kepada Nabi Muhammad, persoalan apapun
yang muncul tempo itu senantiasa mendapat jawaban dengan cepat dan tepat. Oleh karena itu
wajar apabila para sahabat bertanya kepada Nabi Muhammad tentang ayat alQur’an, dan beliau
memberikan jawaban dan tafsirnya, namun jawaban dan tafsirnya bukan berdasarkan fikirannya
sendiri, tetapi menurut wahyu dari Allah. Beliau menanyakan kepada malaikat Jibril dan malaikat
Jibrilpun menanyakan kepada Allah SWT. Karena itulah, Allah adalah pihak pertama yang
menafsirkan alQur’an, sebab Allah yang menurunkan al-Qur’an dan Allah lah yang mengetahui
maksud firman-Nya. Karena Allah adalah Shahibul Qoul (yang berfirman).

Tafsir masa Nabi Muhammad dan masa awal pertumbuhan Islam di susun secara pendek-
pendek dan tampak ringkas, karena penguasaan bahasa Arab yang murni pada saat itu cukup
untuk memahami gaya dan susunan kalimat al-Qur’an, setelah masa Nabi Muhammad
penguasaan bahasa Arab mulai mengalami peningkatan dan beraneka ragam, karena akibat
percampuran bahasa Arab dengan bahasa lain.

Setiap kali Nabi Muhammad menerima al-Qut’an, beliau kemudian menyampaikan
kepada para sahabat, disamping itu beliau menganjurkan kepada para sahabat untuk
menyampaikan kepada sahabat lain yang belum mendengarnya, terutama kepada keluarga,
masyarakat luar yang telah memeluk Islam. Begitu juga sama halnya ketika para sahabat
menerima tafsir dari Nabi Muhammad, para sahabat kemudian menyampaikan kepada anggota
keluarga dan masyarakat luar yang telah memeluk Islam, maka tradisi seperti ini dinamakan
dengan tradisi Oral. Melalui cara tersebutlah yang ditempuh oleh Nabi Muhammad, maka
semua ayat dan seluruh ajaran yang terkandung di dalamnya dapat diketahui dan diamalkan oleh
para sahabat, meskipun tidak semua sahabat menerima langsung dari Nabi Muhammad.

Berdasarkan sejarah perkembangan tafsir pada masa Nabi Muhammad, Nabi Muhammad
memiliki sumber dalam menafsirkan al-Qur’an, seperti berikut:

a. Al-Qur’an dengan al-Qur’an
Al-Qur’an itu sebagaimana diketahui sebagian ayatnya merupakan tafsiran ayat yang
lain. Yang dimaksud yaitu bahwa sesuatu yang disebutkan secara ringkas disuatu ayat dan
diuraikan di ayat yang lain. Suatu ketentuan yang berbentuk mujmal (global) mengenai suatu
masalah, kemudian dalam topik yang lain dengan suatu ayat yang bersifat takhsish (khusus),
suatu ayat yang mutlaq kemudian di ayat yang lain bersifat muqayyad (terbatas). Berdasarkan
hal ini, maka bagi mufassir yang hendak menafsirkan al-Qur’an terlebih dahulu melihat
dalam al-Qur’an itu sendiri.
b. Al-Qu’an dengan Hadits
Jenis yang kedua yaitu al-Qur’an dengan hadits, baik hadits Qudsi maupun hadits
Nabawi merupakan pendamping al-Qur’an, sebagai sumber ajaran Islam setelah al-Qur’an,
hadits memiliki peran yang sangat penting dalam kaitannya dengan al-Qur’an. Sebab, Nabi

7



Muhammad setelah menerima wahyu kemudian menjelaskan kandungannya kepada para
sahabat. Penjelasan tersebut tidak sedikit yang kelak terkodifikasi menjadi hadits, karena itu
dalam menafsirkan ayat, para mufassir pun akan merujuk pada hadis.

2. Masa Sahabat

Pasca wafatnya Nabi Muhammad, proses penafsiran berlanjut pada generasi sahabat,
mempelajari tafsir bagi para sahabat tidaklah mengalami kesulitan, karena mereka menerima
langsung dari Shahib a 1 — Risalah (pemilik tuntunan), mereka mudah memahami al-Qur’an,
karena dalam bahasa mereka sendiri dan karena suasana turunnya ayat dapat mereka saksikan.

Setelah Nabi Muhammad wafat, kemudian para sahabat dalam menafsirkan al-Qur’an
dengan menggunakan ijtthad. Namun tidak semua sahabat melakukan ijtihad, hanya
dilaksanakan oleh para sahabat yang kapasitas keilmuannya maupun militansinya mumpuni.

Sumber dan Metode Tafsir Masa Sahabat terdiri dari Al-Qur’an dengan al-Qur’an, Al-
Qur’an dengan Hadits, Ijtihad atau Akal.

3. Masa Tabt’in

Periode selanjutnya yaitu perkembangan tafsir pada masa tabi’in yang dimulai sejak
berakhirnya tafsir masa sahabat. Tafsir pada masa sahabat dianggap berakhir dengan wafatnya
tokoh tokoh mufassir sahabat yang dulunya menjadi guru para tabi’in dan digantikan dengan
tafsir para tabi’in. Penafsiran Nabi Muhammad dan para sahabat tidak mencakup semua ayat al
Qur'an dan hanya menafsirkan bagian-bagian al-Qut’an yang sulit dipahami orang pada masa
tersebut, menjadikannya muncul problem baru, yakni bertambahnya persoalan yang baru.

Pengaruh utama yang melatar belakangi dalam perkembangan tafsir pada masa tabi’in
yaitu ketika wilayah kekuasaan Islam semakin meluas, ketika ekspansi Islam yang semakin
meluas, maka hal itu mendorong tokoh-tokoh sahabat berpindah ke daerah-daerah dan masing-
masing membawa ilmu, dari tangan inilah kemudian para tabi’in sebagai murid dati para sahabat
menimba ilmu. Sebagai hasil nyata dari penaklukan para tentara Islam ke wilayah atau negara
sekitarnya para sahabat pun banyak yang berpindah ke wilayah baru yang ditaklukkan, termasuk
juga sahabat yang ahli dalam bidang tafsir al-Qur’an. Di wilayah baru, para ahli tafsir kalangan
sahabat banyak yang mendirikan madrasah-madrasah tafsir. Dari situlah kajian tafsir al Qur'an
mulai mengalami perkembangan yang sangat pesat di kalangan generasi setelah sahabat yakni
kalangan tabi’in. Madrasah yang didirikan oleh para sahabat itu pun kemudian banyak yang
menyebar ke wilayah-wilayah lain.

Dari madrasah-madrasah sahabat itu terhimpunlah tafsir bi al — ma’tsur (tafsir atsary)
yang sebagainnya disandarkan pada Nabi, sedangkan kebanyakannya disandarkan pada sahabat,
seperti Ibnu Abbas dan Ibnu Mas’ud, akan tetapi himpunan tafsir tersebut banyak dicampuri
oleh israiliyyat yang dapat merusak tafsir yang benar, atau memalingkan dari makna sebenarnya.
Tatacara para sahabat mentransfer dalam menafsirkan alQur’an dengan cara talaqqi (mengajari
secara langsung) seperti halnya mempelajari hadits.

a. Sumber dan Metode di Masa Tabi’in
Para mufassir di kalangan tabt’in berpegang teguh pada kitabullah dan sumber-sumber
lain sebagai rujukan bagi tafsir mereka tentang kitabullah. Sumber-sumbernya yaitu:
1) Ayatal-Qur’an yang menjadi penafsir bagi ayat yang lain yang masih universal.
2) Hadits Nabi Muhammad baik berupa perkataan, perbuatan dan taqrir (persetujuan).
3) Semua informasi yang didengar oleh tabi’in dari Nabi Muhammad dan para sahabat.
4) Menerima dari ahli kitab, selama keterangan tersebut tidak bertentangan dengan al-Qur’an.



5) Hasil perenungan dan ijtihad dan pemikiran mereka atas alQur’an sebagaimana yang telah
dilakukan oleh para sahabat.

Metode yang dipakai para tabi’in sama dengan yang dipakai oleh para sahabat. Hanya
saja di kalangan tabi’in sudah mulai dimasuki oleh israiliyyat, Meskipun israiliyat banyak
diwarnai oleh kalangan Yahudi, kaum Nasrani juga turut ambil bagian dalam konstelasi
penafsiran versi israiliyat ini. Hanya saja dalam hal ini kaum Yahudi lebih populer dan
dominan. Karena kaum Yahudi lebih diidentikkan lantaran banyak di antara mereka yang
akhirnya masuk Islam. D1 samping karena kaum Yahudi lebih lama berinteraksi dengan umat
Islam. Terlebih itu banyak terjadi pemotongan sanad dan pemalsuan hadits. Dan kemudian
metode ijtihad masih digunakan pada masa tabi’in berdasarkan latar belakang, yaitu: Pertama,
karena penafsiran yang dilakukan oleh para sahabat belum mencakup semua ayat al-Qur’an.
Kedua, jauhnya sebagian tempat mereka dari pusat studi hadits, sehingga ketika tidak
mendapatkan hadits atau qaul sahabat, mereka menggunakan ra’yu untuk berijtihad dalam
memahami al-Qur’an. Bahkan mereka bergerilya ke berbagai wilayah, sehingga berdampak
pada corak tafsir yang berbeda.

b. Nilai Tafsir Tabi’in

Sehubungan dengan hasil jjtihad tabi’in, ulama memberikan penilaian mengenai hal
tersebut:

1) Apabila penafsiran tabi’in mencakup asbab al-nuzul dan hal-hal yang ghaib, memiliki
kekuatan hukum marfu, seperti tafsir Mujahid.

2) Apabila penafsiran tabi’in merujuk pada Ahli Kitab, hukumnya seperti penafsiran israiliyat
(maksudnya hadits israiliyat).

3) Apa yang disepakati oleh tabi’in dapat menjadi hujjah.

4) Jika terdapat perbedaan pendapat, pendapat yang satu tidak dapat mengalahkan pendapat
lainnya.

5) Jika tafsir tabi’in tidak ada yang menentang, tafsir ini lebih rendah daripada tafsir sahabat.
Akan tetapi, nilainya lebih berharga apabila dibandingkan dengan tafsir generasi setelah
mereka.

c. Karakteristik Tafsir Tabi’in

Pada masa ini, corak tafsir bi al-riwayah masih mendominasi, karena para tabi’in
meriwayatkan tafsir dari para sahabat sebagaimana juga para sahabat mendapatkan riwayat
dari Nabi Muhammad. Meskipun sudah muncul ra’yu dalam menafsirkan al-Qur’an, tetapi
unsur periwayatan lebih dominan. Adapun karakteristik tafsir pada masa tabi’in secara
ringkas dapat disimpulkan seperti berikut;

1) Pada masa ini, tafsir belum juga dikodifikasi secara tersendiri.

2) Tradisi tafsir juga masih bersifat hafalan melalui periwyatan.

3) Tafsir sudah mulai dimasuki oleh cerita israiliyyat, karena keinginan sebagian tabi’in untuk
mencari penjelasan secara detail mengenai unsur cerita dan berita dalam al-Qur’an.

4) Sudah mulai banyak perbedaan pendapat antara penafsiran para tabi’in dengan para
sahabat.

5) Tafsir mereka senantiasa dipengaruhi oleh kajian-kajian dan riwayat-riwayat menurut
corak yang khusus identitas dengan tempat belajar masing-masing.

6) Di masa tabr’in mulai timbul kontroversi-kontroversi dan perselisihan pendapat seputar
tafsir ayat-ayat yang berkaitan dengan perkara akidah.

10



Tokoh dan Aliran Mekkah

Secara garis besar tokoh dan aliran tafsir pada masa tabi’in dapat dikategorikan menjadi tiga
sesuai dengan tempatnya, seperti sebagai berikut:

Tokoh dan Aliran Mekkah Aliran ini didirikan oleh murid dari ‘Abd Allah bin Abbas,
seperti; Said bin Jubair, ‘Atha bin Abi Rabbah, Ikrimah Maula Ibnu Abbas dan Thawus bin Kisan
Al-Yamani. Mereka semua merupakan maula (hamba sahaya yang telah dibebaskan). Aliran ini
berawal dari keberadaan Ibnu Abbas sebagai guru tafsir yang berada di Mekkah yang mengajar
tafsir pada sahabat.

Tokoh dan Aliran Madinah

Aliran ini dipelopori oleh Ubay bin Ka’ab yang didukung oleh sahabat-sahabat yang lain
berada di Madinah dan kemudian dilanjutkan oleh tabi’in Madinah seperti Abu Aliyah, Zaid bin
Tsabit, Zaid bin Aslam Dan Muhammad bin Ka’ab al-Qurazi. Aliran tafsir Madinah muncul karena
banyaknya sahabat yang menetap di Madinah. Pada aliran tafsir Madinah telah ada sistem penulisan
pada naskah-naskah dari Ubay bin Ka’ab melalui Abu Aliyah dari Rabi Abu Ja’far al-Razy. Dengan
demikian penafsiran pada masa Madinah sudah timbul tafsir bi al-Ra’yi.

Tokoh dan Aliran Iraq

Aliran Iraq ini dipelopori oleh Abd ‘Allah ibn Mas’ud (dipandang oleh para ulama sebagai
cikal bakal aliran bi al-Ra’yi) dan dilindungi oleh Gubernur Iraq. Berawal dari perintah Khalifah
Umar menunjuk Ammar bin Yasir sebagai Gubernur di Kuffah dari Ibnu Mas’ud sebagai ulama di
Kuffah, penafsiran ini akhirnya banyak diikuti di Iraq.

Masa Tabi'IN Al-Tabi'in atau Masa Pembukuan Tafsir

Generasi Tabi’1 al-Tabi’in (generasi ketiga kaum muslimin) meneruskan ilmu yang mereka
terima dari para Tabi’in. Mereka mengumpulkan semua pendapat dan penafsiran al-Qur’an yang
dikemukakan oleh para ‘ulama terdahulu, kemudian mereka terangkan kedalam kitab-kitab tafsir.
Seperti yang dikemukakan oleh Sufyan bin Uyainah, Rauh bin ‘Ubadah al-Basri, ‘Abd alRazzaq bin
Hammam, Adam bin Abu lyas. Tafsir golongan ini sedikitpun tidak ada yang sampai pada kita,
yang kita terima hanyalah nukilan-nukilan yang dinisbatkan kepada mereka, seperti termuat dalam
kitab-kitab tafsir bi al-Ma’tsur.

Secara epistemologi, telah terjadi pergeseran mengenai rujukan penafsiran antara sahabat
dengan tabi’in dan tabi’i altabi’in. Jika pada masa sahabat, mereka tidak begitu tertarik dengan
menggunakan israiliyyat dari para ahli kitab, maka tidak demikian halnya pada masa tabi’in dan
tabi’l al-tabt’in yang sudah mulai banyak menggunakan referensi israiliyyat sebagai penafsiran,
terutama penafsiran ayat-ayat yang berupa kisah dimana al-Qur’an hanya menceritakan secara
global. Faktor utama pengaruh adanya kisah israiliyyat dalam tafsir pada masa tabi’in dan tabi’i al-
tabi’in yaitu adalah banyaknya ahli kitab yang masuk Islam dan para tabi’in ingin mendalami
informasi dengan detail mengenai kisah-kisah yang masih global dari mereka.

Adapun pergeseran yang terjadi, mulai dari masa sahabat ke tabi’in tersebut, namun yang
jelas tradisi penafsiran al-Qur’an itu tetap tumbuh dan berkembang sampai dengan pada tahun 150
H dengan berakhirnya masa tabi’in yang kemudian dilanjutkan dengan tabi’i al-tabi’in. Karena pada
masa Nabi, sahabat, tabi’in merupakan masa dimana penafsiran pada awal dan pertumbuhan dan
pembentukan tafsir, maka menurut hemat penulis, masa tersebut dinamakan dengan masa formatif
atau dengan bahasa lain disebut dengan masa pembentukan.

12



Meskipun demikian, al-Qur’an justru masih terbuka secara luas untuk ditafsirkan dan
belum banyak klaim-klaim kufr terhadap orang yang menfsirkan secara berbeda dari mainstream
pemikiran yang ada, kecuali beberapa saja yang terjadi pada masa tabi’in.

Tafsir-tafsir yang muncul pada masa formatif-klasik ini masih sangat kental dengan nalar
bayani dan bersifat deduktif, dimana teks al-Qur’an menjadi penafsiran dasar dan bahasa menjadi
perangkat analisisnya. Itulah sebabnya menurut Nashr Hamid Abu Zaid sering menyebut bahwa
peradaban Arab identik dengan peradaban teks, dengan kata lain, mereka lebih suka menggunakan
“nalar langit” (deduktif) daripada “nalar bumi” (induktif).

Masa pembukuan dimulai pada akhir dinasti Bani Umayah dan awal dinasti Abbasiyah.
Dalam hal ini hadits mendapat prioritas utama pembukuannya meliputi berbagai bab, sedang tafsir
hanya merupakan salah satu dari sekian banyak bab yang dicakupnya. Pada masa ini belum
dipisahkan secara khusus yang hanya memuat tafsir surat demi surat daan ayat demi ayat dari awal
al-Qur’an sampai akhir.

Perhatian segolongan ulama terhadap periwayatan tafsir yang dinisbahkan pada Nabi
Muhammad, sahabat atau tabi’in sangat besar disamping perhatian terhadap hadits. Dan adapun
tokoh-tokohnya yang sudah disebutkan diatas. Sesudah golongan ini, kemudian datanglah generasi
berikutnya yang menulis tafsir secara khusus dan independent serta menjadikannya sebagai ilmu
yang berdiri sendiri dan terpisah sendiri. Mereka menfsirkan alQur’an sesuai dengan sistematika
tertib al-Qut’an.

Tafsir di masa ini memuat riwayat-riwayat yang disandarkan kepada Nabi Muhammad,
sahabat, tabiin dan tabii al-tabiin dan terkaadang disertai pentarjih -an terhadap
pendapatpendapat yang diriwayatkan dan penyimpulan ( istinbath ) sejumlah penjelasan
kedudukan kata (1’rob ) jika diperlukan, sebagaimana yang dilakukan oleh Ibnu Jarrir Al-Thabari.

IImu semakin berkembang pesat, pembukuannya mencapai kesempurnaan, cabang-
cabangnya bermunculan, perbedaan pendapat terus meningkat, masalah-masalah , kalam’ semakin
berkobar, fanatisme madzhab menjadi serius dan ilmu-ilmu filsafat bercorak rasional
bercampurbaur dengan ilmu-ilmu naqli serta setiap golongan berupaya mendukung madzhabnya
masingmasing. Ini semua menyebabkan tafsir ternoda polusi udara tidak sehat. Sehingga mufassir
dalam menafsirkan al-Qur’an berpegang teguh pada pemahaman pribadi dan mengarah ke berbagai
kecenderungan.

Masa Kontemporer

Pada masa ini dapat dikatakan dimulai pada akhir abad ke-19 sampai saat ini dan
mendatang. Penganut agama Islam setelah sekian lama ditindas dan dijajah oleh bangsa Barat telah
mulai bangkit kembali. Di mana-mana umat Islam telah merasakan agama mereka dihinakan dan
menjadi alat permainan serta kebudayaan mereka telah dirusak dan dinodai.

Maka terkenallah periode modernisasi Islam yang antara lain dilakukan di Mesir oleh Jamal
al-Din al-Afghani (1254-1315 H/1838-1897 M), Syckh Muhammad Abduh (1265-1323
H/18491905 M) dan Muhammad Rasyid Ridho (1282-1354 H/1865-1935 M). Dua orang yang
disebutkan terakhir yakni Syekh Muhammad Abduh dan Muhammad Rasyid Ridho, berhasil
menafsirkan alQur’an dengan nama kitabnya yaitu tafsir al-Qur’an al-Hakim atau dikenal dengan
sebutan tafsir al-Manar. Kesungguhan tafsir ini diakui banyak orang dan memiliki pengaruh yang
cukup besar bagi perkembangan tafsir baik bagi kitab-kitab tafsir yang semasa dengannya dan
terutama bagi kitab-kitab tafsir yang terbit setelahnya hingga sekarang. Cikal bakal tafsir al-Qur’an

13



yang lahir pada abad ke-20 dan 21 banyak yang mendapat inspirasi dari tafsir al — Manar, diantara
contohnya ialah tafsir al-Maraghi, tafsiral Qasimi dan tafsir al — Jawahir karya Thantawi Jauhari.

Dalam pada itu bersamaan dengan upaya pembaruan Islam dan gerakan penafsiran al-
Qur’an di Mesir dan negara-negara lainnya, para ilmuan muslim di Indonesia juga melakukan
gerakan penerjemahan dan penafsiran al-Qur’an ke dalam bahasa Indonesia. Diantaranya yang
tergolong ke dalam tafsir yang berekualitas dan monumental adalah al-Qur’an dan tafsirnya yang
diterbitkan oleh Kementrian Agama Republik Indonesia dan tafsir al-Azhar karya Prof. Dr. Buya
HAMKA (1908-1981).

Awal pertumbuhan dan perkembangan keilmuan agama Islam lebih khususnya tafsir yaitu
berasal dari al-Azhar Mesir, karena al-Azhar adalah lembaga pendidikan Islam tertua yang menjadi
pusat dunia yang pada awal mula berdirinya dari Masjid dibawah kekuasaan 4 dinasti, yaitu Dinasti
Fathimiyah (361-567 H/972-1171 M), Dinasti Ayyubiyah (567-648 H/1171-1250 M), Dinasti
Mamalik (648-922 H/1250-1517 M) dan Dinasti Utsmaniyah (923-1213 H/ 1517-1798 M).

Perkembangan karya tafsir al-Qur’an yang berada di Indonesia terbagi menjadi dua. Yaitu,
tafsir al-Qur’an kalangan pesantren (nonformal), dan kalangan akademis (formal).

Satu hal yang penting yang layak dicatat ialah bahwa gerakan penafsiran al-Qur’an sebelum
masa kontemporer, hampir semua kitab-kitab tafsir ditulis oleh orang-orang muslim
berkebangsaan Arab dan berbahasa Arab. Kemudian semakin berkembangnya keilmuan zaman
sekarang, geliat para pelajar Indonesiapun ikut andil dalam kegiatan menafsirkan al-Qur’an dengan
berbahasa Indonesia.

Syarat-Syarat Mufassir

Untuk menjadi mufassir Alquran tidak cukup berbekal satu keilmuan saja misalnya ilmu
bayan (ilmu bahasa). Namun, ada beberapa pra syarat yang harus ditempuh sehingga ia memiliki
otoritas keilmuan yang jelas dan bersanad. Dalam hal ini Ibnu Abbas, Imam Mujahid, dan Abu
Darda menegaskan betapa pentingnya mengusai ilmu tafsir bagi setiap pribadi muslim. Tentu
pernyataan ini tidak lepas dari peran mufassir yang senantiasa berupaya menghimpun penjelasan
makna al-Quran ke arah yang lebih luas.

Dalam penjelasan kitab klasik menyebutkan cukup banyak syarat serta adab yang harus
dimiliki seorang mufassir. Dalam kitab al-Kasysyaf misalnya, Imam Zamakhsyari menulis bahwa
seorang mufassir harus memiliki kejujuran, lapang dada, berjiwa sadar, bertekat keras, senantiasa
tajam memandang setiap persoalan, tidak berhati keras atau berprangai kasar, serta memiliki kehati-
hatian dalam menghadapi setiap isyarat dari nas al-Qur’an. Muhammad Husain al-Dzahabi dalam
kitab Tafsir al-Mufassirun turut menjelaskan, bahwa sikap mental yang harus dimiliki seorang
mufassir adalah:

1) Tidak asal menafsirkan al-Qur’an tanpa menguasai ilmu bahasa Arab, dasar-dasar syariat
yang benar, dan segala aspek keilmuan yang diperlukan.
2) Tidak memaksakan penafsiran sehingga melebihi batas makna yang menjadi hak prerogati

Allah. Misal dalam kasus ayat mutasyabihat.

3) Mampu mengendalikan hawa nafsu, senantiasa memelihara prasangka yang baik dan
berakhlak terpuji.

4) Tidak mengarahkan penafsiran kepada madzhab yang rusak.

5) Menafsirkan berdasarkan dalil yang kuat.

14



Secara universal ada tiga disiplin ilmu yang harus dikuasai oleh seorang mufassir,
diantaranya adalah: ilmu bahasa Arab, ‘ulumul qur’an dan ‘ulumul hadist. Namun Imam as-Suyuti
dalam al-Itqan fi ‘Ulumul al-Qur’an menjabarkan beberapa ilmu yang harus dikuasai mufassir jika
dipeta-kan akan terbagi sebagaimana berikut:

1) Menguasai ilmu bahasa agar mampu memahami pembendaaraan kata dalam al-Quran.

2) Memiliki pemahaman terhadap ilmu nahwu agar mengetahui perubahan ikrabnya.

3) Memahami ilmu sharaf atau tashrif secara mendalam untuk mengetahui bentuk kata.

4) Mengerti ilmu etimologi untuk mengetahui asal-usul kata

5) Memiliki pemahaman ilmu balaghoh dengan muatan aspeknya, baik ilmu bayan, badi’ dan
ilmu ma’ani.

6) Mampu memahami ilmu gira’at untuk mengetahui ragam cara melafalkan al-Quran sesuai
dengan periwayatannya.

7) Mengetahui ilmu ushuluddin, yakni kaidah yang berhubungan dengan keimanan dan sifat-
sifat Allah.

8) Memahami ilmu ushul figh untuk mengistinbatskan hukum hukum syara’ dari dalil yang
jelas.

9) Memiliki pemahaman terhadap ilmu asbabun nuzul guna mengetahui sebab turunnya ayat.

10) Memahami ilmu nasikh mansukh untuk mengetahui ayat atau hukum yang dihapus.

11) Mendalami ilmu hadis sebagai keterangan ayat alquran

12) Memahami ilmu mauhibah, yakni pengetahuan yang diberikan Allah secara langsung
kepada seseorang yang mengamalkan ilmunya.

Dari penjelasan diatas, sangat terlihat bahwa beberapa ulama berijtihad untuk saling
melengkapi pendapat terkait syarat-syarat menjadi mufassir. Dengan mengetahui syarat-syarat
menajadi mufassir maka dapat diketahui bahwa para mufassir yang ada tidak menafsirkan Al-Quran
dengan asal tafsir atau dengan pendapatnya sendiri. Dan dengan hal ini setiap muslim akan lebih
berhati-hati dalam meneliti atau para pengkaji al-Quran. Wallahu A’lam.

Kode Etik Mufassir

Pepatah Arab mengatakan gimatul mar’i akhlaquh, nilai seseorang terletak pada budi
pekertinya. Setinggi apapun derajat keilmuan seseorang jika tidak dihiasi dengan budi pekerti yang
luhur nilainya akan rendah di mata masyarakat, lebih-lebih di hadapan Sang Pencipta.

Misi risalah Nabi Muhammad Saw juga tidak terlepas dari akhlak mulia. Al-Qur’an sebagai
rujukan umat Islam memiliki kandungan yang secara global memiliki tiga kategori. 1) Bersifat
i’tigadiyah, sesuatu yang berhubungan dengan ideologi dan sistem kepercayaan. 2) Bersifat
‘amaliyah, sesuatu yang berhubungan dengan perilaku dan interaksi, baik dengan Tuhan, sesama
manusia, dan alam beserta makhluk lain. 3) Bersifat khuluqiyah, sesuatu yang berhubungan
dengan etika dan tatakrama. Al-Qur’an sendiri memberikan porsi etika dan akhlak dalam
pembagian globalnya. Hal ini menunjukkan perhatian Islam yang sangat tinggi dan urgensitas
akhlak dalam semua aspek kehidupan.

Oleh sebab itu, seorang mufasir yang akan selalu bergaul, bersinggungan dan memfokuskan
objek kajiannya terhadap Kitab Suci sangat laik jika harus mematuhi etika-etika tertentu sebagai
karakter yang menghiasi perangai dan perilakunya. Ulama’ memberikan beberapa kode etik bagi
seorang mufasir dalam menjalankan profesinya sebagai figur yang hendak menyelami mutiara
makna yang terkandung dalam Kalam Ilahi sebagaimana berikut:

16



1. Didasari niat dan tujuan yang baik. Sesungguhnya setiap perbuatan tergantung pada niatnya.
Lebih-lebih aktifitas mentafsir harus mempunyai niat untuk menyebarkan kebaikan demi
kemaslahatan agama, karena tafsir menjadi media umat Islam untuk memahami kandungan Al-
Qur’an. Harus bersih dari tujuan-tujuan duniawi agar mendapat bimbingan menuju kebenaran.

2. Berbudi pekerti yang luhur. Seorang mufasir berposisi layaknya pendidik (muaddib). Pendidikan
tidak akan meresap pada jiwa peserta didik kecuali dari seorang pendidik yang mampu
memberikan suri tauladan yang baik dan keagungan budi pekertinya. Ketidak-selarasan antara
ucapan dan perbuatan akan memalingkan peserta didik dari apa yang dipelajari dan dibaca,
sehingga membekas dalam alam pikirannya.

3. Mempunyai latar belakang atau track record yang baik. Profil figur seorang mufasir akan
menjadi acuan, panutan, dan tolak ukur kapabelitas kedalaman ilmunya dalam persoalan agama.
Tidak sedikit para pencari ilmu yang enggan menimba ilmu dari seseorang yang memiliki latar
belakang kurang baik, meskipun keilmuannya diakui.

4. Sangat hati-hati dan teliti dalam mengutip sebuah riwayat, sehingga terhindar dari kekeliruan
dan terbebas dari merubah teks.

5. Memiliki sifat rendah diri (tawadlu’).

6. Menjaga prestise dan harga diri. Seorang mufasir harus berwibawa dan menghindari hal-hal yang
jelek dan hina, semisal mengejar jabatan tertentu.

7. Lantang menyuarakan kebenaran, meskipun dirasa pahit dan tidak mengenakkan.

8. Menjaga ucapan, tidak banyak bicara, kecuali hal-hal yang penting dan bermanfaat. Cara duduk,
berjalan, dan diam tampak berwibawa.

9. Menyajikan pemikiran dan perenungan yang runtut.

10.Mengutamakan mufasir-mufasir terdahulu serta menganjurkan untuk membaca karya-karya
mereka.

11.Menyajikan metode tafsir secara tertib dan berurutan. Misalnya, diawali dengan menyebutkan
asbabun nuzul, mengurai arti kata perkata, menjelaskan susunan kalimat, aspek balaghah, lalu
menarasikan makna kalimat secara global, menghubungkan dengan konteks realitas kehidupan,

lalu menggali kandungan makna dan hukum.

Metode-Metode Tafsir Qur’an
Metodologi Tafsir Al-Qur’an dibagi menjadi empat macam, yaitu metode Tahlili, metode
Ijmali, metode Muqarin, dan metode Maudhu’i. Berikut penjelasan empat metodologi Tafsir Al-
Qur’an:
1. Metode Tahlili (Analitik)
Metode ini adalah yang paling tua dan paling sering digunakan. Menurut Muhammad
Bagqir ash-Shadr, metode ini dsebut sebagai metode tajzi’i, adalah metode yang mufassir-nya
berusaha menjelaskan kandungan ayat-ayat Al-Qur’an dari berbagai seginya dengan
memperhatikan runtutan ayat Al-Qur’an sebagaimana tercantum dalam Al-Qur’an. Tafsir ini
dilakukan secara berurutan ayat demi ayat kemudian surat demi surat dari awal hingga akhir
sesuai dengan susunan Al-Qur’an. Dia menjelaskan kosakata dan lafazh, menjelaskan arti yang
dikehendaki, sasaran yang dituju dan kandungan ayat, yaitu unsur-unsur i’jaz, balaghah, dan
keindahan susunan kalimat, menjelaskan apa yang dapat diambil dari ayat yaitu hukum fiqih,
dalil syar’i, arti secara bahasa, norma-norma akhlak dan lain sebagainya.
Menurut Malik bin Nabi, tujuan utama ulama menafsirkan Al-Qur’an dengan metode ini
adalah untuk meletakkan dasar-dasar rasional bagi pemahaman akan kemukjizatan Al-Qur’an,

17



sesuatu yang dirasa bukan menjadi kebutuhan mendesak bagi umat Islam dewasa ini. Karena
itu perlu pengembangan metode penafsiran karena metode ini menghasilkan gagasan yang
beraneka ragam dan terpisah-pisah. Kelemahan lain dari metode ini adalah bahwa bahasan-
bahasannya amat teoretis, tidak sepenuhnya mengacu kepada persoalan-persoalan khusus yang
mereka alami dalam masyarakat mereka, sehingga mengesankan bahwa uraian itulah yang
merupakan pandangan Al-Qur’an untuk setiap waktu dan tempat. Hal ini dirasa terlalu
“mengikat” generasi berikutnya.
2. Metode Ijmali (Global)

Metode ini adalah berusaha menafsirkan Al-Qur’an secara singkat dan global, dengan
menjelaskan makna yang dimaksud tiap kalimat dengan bahasa yang ringkas sehingga mudah
dipahami. Urutan penafsiran sama dengan metode tahlili namun memiliki perbedaan dalam hal
penjelasan yang singkat dan tidak panjang lebar.

Keistimewaan tafsir ini ada pada kemudahannya sehingga dapat dikonsumsi oleh lapisan
dan tingkatan kaum muslimin secara merata. Sedangkan kelemahannya ada pada penjelasannya
yang terlalu ringkas sehingga tidak dapat menguak makna ayat yang luas dan tidak dapat
menyelesaikan masalah secara tuntas.

3. Metode Mugqarin

Tafsir ini menggunakan metode perbandingan antara ayat dengan ayat, atau ayat dengan
hadits, atau antara pendapat-pendapat para ulama tafsir dengan menonjolkan perbedaan
tertentu dari objek yang diperbandingkan itu.

4. Metode Maudhu’i (Tematik)

Tafsir berdasarkan tema, yaitu memilih satu tema dalam Al-Qur’an untuk kemudian
menghimpun seluruh ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan tema tersebut baru kemudian
ditafsirkan untuk menjelaskan makna tema tersebut. Metode ini adalah metode tafsir yang
berusaha mencari jawaban Al-Qur’an dengan cara mengumpulkan ayat-ayat Al-Qur’an yang
mempunyai tujuan satu, yang bersama-sama membahas topik atau judul tertentu dan
menertibkannya sesuai dengan masa turunnya selaras dengan sebabsebab turunnya, kemudian
memperhatikan ayat-ayat tersebut dengan penjelasan-penjelasan, keterangan-keterangan dan
hubunganhubungannya dengan ayat-ayat lain kemudian mengambil hukum-hukum darinya.

Kesimpulan

Al-Qur’an merupakan sumber hukum Islam yang abadi. Al-Qur’an ibarat samudera tak
bertepi yang menyimpan berjuta-juta mutiara Ilahi. Untuk meraihnya, semua orang harus berenang
dan menyelami samudera al-Qur’an. Tidak semua penyelam itu memperolah apa yang
diinginkannya karena keterbatasan kemampuannya.llmu tafsir senantiasa berkembang dari masa
ke masa, bahkan para pakar telah banyak menelurkan tafsir yang sesuai dengan tuntutan zaman
demi menegaskan eksistensi al-Qur’an salih Ii kulli zaman wa makan. Karena seiring berjalannya
waktu penafsiran mengikuti zaman dan tempat.Banyak sekali metode yang digunakan dalam
penafsiran di antaranya metode tahlili, ijmali, muqaran, dan maudhu’i.

DAFTAR PUSTAKA

Aslan. (2017). Kurikulum Bagi Anak Berkebutuhan Khusus (ABK). Jurnal Studia Insania, 5(2), 105—
119. https://doi.org/10.18592/jsi.v5i2.1358

Aslan, A. (20106). Kurikulum Pendidikan Vs Kurikulum Sinetron. Kbazanah: Jurnal Studi Islam Dan
Humaniora, 14(2), 135-148.

19



Aslan, A. (2019). HIDDEN CURRICULUM. Pena Indis.

Aslan, Hifza, Syakhrani, A. W., Syafruddin, R., & Putri, H. (2020). CURRICULUM AS
CULTURAL ACCULTURATION. Santhet: (Jurnal Sejarah, Pendidikan, Dan Humaniora),
4(1), Article 1. https://doi.org/10.36526/ santhet.v4i1.860

Hendriarto, P., Mursidi, A., Kalbuana, N., Aini, N., & Aslan, A. (2021). Understanding the
Implications of Research Skills Development Framework for Indonesian Academic
Outcomes Improvement. [urnal Igra’ : Kajian 1llmn Pendidikan, 6(2), Article 2.
https://doi.org/10.25217 /ji.v6i2.1405

Hutagaluh, O., Aslan, Putra, P., Syakhrani, A. W., & Mulyono, S. (2020). SITUATIONAL
LEADERSHIP ON ISLAMIC EDUCATION. IJGIE : International Journal of Graduate of
Istamic Education, 1(1), Article 1.

Nugraha, M. S., Liow, R., & Evly, F. (2021). The Identification of Online Strategy Learning Results
While Students Learn from Home During the Disruption of the COVID-19 Pandemic in
Indonesia. Journal of Contemporary Issues in Business and Government, 27(2), 1950—1956.

Sudarmo, S., Arifin, A., Pattiasina, P. J., Wirawan, V., & Aslan, A. (2021). The Future of Instruction
Media in Indonesian Education: Systematic Review. AL-ISHI.AH: Jurnal Pendidikan, 13(2),
Article 2. https://doi.org/10.35445 /alishlah.v13i2.542

Qadhi, Abu Ammaar Yasir.An Introduction to the Science of the Tafsir of the Quran.2015

Hasan, Suhaib. Methods and Sources of Tafsir. 2005.

Ibn Sa'di. Tafsir Ibn Sa'di. 2000.

Maulana Shah Waliullah Al-Dihlawi. Tafsir A/-Maghari. 2010.

Leaman, Oliver (Editor-in-Chef). The Quran: An Encyclopedia. 2005.

Al-Azami, Muhammad Mustafa. The History of the Quranic Text: From Revelation to Compilation. 2003.

Jalaluddin As-Suyuti and Jalaluddin Al-Mahalli. Tafsir al-Jalalayn. 2008.

McAuliffe, Jane Dammen (Editor). The Canbridge Companion to the Quran. 2000.

Al-Qurtubi. Tafsir al-Qurtubi. 2003.

Syakhrani, A. W. (2019). Memperkuat Eksistensi Pendidikan Islam Di Era 4.0. Jurnal Studi Isiam
Lintas Negara (Journal of Cross Border Islamic Studies), 1(2), 57-69.

Syakhrani, A. W. (2020). THE BALANCE CONCEPTS OF EDUCATION BASED ON ISLAM
PERSPECTIVE. IJGIE (International Journal of Graduate of Islamic Education), 1(2), 84-95.

Syakhrani, A. W. (2021). Islamic Education Model. Indonesian Journal of Education (INJOE), 1(1), 14-
19.

Syakhrani, A. W. (2022). KITAB-KITAB HADIST SESUDAH ABAD KE 3 H. MUSHAF
JOURNAL: Jurnal Ilmu Al Quran dan Hadis, 2(1), 1-12.

Syakhrani, A. W. (2022). PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI THAILAND. _ADIBA:
JOURNAL OF EDUCATION, 2(1), 74-79.

Syakhrani, A. W., & Islami, A. R. (2022). ISLAM DI TANAH BANJAR. Cross-border, 5(1), 792-
802.

Syakhrani, A. W., & Kamil, M. L. (2022). BUDAYA DAN KEBUDAYAAN: TINJAUAN DARI
BERBAGAI PAKAR, WUJUD-WUJUD KEBUDAYAAN, 7 UNSUR KEBUDAYAAN
YANG BERSIFAT UNIVERSAL. Cross-border, 5(1), 782-791.

Syakhrani, A. W., & Nafis, M. (2022). ISLAM SEBAGAI AGAMA DAN ISLAM SEBAGAI
BUDAYA DALAM MASYARAKAT BANJAR. MUSHAF JOURNAL.: Jurnal Imn Al
Quran dan Hadis, 2(3), 270-274.

Syakhrani, A. W., & Yudistira, M. R. (2022). DASAR KEISLAMAN SEBAGAI AGAMA
RAHMATAN LILALAMIN. MUSHAF JOURNAL.: Jurnal Ilmn Al Quran dan Hadis, 2(3),
263-269.

Syakhrani, A. W. & Zaini, A. (2022). THE DEVELOPMENT OF MODERN
THEOLOGY. INTERNATIONAL JOURNAL OF HUMANITIES, SOCLAL
SCIENCES AND BUSINESS (INJOSS), 1(2), 30-36.

333



Syakhrani, A. W., Maulani, A., Saubari, A., Yusuf, M., & Ilham, M. (2022). SISTEM
PENDIDIKAN DI NEGARA MAJU AMERIKA SERIKAT. ADIBA: JOURNAL OF
EDUCATION, 2(3), 311-317.

Syakhrani, A. W., Rahmatina, R., Rida, R., Rasmida, R., & Reysa, R. (2022). PETUNJUK
RASULULLAH SAW TENTANG TUGAS DAN KEWAJIBAN PESERTA
DIDIK. EDUCATIONAL JOURNAL: General and Specific Research, 2(2), 298-306.

Syakhrani, A. W., Rahmatina, R., Rida, R., Rasmida, R., & Reysa, R. (2022). PETUNJUK
RASULULLAH SAW TENTANG TUGAS DAN KEWAJIBAN PESERTA
DIDIK. EDUCATIONAL JOURNAL: General and Specific Research, 2(2), 298-306.

Syakhrani, A. W., Salamah, S., Erlin, Y., & Yunita, Y. (2022). INSTRUCTIONS OF THE
RASULULLAH ON FACTORS AFFECTING EDUCATION. INTERNATIONAL
JOURNAL OF HUMANITIES, SOCIAL SCIENCES AND BUSINESS (INJOSS), 1(2),

37-45.

Syakhrani, H. A. W. (2021). Model Penyelenggaraan Pendidikan Dalam Islam. Cross-border, 4(1),
37-43.

Aslan. (2023a). Pengantar Pendidikan. Mitra Ilmu.

https://id.scribd.com/document/ 630551603 /Sampel-Buku-Pengantar-Pendidikan

Aslan, A. (2023b). KURIKULUM PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI SEKOLAH DASAR.
JURNAL PENDIDIKAN DAN KEGURUAN, 1(1), Article 1.

Aslan, A., & Pong, K. S. (2023). Understanding the Trend of Digital Da’wah Among Muslim
Housewives in Indonesia. Fikrob: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam, 16(1), Article 1.
https://doi.org/10.37812/fikroh.v16i1.681

Astuti, S. E. P., Aslan, A., & Parni, P. (2023). OPTIMALISASI PERAN GURU DALAM
PROSES PEMBELAJARAN KURIKULUM 2013 DI MADRASAH IBTIDAIYAH
SWASTA.  SITTAH:  Jowrnal  of  Primary  Edncation, 4(1),  Article 1.
https://doi.org/10.30762/sittah.v4i1.963

Muharrom, M., Aslan, A., & Jaelani, J. (2023). IMPLEMENTASI KURIKULUM MERDEKA
BELAJAR PADA PEMBELAJARAN PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI SMK
PUSAT KEUNGGULAN SMK MUHAMMADIYAH SINTANG. Jurnal Ilnn Pendidikan
Dan Kearifan 1 okal, 3(1), Article 1.

Nurhayati, N., Aslan, A., & Susilawati, S. (2023). PENGGUNAAN TEKNOLOGI GADGET
SEBAGAI MEDIA PEMBELAJARAN PADA ANAK USIA DINI DI RAUDHATUL
ATFHAL AL-IKHLAS KOTA SINGKAWANG. JIP: Jurnal llmu Pendidikan, 1(3), Article
3.

Aslan, A., & Shiong, P. K. (2023). Learning in the Digital Age Full of Hedonistic Cultural Values
Among Elementary School Students. Bulletin of Pedagogical Research, 3(2), 94.
https://doi.org/10.51278 /bpt.v3i2.515

Erwan, E., Aslan, A., & Asyura, M. (2023). INTERNALISASI BUDAYA RELIGIUS OLEH
GURU AKIDAH AKHLAK UNTUK MENUMBUHKAN SIKAP AKHLAK MULIA
DI MIS BINA DHARMA PARIT RABU. JURNAL PENDIDIKAN DAN
KEGURUAN, 1(06), Article 6.

Tubagus, M., Haerudin, H., Fathurohman, A., Adiyono, A., & Aslan, A. (2023). THE IMPACT
OF TECHNOLOGY ON ISLAMIC PESANTREN EDUCATION AND THE
LEARNING OUTCOMES OF SANTRI: NEW TRENDS AND POSSIBILITIES.
Indonesian Journal of Education (INJOE), 3(3), Article 3.

334



