e-ISSN: 2809-3712

MENGHADAPI FENOMENA KERUSAKAN DI MUKA BUMI
(KAJIAN LAFADZ FASAD DALAM Q.S AR-RUM: 41)

Zidni Alfani Rizkiyah*
Institut Agama Islam Bani Fattah Jombang, Indonesia

zidniealfani%@gmaﬂ.com

Dian Erwanto
Institut Agama Islam Bani Fattah Jombang Indonesia
dianerwanto87(@gmail.com

Abstract

The choice of the theme of facade or in Indonesian means damage in this study departs from the reality that there
has been a lot of damage in the environment around us in particular, and in all parts of the world in general.
Both in the form of physical and non-physical damage. And the majority of scholars' refer to Q.S ar-Rum (30)
verse 41 in the discussion of damage, because the text regarding the spread of damage on earth is summarized in
0.8 ar-Rum (30) paragraph 41. Then to assist the research process this writer uses a type of literary research
with tablili approach or analysis that refers to the interpretation in the book of tafsir al-Mishbah by M. Quraish
Shihab. This study seeks to review the meaning of lafadz fasa as a whole and comprebensively, also accompanied
by an excplanation of the division of fasaad, namely in the form of hissi facade or physical and meaningful or non-
Physical in nature, supplemented by examples. Then examine the contents of Q.8 ar-Rum (30) verse 41 by
grouping them into four sections which are considered to have a unified discussion and then summarized in one
scheme. This research can at least provide some findings, inciuding: 1) the meaning of lafadz fasaad and its
exanmples, 2) offering a solution, namely al-islah which can be an endeavor to improve the world, 3) there is an
impact or retribution as a result of acts of damage and accompanied by with some examples, 5) wisdom bebind
God's vengeance to the perpetrators of damage.

Keywords: a/-Fasad, Q.S ar-Rum 41, Tafsir al-Mishbab.

Abstrak

Pemilihan tema fasad atau dalam bahasa Indonesia berarti kerusakan dalam penelitian ini
berangkat dari realita bahwa sudah banyak terjadi kerusakan dilingkungan sekitar kita
khusunya, dan diseluruh belahan dunia pada umumnya. Baik berupa kerusakan fisik
maupun non-fisik. Dan mayoritas ulama’ merujuk Q.5 ar-Rum (30) ayat 41 dalam
pembahasan kerusakan, karena nash perihal tersebarnya kerusakan di muka bumi
terangkum dalam Q.5 ar-Rum (30) ayat 41. Kemudian untuk membantu proses penelitian
ini penulis menggunakan jenis penelitian literer dengan pendekatan tahlili atau analisis
yang mengacu pada penafsiran dalam kitab tafsir al-Mishbah karya M. Quraish Shihab.
Penelitian ini berusaha mengulas pengertian lafadz fasad secara utuh dan komprehensif,
juga disertai dengan penjelasan mengenai pembagian fasad yakni berupa fasad hissi atau
bersifat fisik dan maknawi atau bersifat non fisik yang dilengkapi dengan contoh-
contohnya. Kemudian mengupas isi kandungan Q.5 ar-Rum (30) ayat 41 dengan
mengelompokkannya menjadi empat bagian yang dinilai memiliki kesatuan pembahasan
dan kemudian dirangkum dalam satu skema. Pada penelitian ini setidaknya dapat
memberikan beberapa temuan, diantaranya yakni: 1) makna lafadz fasad beserta contoh-
contohnya, 2) penawaran solusi yakni al-islah yang dapat menjadi ikhtiyar untuk perbaikan
dunia, 3) adanya dampak atau pembalasan akibat dari perbuatan kerusakan dan disertai

179


mailto:zidniealfani03@gmail.com
mailto:dianerwanto87@gmail.com

dengan beberapa contohnya, 5) hikmah dibalik pembalasan Allah kepada pelaku
kerusakan.

Kata Kunci: a/-Fasad, Q.8 ar-Rum 41, Tafsir al-Mishbah

Pendahuluan

Beberapa peristiwa kerusakan yang terjadi saat ini merupakan fakta yang niscaya, tidak
ada seorangpun yang menolak kenyataan ini. walaupun mungkin tidak dipikirkan oleh sebagian
orang, tetapi dirasakan dampaknya oleh semua kalangan. Sejumlah bencana alam yang terjadi
dalam banyak sekali bentuk di berbagai belahan dunia tidak lain adalah akibat dari geliat alam
yang merana dan tertindas. Dalam catatan per januari sampai maret 2022 sudah terjadi lebih dari
800 bencana alam, itu hanya di wilayah Indonesia saja belum pada belahan dunia yang lain.
Dalam al-Qur’an yang secara garis besar menunjukkan makna kerusakan adalah lafadz fasad.
Pemaknaan lafadz fasad berbeda-beda dari para ulama’, walaupun penjelasan ayatnya sudah
begitu gamblang dan terperinci namun tidak dapat dipungkiri bahwa daya nalar masing-masing
orang sangat beragam dan memiliki tingkat pemahaman yang berbeda-beda (Suryadilaga, 2010,
hal. 125).

Dalam kajian penelitian yang menjadi pokok yakni ayat dalam (QS. ArRum ayat 41,
karena menurutnya redaksi ayatnya sudah cukup gamblang dalam menggambarkan kerusakan
di muka bumi ini, Penelitian ini lebih mengerucut pada penafsiran dalam Kitab Tafsir Al-
Mishbah, mengingat adanya beberapa perbedaan penafsiran dari beberapa ulama’. Walaupun
kesimpulan akhirnya menunjukkan bahwa mayoritas mufassir menafsirkan lafadz fasad dalam
Q.8 ar-Rum (30) ayat 41 ini sebagai kerusakan yang terjadi pada alam atau lingkungan kita ini.

Pertama, menurut Tafsir al-Mishbah, penulis menuliskan arti fasad dalam Q.5 ar-Run: (30)
ayat 41 berdasarkan pendapat mayoritas ulama’ kontemporer yang memahaminya dalam arti
kerusakan lingkungan, karena ayat ini mengkaitkan lafadz a/-fasad dengan kata darat dan laut.
Dalam ayat ini darat dan laut disebutkan sebagai tempat terjadinya fasad tersebut. Hal ini dapat
menunjukkan bahwa daratan dan lautan adalah arena terjadinya kerusakan, misalnya dengan
terja dinya pembunuhan, perampokan dikedua tempat itu. Juga dapat berarti bahwa darat dan
laut sendiri telah mengalami kerusakan, ketidakseimbangan serta kekurangan manfaat. Seperti
contoh laut yang tercemar sehingga ikan banyak yang mati dan hasil laut berkurang, kemudian
daratan semakin panas sehingga terjadi kemarau panjang. Dengan begitu keseimbangan
lingkungan menjadi kacau. Hal inilah yang menyebabkan beberapa ulama’ kontemporer
memahami ayat ini sebagai isyarat tentang kerusakan lingkungan (Shihab, 2005, hal. 76-79).

Kedna, menurut Tafsir al-Munir arti lafadz fasad dalam Q.8 ar-Rum (30) ayat 41 dalam
kitab tafsir ini adalah suatu kondisi kacau dan rusak, seperti kekeringan, paceklik, minimnya
tetumbuhan, banyaknya kejadian kebakaran, banjir, merebaknya aksi-aksi kejahatan,
perampokan dan perampasan harta secara dzalim, banykanya kedzaliman serta minimnya
kemanfaatan dan kebaikan

Ketiga, dalam Tafsir Ibnu Katsir mengutip perkataan dari Zaid bin Rafi’ ketika
menjelaskan lafadz Dzahara al-Fasad yakni terhentinya hujan di daratan yang di iringi oleh masa
paceklik serta dari laut yaitu mengenai binatang-binatang didalamnya (Ishaq, 1994, hal. Jilid 6,
378).



180

Keempat, dalam Tafsir al-Maroghi dijelaskan bahwa maksud dari lafadz fasad dalam Q.5
ar-Rum (30) ayat 41 adalah kerusakan alam yang disebabkan oleh peperangan, berbagai
kekacauan, praktek-praktek para tantara, pesawat terbang, kapal perang, kapal selam, dan
sebagainya yang dilandasi oleh perilaku manusia yang dzalim, serakah, perbuatan yang
diharamkan, kurang adanya control diri dan menyampingkan urusan agama. (al-Maraghi, 1365
H, hal. Jilid 9, 55)

Kelima, dalam Tafsir al-Azhar penafsiran Q.5 ar-Rum (30) ayat 41 dihubungkan dengan
Q.S al-Anbiya (21) ayat 105 yang menjelaskan bahwa dengan tampaknya kerusakan dalam hati
manusia, maka pasti timbul pula kerusakan di muka bumi. Hati manusia membekas kepada
perbuatannya. Oleh karena itu dalam kitab ini juga ditulis jangan menganggap semakin
berkembangnya teknologi zaman sekarang adalah suatu gerakan pembangunan, jika jiwa
semakin jauh dari Tuhannya. Manusia telah mengeluhkan bahwa pada perkembangan teknologi
dan pengetahuan yang maju, hidup manusia justru bertambah sengsara. Padahal tujuan Allah
mengirim manusia ke bumi untuk menjadi khalifah yakni pelaksana atau wakil dari Allah dalam
menjaga bumi, maka hendaknya manusia menjadi muslih yakni suka memperbaiki dan
memperindah. (Hamka, 2010, hal. 5532-5534).

Dari uraian di atas, maka penelitian ini berfokus pada bagaimana pemahaman lafadz al-
fasad dalam QS. Ar-Rum (30) ayat 41. Dengan ini diharapkan seseorang dapat mempelajari atau
mengetahui lafadz fasad secara komprehensif dalam sudut pandang Q.S ar-Rum (30) ayat 41.
Karena menurut penulis, redaksi ayat ini sudah cukup gamblang dalam menggambarkan
kerusakan di muka bumi ini. Kemudian penulis melanjutkan dengan pembahasan bagaimana
interpretasi OS. Ar-Rum (30): 41 dalam kitab tafsir al-Mishbah. Penulis berharap bisa
memberikan kemungkinan-kemungkinan solusi perbaikan yang sesuai terhadap isu-isu
kerusakan yang terjadi saat ini. Penelitian ini menggunakan jenis penelitiaan literer atau riset
kepustakaan (library research), yakni dengan mencari bahan penelitian dari berbagai sumber
tulisan diantaranya dengan buku, jurnal ilmiah, dan dokumen lainnya. (Zed, 2004, hal. 89).
Dengan menggunakan pendekatan tahlili, tahlili berasal dari kata hallala-yuhallilu-tahlil yang
diarttkan “mengurai atau menganalisis”. Atau juga bisa berarti “membuka sesuatu atau tidak
menyimpang darinya, atau bisa juga berarti membebaskan” (Rosalinda, 2019, hal. 6-7). Penulis
menggunakan pendekatan tersebut dengan harapan dapat menghasilkan karya dengan
pemahaman yang luas serta komprehensif dalam memahami makna ayat tersebut. Dengan
demikian, penulis mengharapkan agar keseluruhan masyarakat, khusunya yang membaca tulisan
ini dapat memahami konteks fasad secara detail dan dapat memberikan penanggulangan serta

memiliki kesadaran penuh untuk menjaga apa yang seharusnya dijaga.

Metode Penelitian

Kajian dari peneltian ini menggunakan kajian literatur yang mana literatur yang diambil
sesual dengan pokok pembahasan dan di analisis secara mendalam sehingga dapat diambil
kesimpulan dan temuan dalam penelitian. Literatur yang diambil baik dari buku, artikel jurnal

baik nasional maupun internasional dan literatur lainny.



181

Hasil dan Pembahasan
Lafadz al-fasad berasal dari akar kata fa-sin-dal/ yang berarti merusak. (Baqgi, Tth, hal. 518)
Al-Fayruzabadiy dan 1bnu Manzur memaknai lafadz al-fasad dengan arti didd sa-lu-ha (as-Shirazi,
1980, hal. 320) atau nagid al-salah (antonim dari kata “baik”) (al-Mishri, Tth, hal. 335). Dalam
Kitab A~ Ain karya A/-Khalil Al-Farahidiy menterjemahkan lafadz ini dengan arti “rusak, binasa,
buruk” (al-Farahidi, 2003, hal. 321). Para penulis kamus bahasa arab modern seperti Lowuis Ma'luf
dalam kamus Munjid-nya dan Abmad Rida dalam kitab Matn Al-Lughoh-nya (Ma'luf, Tth, hal. 538)
juga Farid Wadji dalam kitab Da’irat Ma'arif-nya (Wajdi, Tth, hal. 286), mayoritas dari mereka
juga merujuk pada pemaknaan A/-Fayruzabadiy dan 1bn Manzgur. Oleh karena itu makna a/-fasad
yang paling masyhur dikalangan para pelajar, khusunya pelajar bahasa arab yakni bermakna
kerusakan. Untuk lebih memahami makna lafadz fasad dalam Q.S ar-Rum (30) ayat 41, maka
penulis melengkapinya dengan tafsir Q.5 ar-Rum (30) ayat 41 dalam Kitab Tafsir Al-Mishbah.
Penafsiran Surat ar-Rum 41
Osha T el Tslee (301 o 400 (AT (il Cn& Ly Al all 8 B el
“Telah nampak kerusakan di darat dan di lant disebabkan karena perbuatan tangan manusi, supaya Allah
merasakan kepada mereka sebabagian dari (akibat) perbuatan mereka, agar mereka kembali (ke jalan yang

benar).

Istilah-istilah lain yang memiliki makna kerusakan adalah balaka, sa’a dan dammara. Istilah
halaka dan seluruh kata jadiannya dalam al-Qur’an seluruhnya ada 68 kali. Namun, yang
terbanyak tidak menunjukkan kerusakan lingkungan (Aisyah Nur Hayati).

Dalam penafsiran al-mishbah, penulis merujuk pandangan mayoritas ulama’
kontemporer yang memahaminya dalam arti kerusakan lingkungan, karena ayat ini mengkaitkan
lafadz al-fasad dengan kata darat dan laut. Dalam ayat ini darat dan laut disebutkan sebagai
tempat terjadinya fasad atau menunjukkan bahwa daratan dan lautan merupakan arena terjadinya
kerusakan, misalnya dengan terjadinya pembunuhan, perampokan dikedua tempat itu. Juga
dapat berarti bahwa darat dan laut sendiri telah mengalami kerusakan, ketidakseimbangan serta
kekurangan manfaat. Seperti contoh laut yang tercemar sehingga ikan banyak yang mati dan
hasil laut berkurang, kemudian daratan semakin panas sehingga terjadi kemarau panjang.
Dengan begitu keseimbangan lingkungan menjadi kacau.

Fakta Kerusakan

Kerusakan alam dan lingkungan kehidupan manusia hari ini adalah fakta yang niscaya,
tak ada yang menolak kenyataan ini, meski tak semua orang memikirkannya, mereka tetap
merasakan dampaknya. Kerusakan alam berpotensi merusak peradaban manusia bahkan
mengancam keberlangsungan kehidupan manusia, maka harus disikapi oleh semua pihak
dengan tindakan-tindakan yang menyelamatkan. Disini penulis akan menulis sedikit fakta terkait
kerusakan yang terjadi, diantaranya yakni:

Banyak terjadinya pencemaran air bersih, diantaranya sungai yang tercemar oleh sampah
plastic, limbah industry, dan lain sebagainya. Di Indonesia menurut data BPS (Badan Pusat
Statistik) pada 24 Maret 2022 mengatakan bahwa pada tahun 2021 terdapat 10.683 desa yang
mengalami pencemaran air. Pencemaran air paling banyak ditemukan di Jawa Tengah dengan
1.310 desa yang terdampak, kemudian Jawa Barat dengan 1.217 desa yang terdampak dan di



182

Jawa Timur terdapat 1.152 desa yang terdampak. Di Kalimantan Barat ada 715 desa, Sumatera
Utara 673 desa, Kalimantan Tengah 610 desa, Sumatera Selatan 440 desa, Kalimantan Selatan
396 desa yang juga terdampak pencemaran air. Dalam catatan BPS disebutkan bahwa sebanyak
0.160 desa mengalami pencemaran air disebabkan dari limbah industry rumah tangga.
Sementara 4.496 desa berasal dari limbah pabrik dan 27 desa dari sumber-sumber lainnya (Di
Akses Pada 16 Juli 2022, 09:31 ) Hal ini sudah jelas menyababkan kurangnya kebutuhan air
bersih untuk kehidupan sehari-hari yang semakin hari akan semakin parah jika tidak ada
perubahan dari masing-masing individu.

Pemanasan global atau Global warming telah mengantarkan pada eksplorasi bumi dan
berdampak pada kerusakan alam secara keseluruhan. Diantara beberapa dampak yang telah
terjadi yakni ekstrem perubahan iklim yang mengakibatkan berbagai macam bencana dan
menurunkan produktivitas kehidupan dunia. Diantaranya yakni peristiwa ledakan bintik
matahari pada tanggal 11 April 2022 yang memicu ejeksi bola plasma yang menuju ke bumi.
Kemudian pada tanggal 14 April 2022 jaringan sensor magnet bumi BMKG diseluruh Indonesia
telah mendeteksi adanya badai magnet bumi berskala menengah atau skala G2 yang disebabkan
terlepasnya energi radiasi dalam jumlah besar berupa koronal mass ejection (CME). (Sirojuddin,
Tanggal 14 April 2022) Selain itu juga terjadinya Coral Bleaching akibat suhu air laut yang hangat
sehingga terumbu karang kehilangan protozoa zooxanthellae yang biasanya dapat menghasilkan
sampai 90 persen energi yang dibutuhkan karang melalui fotosentisis. Sejak tahun 2016, lebih
dari setengah Karang Penghalang Besar di Australia (Great Barrier Reef) mengalaminya. Kematian
berskala besar itu disebut Mass Bleaching Event, yang salah satunya terjadi di seluruh dunia dari
2014-2017. Kehidupan karang sudah banyak merosot sehingga menciptakan lapisan baru di laut,
antara 30 sampai 150 meter dibawah permukaan laut, yang oleh ilmuwan di sebut zona senja.
Menurut World Resources Institute, pada 2030 pemanasan dan pengasaman laut akan mengancam
90 persen dari seluruh terumbu karang di laut. (Sirojuddin, Tanggal 14 April 2022, hal. 99).

Dan sudah terbukti dengan beberapa fakta yang telah banyak terjadi beberapa tahun
terakhir. Seperti yang telah beredar di berbagai media, baik google, youtube dll. Beredar
fenomena gelombang panas atau heatware yang terjadi di belahan benua asia, eropa, amerika
dll. Yang berdampak banyak merenggut nyawa dan penyakit yang menyerang manusia.

Analisis Susunan Ayat

Berdasarkan penafsiran dalam kitab Tafsir Al-Mishbah diatas, maka dapat diambil
kesimpulan bahwa makna yang dituju pada Q.5 ar-Rum ayat 41 adalah kerusakan lingkungan.
Pengertian lingkungan menurut KBBI adalah semua yang mempengaruhi pertumbuhan
manusia atau hewan, sedangkan dalam kajian islami pembahasan lingkungan meliputi pada
empat hal yakni ruang natural atau alam, lingkup ekonomi, lingkup sosial, dan lingkup
peradaban. Yang semuanya berorientasi pada keseimbangan dan ketentraman secara person
atau kolektif dalam kemsalahatannya yang muncul dari ajaran agama (Pena, 2021, hal. 2). Disini
penulis mencoba menguraikan kandungan makna yang tersimpan dalam ayat tersebut dengan
cara membaginya menjadi empat bagian yang dipandang memiliki kesatuan pembahasan.

Bagian pertama, yakni kalimat ,383 5l (8 Sall ek Sebagaimana penafsiran dalam
Tafsir Al-Mishbah diatas yang menunjukkan tentang sudah banyaknya kerusakan yang terjadi
pada lingkungan kita ini, maka disini penulis mencoba mengulas lebih dalam mengenai berbagai



183

macam bentuk-bentuk kerusakan lingkungan, baik yang bersifat hissi maupun maknawi.
Kerusakan hissi atau fisik adalah kerusakan yang terjadi dalam bentuk fisiknya, yakni kerusakan
yang terjadi pada habibat yang dihuni oleh makhluk hidup secara keseluruhan. Seperti halnya
benda mati, misal batu batuan, mineral, air, udara, unsur-unsur iklim, cuaca, suhu, kelembaban,
angin dan lain sebagainya (Pena, 2021, hal. 23). Diantara bentuk-bentuk kerusakannya yakni,
Pemanasan global/ global warming, Tklim ekstrim/ climate change, Banjir, Kebakaran, Gempa
bumi, Tanah longsor, dan lain-lain.

Kemudian yang dimaksud dengan kerusakan maknawi atau kerusakan non fisik erat
kaitannya dengan kemanusiaan yang konotasinya mengarah pada perilaku manusia dengan
lingkungan sosialnya dan semua hal yang berorientasikan dengan moralitas manusia (Pena, 2021,
hal. 24). Mayoritas penyebab kerusakan bumi adalah perilaku maksiat manusia yang didukung
oleh krisisnya nilai moral dan besarnya nafsu ambisi manusia. Diantara bentuk-bentuk
kerusakan ini yakni Syirik, kufur, dan sifat munafik, Over Eksploitasi atau dalam islam disebut
Zsraf yang bermuara dari konteks pola konsumsi manusia, zs7zf memuat makna tindakan yang
melewati batas kewajaran yang bertujuan memenuhi hasrat dan nafsu belaka (Pena, 2021, hal.
81-82). Banyak kerusakan yang terjadi akibat over eksploitasi diantaranya yakni, ketika
eksploitasi hutan menyebabkan hutan gundul, habibat didalam hutan punah, resapan air
berkurang dan seterusnya. Balum lagi ketika eksploitasi batu bara, emas, ikan, flora fauna dan
lain lagi juga pasti berdampak buruk pada lingkungan. Kemudian perilaku pencemaran, baik
pencemaran tanah, air, udara dll. Oleh sebab itu, berdasarkan Bahtsul Masa’i/ Muktamar NU
yang ke-29 di Cipasung-Tasikmalaya-Jawa Barat tahun 1994, telah memutuskan bahwa hukum
tindakan pencemaran lingkungan baik air, tanah maupun udara, apabila menimbulkan dlarar,
maka hukumnya haram dan termasuk tindakan kriminal (jinayaf). (Pena, 2021, hal. 125-127)
Berdasarkan penjelasan diatas, maka dapat dipahami bahwa kerusakan yang bersifat hissi atau
fisik pada hakikatnya merupakan akibat dari kerusakan maknawi atau non fisik. Jadi antara
kerusakan hissi dan maknawi terdapat hubungan sebab akibat.

Bagian kedua, penulis memenggal pada kalimat ol gsé.j ¢l Wy yang mana
mencakup pembahasan tentang penyebab dari kerusakan tersebut yang tidak lain pelakunya
adalah manusia, namun manusia jugalah yang bisa memperbaiki kerusakan-kerusakan tersebut
(al-Islah), diantara solusi yang ditawarkan yakni:

Dengan membuat kebijakan hukum, sehingga dapat mengendalikan perilaku manusia
agar tetap dalam keadaan seimbang oleh beberapa aturan membatasinya. Peraturan yang
ditetapkan oleh Allah SWT (syari’at Allah) dalam masalah duniawi atau muamalah adalah sebuah
peraturan umum yang dapat dikembangkan oleh manusia sesuai dengan kemaslahatan umum.
Manusia sebagai mandaritas Allah dimuka bumi memiliki hak untuk bertindak apapun dan
memanfaatkan fasilitas yang telah disediakan oleh Allah, namun harus sesuai dengan formalitas
agama yakni tidak boleh melampaui batas (is7af). Mereka harus membuat sebuah kebijakan
hukum, yakni kebijakan-kebijakan yang dibuat oleh wakil rakyat untuk dipatuhi setiap individu
manusia.

Dengan dogma agama dan spritual, yang dimaksudkan untuk memperbanyak kesadaran
umat manusia untuk intropeksi dan mengimplementasikan tugas-tugasnya dalam mengelola dan
menjaga alam sekitar. Solusi ini telah diterapkan oleh PBNU yang belum lama ini, kemarin
tanggal 5 september 2022 mengadakan suatu forum yang dinamakan Forum Religion of Twenty



184

yang disingkat dengan R-20 yang menghadirkan para pemimpin agama di dunia sebagai Gerakan
global atau global movement, yang diselanggarakan dalam rangka menjadikan agama berperan
sebagai solusi atas problem global.

Menerapkan etika lingkungan, untuk menerapankan konsep etika lingkungan tentunya
berdasarkan petunjuk-petunjuk yang diberikan Rasulullah. Rasulullah begitu aktif dalam
menuntun umatnya pada hal yang sifatnya tidak merusak lingkungan. Nabi Muhammad
mengajarkan konsep etika lingkungan hidup lebih dari pada yang dipahami oleh kebanyakan
orang pada umumnya. Konsep ini sebagai kritis atas etika lingkungan hidup yang selama ini
dianut oleh manusia yang membatasi hanya pada komunitas social saja. Padahal etika lingkungan
hidup menuntut agar etika dan moralitas itu diberlakukan juga bagi komunitas biotis maupun
abiotis. Diantara konsep etika yang diajarkan Rasulullah adalah perintah untuk mengatur pola
konsumsi secara sederhana, bersikap zuhud, dan berlaku adil, sebagaimana yang diajarkan dalam
Q.8 Thaha (20): 81 yang berisi larangan melampaui batas dalam mengkonsumsi apa yang telah
dianugerahkan Allah kepadanya.

Dengan membaca pesan moral ilahi, baik dari teks wahyu (verbal) yakni al-Qur’an
maupun dengan isyarah kaun (non-verbal), yakni pesan melalui isyarat al-kaun atau fenomena
yang terjadi pada alam semesta.

Mempelajari Kisah Kerusakan Zaman Dahulu, Sebagaimana yang telah dijelaskan pada
Q.8 ar-Rum (30): 42, tertulis bahwa sanksi dan bencana perusakan tidak hanya terjadi pada
masyarakat masa kini (Mekkah), tetapi merupakan sunnatullah bagi siapa saja yang melanggar,
baik dahulu, sekarang maupun esok yang akan datang. Kemudian datanglah perintah untuk
memperhatikan dan mengambil pelajaran dari kesudahan kaum-kaum terdahulu. (Pena, 2021,
hal. 79) Diantara kisah yang termuat dalam al-Qur’an yakni Kisah kepunahan Kaum Nabi Nuh,
Kaum ‘Aad, Kaum Madyan, Kaum Saba’ dll. Selain kisah-kisah yang tertulis dalam Al-Qut’an,
sejarah juga mencatat bahwa bumi mengalami lima peristiwa kepunahan massal sebelum masa
kita sekarang, masing-masing memusnahkan sebagian besar kehidupan sehingga berfungsi
mengosongkan ajang evaluasi. Lima peristiwa tersebut yaitu: Akhir Zaman Ordovisium, Zaman
Devon, Zaman Perm, Zaman Trias, Zaman Kapur. (Wales, 2019, hal. 3)

Menanamkan Hubbul Alam Minal Iman, kaidah mencintai alam merupakan salah satu
cabang dari iman, kaidah ini harus benar-benar ditanamkan pada manusia agar tercipta
keharmonisan antara alam dengan manusia. Kepekaan hati manusia seharusnya sudah menjadi
suatu hal yang diprioritaskan dari sekarang, mengingat untuk menumbuhkan urgensitas dari
sebuah kecintaan terhadap lingkungan membutuhkan sebuah metodologi dari agama islam
untuk memunculkan rasa “hubbul alam”.

Memperbanyak do’a, sebagaimana tuntunan Allah dalam Q.S ar-Rum (30): 43 yang
menjelaskan tentang cara untuk menghindari kerusakan adalah dengan menghadapkan wajah
serta arahkan semua perhatian kepada agama yang lurus, yang mengantar menuju kebahagiaan
melalui jalan yang terdekat. Maka diantara cara terdekat dan paling mudah adalah dengan
memperbanyak berdo’a pada Allah Ta’ala.

Dari penjelasan diatas dapat dipahami bahwa faktor utama yang dapat memperbaiki
alam adalah dengan terlebih dahulu memperbaiki hubungan manusia dengan Tuhannya, yang
kemudian dilanjutkan dengan gerakan atau langkah nyata yang timbul dari kesadaran dirinya.



185

Dengan dimulai dari gerakan masyarakat secara massif, ekosistem bumi sedikit demi sedikit akan
mengalami perbaikan diri dari skala lokal maupun global. (Pena, 2021, hal. 142).

Bagian ketiga, penulis mengambil penggalan ayat | slee Lﬁj\ G 4488 yang mana
menjelaskan tentang adanya pembalasan agar manusia juga merasakan sebagian dari apa yang
telah mereka kerjakan. Allah menegaskan bahwa tidak seluruh akibat buruk atau pembalasan
dari perilaku merusak akan dirasakan oleh manusia, tetapi hanya sebagiannya saja. Sebagiannya
lagi telah diatasi oleh Allah diantaranya dengan menyediakan sistem alam yang dapat menetralisir
atau memulihkan kerusakan secara alami.

Dengan begitu dapat dipahami bahwa rasa sayang Allah terhadap makhluknya amat
sangatlah besar, disamping itu juga karena Allah berharap setelah itu manusia akan sadar dan
berbuat sebaliknya yakni dengan menjaga dan memiliharanya, tidak lagi merusak. Penulis akan
menguraikan beberapa balasan khususnya bagi pelaku kerusakan, namun biasanya juga
ditimpakan kepada orang-orang disekitarnya. Diantara contoh pembalasan-Nya yakni dengan
menimpakan rasa panas yang mematikan, ketika aktifitas aktifitas kerusakan terus dilakukan,
khususnya yang membawa kita pada era pemanasan global, maka ketika suhu bumi terus
mengalami peningkatan dan bumi menjadi lebih panas, maka sejak itu pula manusia akan
mengalami berbagai macam kesulitan bahkan ancaman kematian. kelaparan, tenggelam,
kebakaran, kekurangan air, wabah penyakit, ambruknya pereckonomian, laut yang mati,
kekurangan oksigen, dll

Bagian keempat, tersisa penggalan terakhir dati ayat tersebut yakni G522 s3] yang
seakan menjadi harapan agar manusia kembali ke jalan yang lurus melalui beberapa tahapan
hukuman diatas, diantara hikmah pemberian hukuman dari Allah yakni, sebagai pembuktian
bahwa alam ini dibangun dengan system kausalitas (sebab-akibat), saling berkaitan antara satu
dengan yang lainnya. Apabila salah satu tak berfungsi dengan baik maka akan berakibat negative
pada keseimbangan alam raya. Kemudian akan melahirkan krisis dalam kehidupan. Dan semua
itu merupakan tanda-tanda akan kebesaran Allah Yang Maha Kuasa. Dengan segala fenomena
yang terjadi sebagai hukuman atas perbuatan manusia sebagai factor utama pelaku kerusakan
diharapkan bisa menjadi sebab agar mereka sadar, insaf dan bertaubat (mendapatkan hidayah)
serta mendorong untuk segera kembali kepada Allah dan masuk dalam golongan orang-orang
yang bertaqwa, kemudian istigomah dan konsisten menjalankan ketha’atan dan menjauhi
larangan kemungkaran-kemungkaran (az-Zubhaili, 2009, hal. 123). Dengan keta’atan dan sikap
saling peduli terhadap semua makhluq akan terwujud kesejahteraan dan kemakmuran rakyat
yang mana menjadi tujuan final yang tidak bisa dinegoisasikan dengan hal apapun.



186

41 :(30) a8 g cdLlaTl

u.:.u;
LT i
S5
FOWE Olall)
i J.-.I.QJ ,JJ}“ JJE
FRKTE
daa gl 5 bl Bajie
AYAY g Y 5
auad duara
ClaY) O pllad)
sleal) 3 i<
Sl
_ 5
ST = Bk sl o
YHETY @& Jﬂ\ sl * ) o
X o

G



187

Penutup

Berdasarkan penelitian yang telah penulis lakukan sebagaimana pembahasan diatas dan
juga dengan mempertimbangkan rumusan masalah, dapat diketahui bahwa:

Lafadz Fasad dalam Q.S ar-Rum (30): 41 berbentuk isim Masdar dari Fiil Tsulatsi
Mujarrod Fasada-Y afsudu-Fasad yang berarti merusak-suatu kerusakan. Kemudian ketika
dirangkaikan dengan lafadz setelahnya, mayoritas ulama’ mengindikasikan sebagai bentuk
kerusakan lingkungan, seperti banjir, paceklik, kemarau panjang, dan lain sebagainya. Sedangkan
makna kerusakan sendiri berdasarkan keterangan yang banyak dikutip oleh para ulama’ yakni
dari Ar-Raghib Al-Asfabani dalam kamus Gharib Al-Qur'an nya mengatakan bahwa kerusakan
adalah keluarnya sesuatu dari keseimbangan, baik sedikit maupun banyak. Yang merupakan
kebalikan dari kata As-Sholah, digunakan untuk menunjukkan jiwa, raga maupun segala sesuatu
yang keluar dari yang seimbang. Jadi, suatu lingkungan dapat dikatakan mengalami kerusakan
ketika keluar dari batas keseimbangan.

Berdasarkan penafsiran Q.S ar-Rum (30): 41 dalam tafsir al-Mishbah yang dalam
analisanya penulis kategorikan menjadi empat bagian, setidaknya dapat memberikan beberapa
identifikasi diantaranya yakni: 1) makna lafadz fasad yang tidak jauh berbeda dari makna yang
telah ditawarkan oleh mayoritas ulama’ 2) terjadinya berbagai fenomena kerusakan di daratan
dan lautan, yang dapat diartikan bahwa daratan dan lautan merupakan arena kerusakan, missal
terjadinya pembunuhan, perampokan dan lain sebagainya. Dan juga dapat diartikan bahwa darat
dan laut sendiri telah mengalami kerusakan, ketidakseimbangan dan kurangnya kemanfaatan,
seperti kemarau panjang, banjir, laut tercemar dan lain sebagainya. 3) penawaran solusi yakni al-
islah berupa membuat kebijakan hukum, dogma agama dan spiritual, penerapan etika
lingkungan, membaca pesan moral ilahi baik verbal maupun non-verbal, mempelajari kisah
kerusakan zaman dahulu, penanaman hubbul alam minal iman dan memperbanyak do’a. 4)
dampak atau pembalasan dari sebagian perbuatan kerusakan, mulai dari ancaman panas yang
mematikan, kelaparan, kebakaran, tenggelam, kekurangan air dan oksigen dan masih banyak
lagi. 5) hikmah dibalik pembalasan tersebut, diantaranya yakni agar mereka mendapatkan
hidayah sehingga bisa memperbaiki diri menuju manusia yang tha’at dan bertaqwa.

Daftar Pustaka

Al-Maraghi, Ahmad Mustofa. Tafsir Al-Maroghi. (Mesir: Maktabah Wa Mathba’ah Musthofa).
Amru, Khobirul. Kontekstualisasi Konsep Fasad Dalam Al-Qur'an Perspektif Mubammad Mutawalli A/-

Sha’rawiy: Telaah Tafsir AlL-Sha’rawiy, Tesis 2021. dalam:
Http://Digilib.Uinsby.Ac.Id/1d/Eprint/48310 Diakses Pada 07 November 2021: 13.01
Wib

As-Sheikh, Abdullah Bin Muhammad Bin Abdurrahman Bin Ishaq Ali. Tafsir Ibnu Katsir Jilid 17i.
(Kairo: Daar Al-Hilaal, 1994).

Az-Zuhaili, Wahbah. A#Tafsir Al-Munir Fi Al-Aqidab, Syari’ah Dan Manhaj. (Depok: Pustaka
Gema Insani Press).

Qardhawi, Yusuf. Ri'ayatul Bi'ah Fi Syari’ah Al-Islam. (Cairo: Dar As-Syuruq, 2001).

Rosalinda. Tafsir Tablili: Sebuah Metode Penafsiran Al-Qur'an. (Hikmah, 2019).

Shihab, M. Quraish. Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur'an. (Jakarta: Lentera
Hati, 2005).

Suryadilaga, M. Alfatih. Metodologi Ilmn Tafsir. (Yogyakarta: Penerbit Teras, 2010).


http://digilib.uinsby.ac.id/id/eprint/48310

188

Tim Forum Kajian Ilmiah Mata Pena. Bi'ah Progresif: Menuju Manusia Berkesadaran Lingkungan.
(Kediri: Lirboyo Press, 2021).

Wallace Wells, David. Bumi Yang Tak Dapat Dibuni : Kisah Masa Depan Terj. The Uninbabitable
Earth: Live After Warming. (Jakarta: Pt Gramedia Pustaka Utama, 2019)

Zed, Mestika. Metode Penelitian Kepustakaan. (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2004).



