
 

   

e-ISSN: 2809-3712  

 

 

 

 

MENGHADAPI FENOMENA KERUSAKAN DI MUKA BUMI  

(KAJIAN LAFADZ FASAD DALAM Q.S AR-RUM: 41) 

 

Zidni Alfani Rizkiyah* 

Institut Agama Islam Bani Fattah Jombang, Indonesia 

zidniealfani03@gmail.com 

 

Dian Erwanto 

Institut Agama Islam Bani Fattah Jombang Indonesia 

dianerwanto87@gmail.com 

 

Abstract 

The choice of the theme of facade or in Indonesian means damage in this study departs from the reality that there 

has been a lot of damage in the environment around us in particular, and in all parts of the world in general. 

Both in the form of physical and non-physical damage. And the majority of scholars' refer to Q.S ar-Rum (30) 

verse 41 in the discussion of damage, because the text regarding the spread of damage on earth is summarized in 

Q.S ar-Rum (30) paragraph 41. Then to assist the research process this writer uses a type of literary research 

with tahlili approach or analysis that refers to the interpretation in the book of tafsir al-Mishbah by M. Quraish 

Shihab. This study seeks to review the meaning of lafadz fasa as a whole and comprehensively, also accompanied 

by an explanation of the division of fasaad, namely in the form of hissi facade or physical and meaningful or non-

physical in nature, supplemented by examples. Then examine the contents of Q.S ar-Rum (30) verse 41 by 

grouping them into four sections which are considered to have a unified discussion and then summarized in one 

scheme. This research can at least provide some findings, including: 1) the meaning of lafadz fasaad and its 

examples, 2) offering a solution, namely al-islah which can be an endeavor to improve the world, 3) there is an 

impact or retribution as a result of acts of damage and accompanied by with some examples, 5) wisdom behind 

God's vengeance to the perpetrators of damage. 

Keywords: al-Fasad, Q.S ar-Rum 41, Tafsir al-Mishbah. 

 

Abstrak 

Pemilihan tema fasad atau dalam bahasa Indonesia berarti kerusakan dalam penelitian ini 

berangkat dari realita bahwa sudah banyak terjadi kerusakan dilingkungan sekitar kita 

khusunya, dan diseluruh belahan dunia pada umumnya. Baik berupa kerusakan fisik 

maupun non-fisik. Dan mayoritas ulama’ merujuk Q.S ar-Rum (30) ayat 41 dalam 

pembahasan kerusakan, karena nash perihal tersebarnya kerusakan di muka bumi 

terangkum dalam Q.S ar-Rum (30) ayat 41. Kemudian untuk membantu proses penelitian 

ini penulis menggunakan jenis penelitian literer dengan pendekatan tahlili atau analisis 

yang mengacu pada penafsiran dalam kitab tafsir al-Mishbah karya M. Quraish Shihab. 

Penelitian ini berusaha mengulas pengertian lafadz fasad secara utuh dan komprehensif, 

juga disertai dengan penjelasan mengenai pembagian fasad yakni berupa fasad hissi atau 

bersifat fisik dan maknawi atau bersifat non fisik yang dilengkapi dengan contoh-

contohnya. Kemudian mengupas isi kandungan Q.S ar-Rum (30) ayat 41 dengan 

mengelompokkannya menjadi empat bagian yang dinilai memiliki kesatuan pembahasan 

dan kemudian dirangkum dalam satu skema. Pada penelitian ini setidaknya dapat 

memberikan beberapa temuan, diantaranya yakni: 1) makna lafadz fasad beserta contoh-

contohnya, 2) penawaran solusi yakni al-islah yang dapat menjadi ikhtiyar untuk perbaikan 

dunia, 3) adanya dampak atau pembalasan akibat dari perbuatan kerusakan dan disertai 

179

mailto:zidniealfani03@gmail.com
mailto:dianerwanto87@gmail.com


 

 

 

dengan beberapa contohnya, 5) hikmah dibalik pembalasan Allah kepada pelaku 

kerusakan. 

Kata Kunci: al-Fasad, Q.S ar-Rum 41, Tafsir al-Mishbah 

 

Pendahuluan 

Beberapa.peristiwa.kerusakan yang terjadi saat ini merupakan fakta yang niscaya, tidak 

ada seorangpun yang menolak kenyataan ini. walaupun mungkin tidak dipikirkan oleh sebagian 

orang, tetapi dirasakan dampaknya oleh semua kalangan. Sejumlah bencana alam yang terjadi 

dalam banyak sekali bentuk di berbagai belahan dunia tidak lain adalah akibat dari geliat alam 

yang merana dan tertindas. Dalam catatan per januari sampai maret 2022 sudah terjadi lebih dari 

800 bencana alam, itu hanya di wilayah Indonesia saja belum pada belahan dunia yang lain. 

Dalam al-Qur’an yang secara garis besar menunjukkan makna kerusakan adalah lafadz fasad. 

Pemaknaan lafadz fasad berbeda-beda dari para ulama’, walaupun penjelasan ayatnya sudah 

begitu gamblang dan terperinci namun tidak dapat dipungkiri bahwa daya nalar masing-masing 

orang sangat beragam dan memiliki tingkat pemahaman yang berbeda-beda (Suryadilaga, 2010, 

hal. 125). 

Dalam kajian penelitian yang menjadi pokok yakni ayat dalam QS. Ar-Rum ayat 41, 

karena  menurutnya redaksi ayatnya sudah cukup gamblang dalam menggambarkan kerusakan 

di muka bumi ini, Penelitian ini lebih mengerucut pada penafsiran dalam Kitab Tafsir Al-

Mishbah, mengingat adanya beberapa perbedaan penafsiran dari beberapa ulama’. Walaupun 

kesimpulan akhirnya menunjukkan bahwa mayoritas mufassir menafsirkan lafadz fasad dalam 

Q.S ar-Rum (30) ayat 41 ini sebagai kerusakan yang terjadi pada alam atau lingkungan kita ini. 

Pertama, menurut Tafsir al-Mishbah, penulis menuliskan arti fasad dalam Q.S ar-Rum (30) 

ayat 41 berdasarkan pendapat mayoritas ulama’ kontemporer yang memahaminya dalam arti 

kerusakan lingkungan, karena ayat ini mengkaitkan lafadz al-fasad dengan kata darat dan laut. 

Dalam ayat ini darat dan laut disebutkan sebagai tempat terjadinya fasad tersebut. Hal ini dapat 

menunjukkan bahwa daratan dan lautan adalah arena terjadinya kerusakan, misalnya dengan 

terja dinya pembunuhan, perampokan dikedua tempat itu. Juga dapat berarti bahwa darat dan 

laut sendiri telah mengalami kerusakan, ketidakseimbangan serta kekurangan manfaat. Seperti 

contoh laut yang tercemar sehingga ikan banyak yang mati dan hasil laut berkurang, kemudian 

daratan semakin panas sehingga terjadi kemarau panjang. Dengan begitu keseimbangan 

lingkungan menjadi kacau. Hal inilah yang menyebabkan beberapa ulama’ kontemporer 

memahami ayat ini sebagai isyarat tentang kerusakan lingkungan (Shihab, 2005, hal. 76-79). 

Kedua, menurut Tafsir al-Munir arti lafadz fasad dalam Q.S ar-Rum (30) ayat 41 dalam 

kitab tafsir ini adalah suatu kondisi kacau dan rusak, seperti kekeringan, paceklik, minimnya 

tetumbuhan, banyaknya kejadian kebakaran, banjir, merebaknya aksi-aksi kejahatan, 

perampokan dan perampasan harta secara dzalim, banykanya kedzaliman serta minimnya 

kemanfaatan dan kebaikan 

Ketiga, dalam Tafsir Ibnu Katsir mengutip perkataan dari Zaid bin Rafi’ ketika 

menjelaskan lafadz Dzahara al-Fasad yakni terhentinya hujan di daratan yang di iringi oleh masa 

paceklik serta dari laut yaitu mengenai binatang-binatang didalamnya (Ishaq, 1994, hal. Jilid 6, 

378). 



 

 

 

 

Keempat, dalam Tafsir al-Maroghi dijelaskan bahwa maksud dari lafadz fasad dalam Q.S 

ar-Rum (30) ayat 41 adalah kerusakan alam yang disebabkan oleh peperangan, berbagai 

kekacauan, praktek-praktek para tantara, pesawat terbang, kapal perang, kapal selam, dan 

sebagainya yang dilandasi oleh perilaku manusia yang dzalim, serakah, perbuatan yang 

diharamkan, kurang adanya control diri dan menyampingkan urusan agama. (al-Maraghi, 1365 

H, hal. Jilid 9, 55) 

Kelima, dalam Tafsir al-Azhar penafsiran Q.S ar-Rum (30) ayat 41 dihubungkan dengan 

Q.S al-Anbiya (21) ayat 105 yang menjelaskan bahwa dengan tampaknya kerusakan dalam hati 

manusia, maka pasti timbul pula kerusakan di muka bumi. Hati manusia membekas kepada 

perbuatannya. Oleh karena itu dalam kitab ini juga ditulis jangan menganggap semakin 

berkembangnya teknologi zaman sekarang adalah suatu gerakan pembangunan, jika jiwa 

semakin jauh dari Tuhannya. Manusia telah mengeluhkan bahwa pada perkembangan teknologi 

dan pengetahuan yang maju, hidup manusia justru bertambah sengsara. Padahal tujuan Allah 

mengirim manusia ke bumi untuk menjadi khalifah yakni pelaksana atau wakil dari Allah dalam 

menjaga bumi, maka hendaknya manusia menjadi muslih yakni suka memperbaiki dan 

memperindah. (Hamka, 2010, hal. 5532-5534). 

Dari uraian di atas, maka penelitian ini berfokus pada bagaimana pemahaman lafadz al-

fasad dalam QS. Ar-Rum (30) ayat 41. Dengan ini diharapkan seseorang dapat mempelajari atau 

mengetahui lafadz fasad secara komprehensif dalam sudut pandang Q.S ar-Rum (30) ayat 41. 

Karena menurut penulis, redaksi ayat ini sudah cukup gamblang dalam menggambarkan 

kerusakan di muka bumi ini. Kemudian penulis melanjutkan dengan pembahasan bagaimana 

interpretasi QS. Ar-Rum (30): 41 dalam kitab tafsir al-Mishbah. Penulis berharap bisa 

memberikan kemungkinan-kemungkinan solusi perbaikan yang sesuai terhadap isu-isu 

kerusakan yang terjadi saat ini. Penelitian ini menggunakan jenis penelitiaan literer atau riset 

kepustakaan (library research), yakni dengan mencari bahan penelitian dari berbagai sumber 

tulisan diantaranya dengan buku, jurnal ilmiah, dan dokumen lainnya. (Zed, 2004, hal. 89). 

Dengan menggunakan pendekatan tahlili, tahlili berasal dari kata hallala-yuhallilu-tahlil yang 

diartikan “mengurai atau menganalisis”. Atau juga bisa berarti “membuka sesuatu atau tidak 

menyimpang darinya, atau bisa juga berarti membebaskan” (Rosalinda, 2019, hal. 6-7). Penulis 

menggunakan pendekatan tersebut dengan harapan dapat menghasilkan karya dengan 

pemahaman yang luas serta komprehensif dalam memahami makna ayat tersebut. Dengan 

demikian, penulis mengharapkan agar keseluruhan masyarakat, khusunya yang membaca tulisan 

ini dapat memahami konteks fasad secara detail dan dapat memberikan penanggulangan serta 

memiliki kesadaran penuh untuk menjaga apa yang seharusnya dijaga. 

 

Metode Penelitian 

Kajian dari peneltian ini menggunakan kajian literatur yang mana literatur yang diambil 

sesuai dengan pokok pembahasan dan di analisis secara mendalam sehingga dapat diambil 

kesimpulan dan temuan dalam penelitian. Literatur yang diambil baik dari buku, artikel jurnal 

baik nasional maupun internasional dan literatur lainny. 

 

 

 

180



 

 

 

Hasil dan Pembahasan  

Lafadz al-fasad berasal dari akar kata fa-sin-dal yang berarti merusak. (Baqi, Tth, hal. 518) 

Al-Fayruzabadiy dan Ibnu Manzur memaknai lafadz al-fasad dengan arti didd sa-lu-ha (as-Shirazi, 

1980, hal. 320) atau naqid al-salah (antonim dari kata “baik”) (al-Mishri, Tth, hal. 335). Dalam 

Kitab Al-‘Ain karya Al-Khalil Al-Farahidiy menterjemahkan lafadz ini dengan arti “rusak, binasa, 

buruk” (al-Farahidi, 2003, hal. 321). Para penulis kamus bahasa arab modern seperti Louis Ma’luf 

dalam kamus Munjid-nya dan Ahmad Rida dalam kitab Matn Al-Lughoh-nya (Ma'luf, Tth, hal. 538) 

juga Farid Wadji dalam kitab Da’irat Ma’arif-nya (Wajdi, Tth, hal. 286), mayoritas dari mereka 

juga merujuk pada pemaknaan Al-Fayruzabadiy dan Ibn Manzur. Oleh karena itu makna al-fasad 

yang paling masyhur dikalangan para pelajar, khusunya pelajar bahasa arab yakni bermakna 

kerusakan. Untuk lebih memahami makna lafadz fasad dalam Q.S ar-Rum (30) ayat 41, maka 

penulis melengkapinya dengan tafsir Q.S ar-Rum (30) ayat 41 dalam Kitab Tafsir Al-Mishbah. 

Penafsiran Surat ar-Rum 41 

 يرَۡجِعوُنَ  ظَهَرَ ٱلۡفَسَادُ فيِ ٱلۡبرَ ِ وَٱلۡبَحۡرِ بِمَا كَسَبَتۡ أيَۡدِي ٱلنَّاسِ لِيذُِيقَهُم بَعۡضَ ٱلَّذِي عَمِلوُاْ لَعلََّهُمۡ 

“Telah nampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan karena perbuatan tangan manusi, supaya Allah 

merasakan kepada mereka sebahagian dari (akibat) perbuatan mereka, agar mereka kembali (ke jalan yang 

benar). 

 
Istilah-istilah lain yang memiliki makna kerusakan adalah halaka, sa’a dan dammara. Istilah 

halaka dan seluruh kata jadiannya dalam al-Qur’an seluruhnya ada 68 kali. Namun, yang 

terbanyak tidak menunjukkan kerusakan lingkungan (Aisyah Nur Hayati). 

 Dalam penafsiran al-mishbah, penulis merujuk pandangan mayoritas ulama’ 

kontemporer yang memahaminya dalam arti kerusakan lingkungan, karena ayat ini mengkaitkan 

lafadz al-fasad dengan kata darat dan laut. Dalam ayat ini darat dan laut disebutkan sebagai 

tempat terjadinya fasad  atau menunjukkan bahwa daratan dan lautan merupakan arena terjadinya 

kerusakan, misalnya dengan terjadinya pembunuhan, perampokan dikedua tempat itu. Juga 

dapat berarti bahwa darat dan laut sendiri telah mengalami kerusakan, ketidakseimbangan serta 

kekurangan manfaat. Seperti contoh laut yang tercemar sehingga ikan banyak yang mati dan 

hasil laut berkurang, kemudian daratan semakin panas sehingga terjadi kemarau panjang. 

Dengan begitu keseimbangan lingkungan menjadi kacau.  

 

Fakta Kerusakan  

Kerusakan alam dan lingkungan kehidupan manusia hari ini adalah fakta yang niscaya, 

tak ada yang menolak kenyataan ini, meski tak semua orang memikirkannya, mereka tetap 

merasakan dampaknya. Kerusakan alam berpotensi merusak peradaban manusia bahkan 

mengancam keberlangsungan kehidupan manusia, maka harus disikapi oleh semua pihak 

dengan tindakan-tindakan yang menyelamatkan. Disini penulis akan menulis sedikit fakta terkait 

kerusakan yang terjadi, diantaranya yakni:  

Banyak terjadinya pencemaran air bersih, diantaranya sungai yang tercemar oleh sampah 

plastic, limbah industry, dan lain sebagainya. Di Indonesia menurut data BPS (Badan Pusat 

Statistik) pada 24 Maret 2022 mengatakan bahwa pada tahun 2021 terdapat 10.683 desa yang 

mengalami pencemaran air. Pencemaran air paling banyak ditemukan di Jawa Tengah dengan 

1.310 desa yang terdampak, kemudian Jawa Barat dengan 1.217 desa yang terdampak dan di 

181



 

 

 

 

Jawa Timur terdapat 1.152 desa yang terdampak. Di Kalimantan Barat ada 715 desa, Sumatera 

Utara 673 desa, Kalimantan Tengah 610 desa, Sumatera Selatan 440 desa, Kalimantan Selatan 

396 desa yang juga terdampak pencemaran air. Dalam catatan BPS disebutkan bahwa sebanyak 

6.160 desa mengalami pencemaran air disebabkan dari limbah industry rumah tangga. 

Sementara 4.496 desa berasal dari limbah pabrik dan 27 desa dari sumber-sumber lainnya (Di 

Akses Pada 16 Juli 2022, 09:31 ) Hal ini sudah jelas menyababkan kurangnya kebutuhan air 

bersih untuk kehidupan sehari-hari yang semakin hari akan semakin parah jika tidak ada 

perubahan dari masing-masing individu. 

Pemanasan global atau Global warming telah mengantarkan pada eksplorasi bumi dan 

berdampak pada kerusakan alam secara keseluruhan. Diantara beberapa dampak yang telah 

terjadi yakni ekstrem perubahan iklim yang mengakibatkan berbagai macam bencana dan 

menurunkan produktivitas kehidupan dunia. Diantaranya yakni peristiwa ledakan bintik 

matahari pada tanggal 11 April 2022 yang memicu ejeksi bola plasma yang menuju ke bumi. 

Kemudian pada tanggal 14 April 2022 jaringan sensor magnet bumi BMKG diseluruh Indonesia 

telah mendeteksi adanya badai magnet bumi berskala menengah atau skala G2 yang disebabkan 

terlepasnya energi radiasi dalam jumlah besar berupa koronal mass ejection (CME). (Sirojuddin, 

Tanggal 14 April 2022) Selain itu juga terjadinya Coral Bleaching akibat suhu air laut yang hangat 

sehingga terumbu karang kehilangan protozoa zooxanthellae yang biasanya dapat menghasilkan 

sampai 90 persen energi yang dibutuhkan karang melalui fotosentisis. Sejak tahun 2016, lebih 

dari setengah Karang Penghalang Besar di Australia (Great Barrier Reef) mengalaminya. Kematian 

berskala besar itu disebut Mass Bleaching Event, yang salah satunya terjadi di seluruh dunia dari 

2014-2017. Kehidupan karang sudah banyak merosot sehingga menciptakan lapisan baru di laut, 

antara 30 sampai 150 meter dibawah permukaan laut, yang oleh ilmuwan di sebut zona senja. 

Menurut World Resources Institute, pada 2030 pemanasan dan pengasaman laut akan mengancam 

90 persen dari seluruh terumbu karang di laut. (Sirojuddin, Tanggal 14 April 2022, hal. 99). 

Dan sudah terbukti dengan beberapa fakta yang telah banyak terjadi beberapa tahun 

terakhir. Seperti yang telah beredar di berbagai media, baik google, youtube dll. Beredar 

fenomena gelombang panas atau heatware yang terjadi di belahan benua asia, eropa, amerika 

dll. Yang berdampak banyak merenggut nyawa dan penyakit yang menyerang manusia. 

 

Analisis Susunan Ayat 

Berdasarkan penafsiran dalam kitab Tafsir Al-Mishbah diatas, maka dapat diambil 

kesimpulan bahwa makna yang dituju pada Q.S ar-Rum ayat 41 adalah kerusakan lingkungan. 

Pengertian lingkungan menurut KBBI adalah semua yang mempengaruhi pertumbuhan 

manusia atau hewan, sedangkan dalam kajian islami pembahasan lingkungan meliputi pada 

empat hal yakni ruang natural atau alam, lingkup ekonomi, lingkup sosial, dan lingkup 

peradaban. Yang semuanya berorientasi pada keseimbangan dan ketentraman secara person 

atau kolektif dalam kemsalahatannya yang muncul dari ajaran agama (Pena, 2021, hal. 2). Disini 

penulis mencoba menguraikan kandungan makna yang tersimpan dalam ayat tersebut dengan 

cara membaginya menjadi empat bagian yang dipandang memiliki kesatuan pembahasan.  

Bagian pertama, yakni kalimat ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبرَ ِ وَالْبَحْر. Sebagaimana penafsiran dalam 

Tafsir Al-Mishbah diatas yang menunjukkan tentang sudah banyaknya kerusakan yang terjadi 

pada lingkungan kita ini, maka disini penulis mencoba mengulas lebih dalam mengenai berbagai 

182



 

 

 

macam bentuk-bentuk kerusakan lingkungan, baik yang bersifat hissi maupun maknawi. 

Kerusakan hissi atau fisik adalah kerusakan yang terjadi dalam bentuk fisiknya, yakni kerusakan 

yang terjadi pada habibat yang dihuni oleh makhluk hidup secara keseluruhan. Seperti halnya 

benda mati, misal batu batuan, mineral, air, udara, unsur-unsur iklim, cuaca, suhu, kelembaban, 

angin dan lain sebagainya (Pena, 2021, hal. 23). Diantara bentuk-bentuk kerusakannya yakni, 

Pemanasan global/ global warming, Iklim ekstrim/ climate change, Banjir, Kebakaran, Gempa 

bumi, Tanah longsor, dan lain-lain. 

Kemudian yang dimaksud dengan kerusakan maknawi atau kerusakan non fisik erat 

kaitannya dengan kemanusiaan yang konotasinya mengarah pada perilaku manusia dengan 

lingkungan sosialnya dan semua hal yang berorientasikan dengan moralitas manusia (Pena, 2021, 

hal. 24). Mayoritas penyebab kerusakan bumi adalah perilaku maksiat manusia yang didukung 

oleh krisisnya nilai moral dan besarnya nafsu ambisi manusia. Diantara bentuk-bentuk 

kerusakan ini yakni Syirik, kufur, dan sifat munafik, Over Eksploitasi atau dalam islam disebut 

israf yang bermuara dari konteks pola konsumsi manusia, israf memuat makna tindakan yang 

melewati batas kewajaran yang bertujuan memenuhi hasrat dan nafsu belaka (Pena, 2021, hal. 

81-82). Banyak kerusakan yang terjadi akibat over eksploitasi diantaranya yakni, ketika 

eksploitasi hutan menyebabkan hutan gundul, habibat didalam hutan punah, resapan air 

berkurang dan seterusnya. Balum lagi ketika eksploitasi batu bara, emas, ikan, flora fauna dan 

lain lagi juga pasti berdampak buruk pada lingkungan. Kemudian perilaku pencemaran, baik 

pencemaran tanah, air, udara dll. Oleh sebab itu, berdasarkan Bahtsul Masa’il Muktamar NU 

yang ke-29 di Cipasung-Tasikmalaya-Jawa Barat tahun 1994, telah memutuskan bahwa hukum 

tindakan pencemaran lingkungan baik air, tanah maupun udara, apabila menimbulkan dlarar, 

maka hukumnya haram dan termasuk tindakan kriminal (jinayat). (Pena, 2021, hal. 125-127) 

Berdasarkan penjelasan diatas, maka dapat dipahami bahwa kerusakan yang bersifat hissi atau 

fisik pada hakikatnya merupakan akibat dari kerusakan maknawi atau non fisik. Jadi antara 

kerusakan hissi dan maknawi terdapat hubungan sebab akibat. 

 Bagian kedua, penulis memenggal pada kalimat  ِبِمَا كَسَبتَْ أيَْدِي النَّاس  yang mana 

mencakup pembahasan tentang penyebab dari kerusakan tersebut yang tidak lain pelakunya 

adalah manusia, namun manusia jugalah yang bisa memperbaiki kerusakan-kerusakan tersebut 

(al-Islah), diantara solusi yang ditawarkan yakni: 

 Dengan membuat kebijakan hukum, sehingga dapat mengendalikan perilaku manusia 

agar tetap dalam keadaan seimbang oleh beberapa aturan membatasinya. Peraturan yang 

ditetapkan oleh Allah SWT (syari’at Allah) dalam masalah duniawi atau muamalah adalah sebuah 

peraturan umum yang dapat dikembangkan oleh manusia sesuai dengan kemaslahatan umum. 

Manusia sebagai mandaritas Allah dimuka bumi memiliki hak untuk bertindak apapun dan 

memanfaatkan fasilitas yang telah disediakan oleh Allah, namun harus sesuai dengan formalitas 

agama yakni tidak boleh melampaui batas (israf). Mereka harus membuat sebuah kebijakan 

hukum, yakni kebijakan-kebijakan yang dibuat oleh wakil rakyat untuk dipatuhi setiap individu 

manusia.  

 Dengan dogma agama dan spritual, yang dimaksudkan untuk memperbanyak kesadaran 

umat manusia untuk intropeksi dan mengimplementasikan tugas-tugasnya dalam mengelola dan 

menjaga alam sekitar. Solusi ini telah diterapkan oleh PBNU yang belum lama ini, kemarin 

tanggal 5 september 2022 mengadakan suatu forum yang dinamakan Forum Religion of Twenty 

183



 

 

 

 

yang disingkat dengan R-20 yang menghadirkan para pemimpin agama di dunia sebagai Gerakan 

global atau global movement, yang diselanggarakan dalam rangka menjadikan agama berperan 

sebagai solusi atas problem global. 

Menerapkan etika lingkungan, untuk menerapankan konsep etika lingkungan tentunya 

berdasarkan petunjuk-petunjuk yang diberikan Rasulullah. Rasulullah begitu aktif dalam 

menuntun umatnya pada hal yang sifatnya tidak merusak lingkungan. Nabi Muhammad 

mengajarkan konsep etika lingkungan hidup lebih dari pada yang dipahami oleh kebanyakan 

orang pada umumnya. Konsep ini sebagai kritis atas etika lingkungan hidup yang selama ini 

dianut oleh manusia yang membatasi hanya pada komunitas social saja. Padahal etika lingkungan 

hidup menuntut agar etika dan moralitas itu diberlakukan juga bagi komunitas biotis maupun 

abiotis. Diantara konsep etika yang diajarkan Rasulullah adalah perintah untuk mengatur pola 

konsumsi secara sederhana, bersikap zuhud, dan berlaku adil, sebagaimana yang diajarkan dalam 

Q.S Thaha (20): 81 yang berisi larangan melampaui batas dalam mengkonsumsi apa yang telah 

dianugerahkan Allah kepadanya. 

Dengan membaca pesan moral ilahi, baik dari teks wahyu (verbal) yakni al-Qur’an 

maupun dengan isyarah kaun (non-verbal), yakni pesan melalui isyarat al-kaun atau fenomena 

yang terjadi pada alam semesta.  

 Mempelajari Kisah Kerusakan Zaman Dahulu, Sebagaimana yang telah dijelaskan pada 

Q.S ar-Rum (30): 42, tertulis bahwa sanksi dan bencana perusakan tidak hanya terjadi pada 

masyarakat masa kini (Mekkah), tetapi merupakan sunnatullah bagi siapa saja yang melanggar, 

baik dahulu, sekarang maupun esok yang akan datang. Kemudian datanglah perintah untuk 

memperhatikan dan mengambil pelajaran dari kesudahan kaum-kaum terdahulu. (Pena, 2021, 

hal. 79) Diantara kisah yang termuat dalam al-Qur’an yakni Kisah kepunahan Kaum Nabi Nuh, 

Kaum ‘Aad, Kaum Madyan, Kaum Saba’ dll. Selain kisah-kisah yang tertulis dalam Al-Qur’an, 

sejarah juga mencatat bahwa bumi mengalami lima peristiwa kepunahan massal sebelum masa 

kita sekarang, masing-masing memusnahkan sebagian besar kehidupan sehingga berfungsi 

mengosongkan ajang evaluasi. Lima peristiwa tersebut yaitu: Akhir Zaman Ordovisium, Zaman 

Devon, Zaman Perm, Zaman Trias, Zaman Kapur. (Wales, 2019, hal. 3) 

  Menanamkan Hubbul Alam Minal Iman, kaidah mencintai alam merupakan salah satu 

cabang dari iman, kaidah ini harus benar-benar ditanamkan pada manusia agar tercipta 

keharmonisan antara alam dengan manusia. Kepekaan hati manusia seharusnya sudah menjadi 

suatu hal yang diprioritaskan dari sekarang, mengingat untuk menumbuhkan urgensitas dari 

sebuah kecintaan terhadap lingkungan membutuhkan sebuah metodologi dari agama islam 

untuk memunculkan rasa “hubbul alam”. 

   Memperbanyak do’a, sebagaimana tuntunan Allah dalam Q.S ar-Rum (30): 43 yang 

menjelaskan tentang cara untuk menghindari kerusakan adalah dengan  menghadapkan wajah 

serta arahkan semua perhatian kepada agama yang lurus, yang mengantar menuju kebahagiaan 

melalui jalan yang terdekat. Maka diantara cara terdekat dan paling mudah adalah dengan 

memperbanyak berdo’a pada Allah Ta’ala.  

   Dari penjelasan diatas dapat dipahami bahwa faktor utama yang dapat memperbaiki 

alam adalah dengan terlebih dahulu memperbaiki hubungan manusia dengan Tuhannya, yang 

kemudian dilanjutkan dengan gerakan atau langkah nyata yang timbul dari kesadaran dirinya. 

184



 

 

 

Dengan dimulai dari gerakan masyarakat secara massif, ekosistem bumi sedikit demi sedikit akan 

mengalami perbaikan diri dari skala lokal maupun global. (Pena, 2021, hal. 142). 

 Bagian ketiga, penulis mengambil penggalan ayat  َالَّذِي عَمِلوُالِيذُِيقَهُم بَعْض   yang mana 

menjelaskan tentang adanya pembalasan agar manusia juga merasakan sebagian dari apa yang 

telah mereka kerjakan. Allah menegaskan bahwa tidak seluruh akibat buruk atau pembalasan 

dari perilaku merusak akan dirasakan oleh manusia, tetapi hanya sebagiannya saja. Sebagiannya 

lagi telah diatasi oleh Allah diantaranya dengan menyediakan sistem alam yang dapat menetralisir 

atau memulihkan kerusakan secara alami.  

  Dengan begitu dapat dipahami bahwa rasa sayang Allah terhadap makhluknya amat 

sangatlah besar, disamping itu juga karena Allah berharap setelah itu manusia akan sadar dan 

berbuat sebaliknya yakni dengan menjaga dan memiliharanya, tidak lagi merusak. Penulis akan 

menguraikan beberapa balasan khususnya bagi pelaku kerusakan, namun biasanya juga 

ditimpakan kepada orang-orang disekitarnya. Diantara contoh pembalasan-Nya yakni dengan 

menimpakan rasa panas yang mematikan, ketika aktifitas aktifitas kerusakan terus dilakukan, 

khususnya yang membawa kita pada era pemanasan global, maka ketika suhu bumi terus 

mengalami peningkatan dan bumi menjadi lebih panas, maka sejak itu pula manusia akan 

mengalami berbagai macam kesulitan bahkan ancaman kematian. kelaparan, tenggelam, 

kebakaran, kekurangan air, wabah penyakit, ambruknya perekonomian, laut yang mati, 

kekurangan oksigen, dll 

  Bagian keempat, tersisa penggalan terakhir dari ayat tersebut yakni  َلَعلََّهُمْ يرَْجِعوُن yang 

seakan menjadi harapan agar manusia kembali ke jalan yang lurus melalui beberapa tahapan 

hukuman diatas, diantara hikmah pemberian hukuman dari Allah yakni, sebagai pembuktian 

bahwa alam ini dibangun dengan system kausalitas (sebab-akibat), saling berkaitan antara satu 

dengan yang lainnya. Apabila salah satu tak berfungsi dengan baik maka akan berakibat negative 

pada keseimbangan alam raya. Kemudian akan melahirkan krisis dalam kehidupan. Dan semua 

itu merupakan tanda-tanda akan kebesaran Allah Yang Maha Kuasa. Dengan segala fenomena 

yang terjadi sebagai hukuman atas perbuatan manusia sebagai factor utama pelaku kerusakan 

diharapkan bisa menjadi sebab agar mereka sadar, insaf dan bertaubat (mendapatkan hidayah) 

serta mendorong untuk segera kembali kepada Allah dan masuk dalam golongan orang-orang 

yang bertaqwa, kemudian istiqomah dan konsisten menjalankan ketha’atan dan menjauhi 

larangan kemungkaran-kemungkaran (az-Zuhaili, 2009, hal. 123). Dengan keta’atan dan sikap 

saling peduli terhadap semua makhluq akan terwujud kesejahteraan dan kemakmuran rakyat 

yang mana menjadi tujuan final yang tidak bisa dinegoisasikan dengan hal apapun.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

185



 

 

 

 

 

 

 

ظهر ٱلفساد في ٱلبر 
وٱلبحر  

مصيبةحسّى

فى البرّ 

مجاعة

طويل جاف

وغير ذلك, أرض سيئة

فى البحر

تلوث الماء

تدمير الأسماك

وغير ذلك, تسونامى

معصيةمعنوى

فى القلب

شرك

كفور

وغير ذلك, منافق

فى الأفعال

حروب و غارات

زينا واغتصاب

وغير ذلك, سرقة

فى اللسان

فتنة

نميمة

وغير ذلك, قول الزور

بما كسبت أيدي ٱلناس
مصيبة

الإصلاحمفسدة

سياسة القانونية

عقيدة الدينية و الروحية

الأدب و الأخلاق

تعلم قصص الدمار

حب العالم من الإيمان

كثرة الدعاء

معصية

ليذيقنهم بعض الذى عملوا لعلهم 
يرجعون 

جزاء

الحرار

الجوع

هدايةالغريق
طاعة

تقوى
الحريق

وغير , الوباء
ذلك

41(: 30)التحليلات سورة الروم 

186



 

 

 

Penutup 

 Berdasarkan penelitian yang telah penulis lakukan sebagaimana pembahasan diatas dan 

juga dengan mempertimbangkan rumusan masalah, dapat diketahui bahwa: 

Lafadz Fasad dalam Q.S ar-Rum (30): 41 berbentuk isim Masdar dari Fiil Tsulatsi 

Mujarrod Fasada-Yafsudu-Fasad yang berarti merusak-suatu kerusakan. Kemudian ketika 

dirangkaikan dengan lafadz setelahnya, mayoritas ulama’ mengindikasikan sebagai bentuk 

kerusakan lingkungan, seperti banjir, paceklik, kemarau panjang, dan lain sebagainya. Sedangkan 

makna kerusakan sendiri berdasarkan keterangan yang banyak dikutip oleh para ulama’ yakni 

dari Ar-Raghib Al-Asfahani dalam kamus Gharib Al-Qur’an nya mengatakan bahwa kerusakan 

adalah keluarnya sesuatu dari keseimbangan, baik sedikit maupun banyak. Yang merupakan 

kebalikan dari kata As-Sholah, digunakan untuk menunjukkan jiwa, raga maupun segala sesuatu 

yang keluar dari yang seimbang. Jadi, suatu lingkungan dapat dikatakan mengalami kerusakan 

ketika keluar dari batas keseimbangan. 

Berdasarkan penafsiran Q.S ar-Rum (30): 41 dalam tafsir al-Mishbah yang dalam 

analisanya penulis kategorikan menjadi empat bagian, setidaknya dapat memberikan beberapa 

identifikasi diantaranya yakni: 1) makna lafadz fasad yang tidak jauh berbeda dari makna yang 

telah ditawarkan oleh mayoritas ulama’ 2) terjadinya berbagai fenomena kerusakan di daratan 

dan lautan, yang dapat diartikan bahwa daratan dan lautan merupakan arena kerusakan, missal 

terjadinya pembunuhan, perampokan dan lain sebagainya. Dan juga dapat diartikan bahwa darat 

dan laut sendiri telah mengalami kerusakan, ketidakseimbangan dan kurangnya kemanfaatan, 

seperti kemarau panjang, banjir, laut tercemar dan lain sebagainya. 3) penawaran solusi yakni al-

islah berupa membuat kebijakan hukum, dogma agama dan spiritual, penerapan etika 

lingkungan, membaca pesan moral ilahi baik verbal maupun non-verbal, mempelajari kisah 

kerusakan zaman dahulu, penanaman hubbul alam minal iman dan memperbanyak do’a. 4) 

dampak atau pembalasan dari sebagian perbuatan kerusakan, mulai dari ancaman panas yang 

mematikan, kelaparan, kebakaran, tenggelam, kekurangan air dan oksigen dan masih banyak 

lagi. 5) hikmah dibalik pembalasan tersebut, diantaranya yakni agar mereka mendapatkan 

hidayah sehingga bisa memperbaiki diri menuju manusia yang tha’at dan bertaqwa. 

Daftar Pustaka 

Al-Maraghi, Ahmad Mustofa. Tafsir Al-Maroghi. (Mesir: Maktabah Wa Mathba’ah Musthofa). 
Amru, Khobirul. Kontekstualisasi Konsep Fasad Dalam Al-Qur’an Perspektif Muhammad Mutawalli Al-

Sha’rawiy: Telaah Tafsir Al-Sha’rawiy, Tesis 2021. dalam: 
Http://Digilib.Uinsby.Ac.Id/Id/Eprint/48310 Diakses Pada 07 November 2021: 13.01 
Wib 

As-Sheikh, Abdullah Bin Muhammad Bin Abdurrahman Bin Ishaq Ali. Tafsir Ibnu Katsir Jilid Vi. 
(Kairo: Daar Al-Hilaal, 1994). 

Az-Zuhaili, Wahbah. At-Tafsir Al-Munir Fi Al-Aqidah, Syari’ah Dan Manhaj. (Depok: Pustaka 
Gema Insani Press). 

Qardhawi, Yusuf. Ri’ayatul Bi’ah Fi Syari’ah Al-Islam. (Cairo: Dar As-Syuruq, 2001). 
Rosalinda. Tafsir Tahlili: Sebuah Metode Penafsiran Al-Qur’an. (Hikmah, 2019). 
Shihab, M. Quraish. Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an. (Jakarta: Lentera 

Hati, 2005). 
Suryadilaga, M. Alfatih. Metodologi Ilmu Tafsir. (Yogyakarta: Penerbit Teras, 2010). 

187

http://digilib.uinsby.ac.id/id/eprint/48310


 

 

 

 

Tim Forum Kajian Ilmiah Mata Pena. Bi’ah Progresif: Menuju Manusia Berkesadaran Lingkungan. 
(Kediri: Lirboyo Press, 2021). 

Wallace Wells, David. Bumi Yang Tak Dapat Dihuni : Kisah Masa Depan Terj. The Uninhabitable 
Earth: Live After Warming. (Jakarta: Pt Gramedia Pustaka Utama, 2019) 

Zed, Mestika. Metode Penelitian Kepustakaan. (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2004). 

 

188


