e-ISSN: 2809-3712

KONSEP AL-ITTIHAD MENURUT TASAWUF ABU YAZID AL-BUSTAMI

Rahma Yanti *'
Pascasarjana PAI, Fakultas Tarbiyah dan Ilmu Keguruan, UIN Sjech M. Djamil Djambek
Bukittinggi, Indonesia
oenchoe0101@gmail.com

Nunu Burhanuddin
UIN Sjech M. Djamil Djambek Bukittinggi, Indonesia
nunuburhanuddin@uinbukittinggi.ac.id

Abstract
Among the teachings of Sufism is Al-Ittihad which was brought by Abu Yazid Al Bustami. This
concept teaches about the unity between God and servants who have achieved holiness so that a Sufi who
is already at the level of ittihad feels that he is one with God, one level shows that the one who loves and
the beloved has become one, so that one of them can call the other. other. Al-Ittihad is achieved through
fana and baga. Fana is the destruction of the sense of awareness of the existence of the gross human body,
what remains spiritually is human, for this reason, before entering the mortal stage, Sufis must pay
attention to 4 things, namely Al-Sukr is a state between love and living creatures. Ash-Syatahat is a
strange excpression expressed by Sufis. Zawal Alhujab is a condition of a Sufi who no longer wants
anything except Allah. Ghalbat Al-Sybud is the condition of a Sufi both in terms of feelings of awareness
and witnessing reaching the peak of mortals then he forgets himself and there is nothing but Allah SW'T.
Keywords: Sufism, Al-Ittihad, Abn Y azid Al-Bustami

Abstrak

Diantara Ajaran tasawuf yaitu Al-Ittthad yang dibawa oleh Abu Yazid Al Bustami. Konsep
tersebut mengajarkan tentang kesatuan antara Tuhan dengan hamba yang telah mencapai
kesucian sehingga seorang sufi yang sudah berada pada tingkatan ittihad merasa bahwa
dirinya menyatu dengan Tuhan, satu tingkat menunjukkan bahwa yang mencintai dan
yang dicintai telah menjadi satu, schingga salah satu dari mereka dapat memanggil yang
lain. Al-Ittihad dicapai melalui fana dan baqa. fana merupakan suatu hancurnya rasa
kesadaran akan keberadaan tubuh kasar manusia, yang masih tersisa secara spiritual adalah
manusia, untuk itu sebelum memasuki tahap fana para sufi harus memperhatikan 4 hal
yaitu Al-Sukr adalah keadaan antara cinta dan makhluk hidup. Asy-Syatahat merupakan
ungkapan aneh yang diungkapkan oleh para sufi. Zawal Alhujab merupakan kondisi sufi
yang tidak lagi menginginkan apapun kecuali Allah. Ghalbat Al-Syhud yaitu kondisi
seorang sufi baik dari segi perasaan kesadaran dan menyaksikan mencapai puncak fana
lalu dia lupa dirinya dan tidak ada selain Allah SWT.

Kata Kunci : Tasawuf, Al-Ittthad, Abu Yazid Al-Bustami

Pendahuluan

Manusia sebagai makhluk Tuhan terdiri dari unsur jasmani dan rohani, saling
membutuhkan antara yang satu dengan lainnya, jasmani dapat bergerak apabila disertai gerak
rohani, dan sebaliknya rohani tidak dapat terwujud tanpa ditempati oleh tubuh yang kasar.
Dengan menyatunya jasmani dan rohani maka terbentuklah kepribadian manusia. Sebagai
makhluk yang sempurna dari seluruh makhluk Tuhan, tentunya ia mempunyai tujuan yang harus

! Korespondensi Penulis

244


mailto:oenchoe0101@gmail.com
mailto:nunuburhanuddin@uinbukittinggi.ac.id

dicapai. Hal tersebut telah ditetapkan oleh Allah dalam Q.S. Al-Zariyat 51: 56 yaitu untuk selalu
menyembah dan mengabdi kepada Allah SWT.

Dalam memenuhi tujuan hidup tersebut, ada yang menempuh jalan tasawuf dengan
mereduksi segala sesuatu yang berkaitan dengan kehidupan duniawi, mengutamakan ibadah
kepada Allah SWT semata, bahkan menjauhi hal-hal yang dapat memperdaya manusia berupa
nikmat harta benda yang dapat memperdaya manusia, senantiasa menyendiri menuju jalan
Tuhan dengan berkhalwat dan ibadah, sehingga tercipta ketenangan dan kedamaian batin yang
menjadi dambaan setiap insan di dunia ini.

Dengan mengkhususkan ibadah secara khusus kepada Allah SWT. dan menjaga diri dari
perbuatan dosa akan membawa umat manusia mencapai kebahagiaan di akhirat. Orang yang
sudah mencapai tingkatan ma’rifah terdapat tanda-tanda yang membedakan dengan orang lain
dan juga merupakan ciri khasnya, antara lain Cahaya ma’rifah tidak akan memudarkan
kerendahan hati. Tidak mengukuhi secara batiniah ilmu yang bertentangan dengan hukum
lahiriah. Nikmat-nikmat yang telah Allah SWT berikan tidak menyebabkan dilanggarnya
larangan-larangan Allah SWT. Namun tidak semua sufi mampu untuk mencapai tingkatan ini.
Karena persyaratannya sangat sulit dicapai. Setelah orang tersebut mencapai ma’rifah maka
selanjutnya orang tersebut akan merasa fana’ kemudian baqa’ dan kemudian ittihad atau
menyatu.

Bagi seorang sufi, masuk surga bukanlah tujuan dan kebahagiaan utama yang dinantikan,
melainkan sebagai sarana untuk mencapai kebahagiaan sejati, yaitu bertemu dengan Kekasih
Yang Maha Esa. Zat yang selalu menjaga dan memeliharanya agar tidak terjerumus dalam
perangkap nafsu yang selalu menggoda, Zat yang selalu memberikan nikmat yang tiada batasnya.
Untuk merasakan pertemuan dengan Tuhan, seorang sufi harus mencapai puncak perjalanan
spiritual yang ditempuhnya. Salah satu puncak petjalanan sufi adalah al-Ittthad (Muhammad
Musa Syarif, Kaifa Nuhibbullah wa Nasytaqu Ilaih, 2008).

Dalam dunia tasawuf (sufisme) terdapat beberapa konsep ajaran yang masing-
masing dipelopoti oleh tokoh-tokoh yang populer seperti, Al-Gazali yang dikenal dengan
konsep al-Ma’rifah-nya dan Rabiyatul al-Adawiyah dengan konsep Mahabbah-nya, Abu
Yazid Al-Bustami dengan ajaran al-fana’, al-baqa’ dan al-ittthad-nya dan Husain Ibn Mansur al-
Hallaj dengan ajaran al-Hulul-nya. Sebagai pembawa dan penyebar ajaran fana’, baqa’ dan ittthad
dalam tasawuf, abu yazid Al-Bustami adalah salah seorang tokoh yang memberikan warna baru
tasawuf dengan statemen-statemenya yang berani tapi menuai kontraversi dari berbagai pihak
(Junaidin, 2021).

Metode Penelitian

Kajian dari peneltian ini menggunakan kajian literatur yang mana literatur yang diambil
sesuai dengan pokok pembahasan dan di analisis secara mendalam schingga dapat diambil
kesimpulan dan temuan dalam penelitian. Literatur yang diambil baik dari buku, artikel jurnal

baik nasional maupun internasional dan literatur lainnya.

Hasil dan Pembahasan
Abu Yazid al Bustami lahir di Bustam, Persia Timur Laut sekitar tahun 188 H-261
H/874-974 M. Dengan julukan Taifur, nama lengkapnya adalah Abu Yazid Taifur bin Isa bin

245



Adam bin Syurusan. Kakeknya, Surusyan, adalah seorang penganut Zoroaster, kemudian masuk
Islam dan memeluk Islam di Bustam. Ayah Abu Yazid adalah seorang tokoh masyarakat
Bustam. Keluarga Abu Yazid merupakan salah satu keluarga di daerahnya, namun ia memilih
hidup sederhana (Damis, Rahmi, 2017).

Masa remaja Abu Yazid adalah saat ia mulai tertarik pada tasawuf. Pada masa inilah
muncul pemikiran atau keingintahuan Abu Yazid terhadap tasawuf. Abu Yazid pernah berkata,
“Kewajiban yang awalnya aku anggap paling ringan, kewajiban yang paling remeh diantara yang
lain, ternyata menjadi kewajiban yang paling utama. Yaitu kewajiban berbakti kepada ibuku.
Berbakti kepada ibuku aku peroleh segala sesuatu yang kucari, yaitu segala sesuatu yang hanya
dapat dipahami melalui tindakan disiplin diri dan pengabdian kepada Allah. Abu Yazid
meninggalkan Bustham, mengembara dari satu negara ke negara lain selama tiga puluh tahun,
dan mempraktikkan disiplin diri dengan terus berpuasa di siang hari dan beribadah sepanjang
malam. Dia belajar di bawah bimbingan seratus tiga belas guru spiritual dan telah memperoleh
manfaat dari setiap pelajaran yang mereka ajarkan kepadanya.

Butuh waktu puluhan tahun bagi Abu Yazid untuk menjadi seorang sufi. Sebelum
menjadi seorang sufi, ia terlebih dahulu menjadi fagih dari madzhab Hanafi. Gurunya yang
terkenal adalah Abu Ali Al-Sindi dari India. Abu Yazid mendapat ilmu tauhid, ilmu alam dan
ilmu lainnya darinya. Setelah menjadi faqih, Abu Yazid kemudian menjadi zahid selama 13
tahun. Dia mengembara di padang pasir Syria, dengan sedikit makanan, minuman dan tidur.
Baginya, zahid adalah orang yang mempersiapkan diri untuk hidup dekat dengan Allah (Mustafa
Zuhri, 1999). Abu Yazid merupakan orang pertama yang mempopulerkan istilah al-fana dan al-
baqa dalam tasawuf. Beliau adalah syekh yang derajat dan kemuliaannya paling tinggi, dan sangat
istimewa di kalangan para sufi.

Al-Busthami adalah orang pertama yang menggunakan istilah “fana” sebagai kosakata
tasawuf. Ia mengadopsi teori monisme dari Gnostisisme Hindu-Buddha. Konsep muraqabah
(pendekatan spiritual) yang dipahaminya selaras dengan ajaran samadi (meditasi) yang pada
puncaknya mencapai ekstasi (fana) dimana terjadi penyatuan antara “yang mendekat” (muraqib
yaitu sufi) dan ““ yang didekati” (muraqab yaitu Allah).

Dalam konteks ini diketahui Busthami membedakan antara konsep ibadah dan ma’rifah
dimana ahli ibadah (ritual normatif) dipersepsikan sebagai orang yang jauh dari mampu
mencapal ma’rifah (tingkat spiritualitas hasil tasawuf). pendakian). Harun Nasution memandang
ittthad (yang merupakan sentral teori al-Busthami) muncul sebagai suatu tingkatan dalam
tasawuf dimana yang mencintai dan yang dicintai telah menjadi satu, sehingga yang satu dapat
berkata kepada yang lain: hai aku (ya anal)

Konsep ittthad ini merupakan pengembangan dari konsep fana dan baqa yang
digagasnya. Menurutnya, setelah mencapai malrifat, seseorang dapat melanjutkan ke maqam
berikutnya yaitu fana, baqa dan terakhir ittihad. Fana adalah pelepasan diri dari alam duniawi
yang digambarkan sebagai matinya jasmani dan lepasnya ruh menuju kekekalan (baqa) dan dari
sini seseorang dapat melangkah menuju kesatuan dengan Allah (ittthad). Pada titik ini, apa yang
dalam dunia sufi disebut dengan syatahat atau keadaan tidak sadar sering kali terjadi karena telah
terjadi penyatuan yang seolah-olah telah menjadi Tuhan sendiri. Konsep fana sebenarnya
mempunyai beberapa makna yang dapat dirangkum sebagai berikut:

1. Ungkapan majazi untuk penyucian jiwa dari nafsu duniawi

246



2. Pemusatan akal untuk memikirkan Tuhan saja dan tidak memikirkan yang lain;

3. Penghapusan total kesadaran akan keberadaan diri senditi dengan meleburkan kesadaran
pada keberadaan Tuhan semata. Inilah yang disebut dengan fi al-fana fana (penghapusan
dalam kemusnahan) atau baqa fi Allah (menyatu dengan Allah).

Al-Ittthad yang diamalkan oleh Al-Bustami adalah suatu maqam yang tertinggi untuk
lebih dekat kepada Allah, tapi sebelum sampai ke Al-ittthad seorang sufi harus terlebih dahulu
mengalami fana dan baqa. Berbicara fana dan baqa sangat erat kaitannya dengan Al-Itihad, yakni
penyatuan batin atau rohani dengan Tuhan, karena tujuan dari fana dan baqa itu sendiri adalah
ittihad itu.

Menurut kaum mutakallimin (para ahli teologi skolastik Islam) mengartikan yaitu: proses
menghilangnya sifat sesuatu (Khaja Khan). Menurut kalangan sufi adalah hilangnnya kesadaran
pribadi dengan dirinya sendiri atau dengan sesuatu yang lazim digunakan pada diri. Dengan kata
lain tergantinya sifat-sifat kemanusiaan dengan sifat ketuhanan (Jamil Saliba, 1979). Dalam hal
itu, Mustafa Zuhri mengatakan bahwa yang dimaksud fana adalah lenyapnya inderawi atau
kebasyariahan, yakni sifat sebagai manusia biasa yang suka pada syahwat dan hawa nafsu.
Senantiasa diliputi sifat hakikat ketuhanan, sehingga tiada lagi melihat daripada alam baru, alam
rupa atau dari alam wujud ini, maka dikatakan ia telah fana dari alam cipta atau dari alam
makhluk (Mustafa Zuhri, 2002).

Al-Sarraj, dia berpendapat fana itu suatu keadaan yang membawa kekhususan yang
positif bagi al-fana yang disebut al-baqa. Fananya kebodohan adalah baqanya ilmu, fananya
kemaksiatan adalah baqanya ketaatan, fananya kelalaian adalah baqanya ingatan, dan fananya
penglihatan hamba adalah baqanya penglihatan inayat Allah (Abu Bakar Muhammad bin Ishaq
al-Kalabadziy). Jadi untuk sampai kepada ittihad, seorang sufi harus terlebih dahulu mengalami
fana, an al-nafs, dalam arti kehancuran jiwa. Maksudnya adalah bukan hancurnya jiwa sufi
menjadi tiada, tapi kehancurannya akan menimbulkan kesadaran sufi terhadap dirinya inilah
yang disebut kaum sufi al-fana, an al-nafs wa al-baqa bi ilah, dengan arti kesadaran tentang diri
sendiri hancur dan timbullah kesadaran diri Tuhan. Maka disinilah seorang sufi terjadi persatuan
dengan Tuhannya (ittihad), sechingga seorang sufi mengeluarkan kaa-kata dari mulutnya yang
tidak disadari yaitu: “Aku adalah Tuhan”.

Abu Yazid al-Bustami memandang bahwa fana dan baqa itu adalah hancurnya perasaan
kesadaran akan adanya tubuh kasar manusia, kesadarannya bersatu dalam iradah Tuhan, tidak
menyatu dengan Tuhan. Persoalannya adalah bagaimana Abu Yazid al-Bustami sampai kesana?
Ia pernah bermimpi bertemu dengan Tuhan dan aku bertanya:“Ya Tuhanku bagaimana cara
untuk sampai kepada Engkau? Tuhan menjawab “Tinggalkan dirimu dan datanglah” (Harun
Nasution). Sufi untuk masuk dalam dunia fana®™, maka ada empat hal yang harus diperhatikan
yang merupakan juziyyat(bagian-bagian) dari fana™ yaitu:

a.) Al-Sukr adalah keadaan peralihan antara hubb dan fana. Al-Sukkar tidak dapat dicapai
kecuali seseorang dalam keadaan “mencintai”, saat itulah seorang hamba terbuka terhadap
sifat-sifat keindahan sehingga tercapai al-sukr yang ditandai dengan jantung yang berdebar-
debar dan hati yang penuh cinta. untuk Tuhan.

b.) Al-Syathahat Dari segi bahasa adalah gerakan yaitu: gerakan rahasia dari orang yang sangat
cinta, lalu mengeluarkan ungkapan-ungkapan yang anch bagi pendengarnya, sechingga tidak

247



ada orang yang dapat memahami ungkapan itu kecuali orang yang diberikan kemuliaan dan
pemahaman yang luas. Contoh Al-bustami mengeluarkan ungkapan-ungkapan yang aneh:
“Manusia tobat dari dosanya, tetapi aku tidak. Aku hanya mengucapkan tiada Tuhan selain
Allah, Abu Yazid tobat dengan syahadat, karena lafadz itu menggambarkan Tuhan masih
jauh dari sufi dan berada dibelakang tabir, Abu Yazid ingin berada dihadhirat Ilahi,
berhadapan langsung dengan Tuhan dan mengatakan kepadaNya: “Tidak ada Tuhan selain
Engkau”. Jadi dengan kecintaannya itu, Abu Yazid berkata: “Aku tidak meminta dari Tuhan
selain Tuhan” (Harun Nasution). Dari pernyataan di atas, nampaknya Al-Bustami sudah
dekat dengan Tuhan, namun persatuan (ittthad) denganNya belum terjadi dengan
sempurna.

c.) Zawal al-Hujab Zawal al-hijab adalah keadaan dimana seorang sufi tidak menginginkan apa
pun selain Allah, seperti halnya al-Hallaj ketika dia telah mencapai keridhaan bertemu
Tuhannya, dia berkata: Aku menginginkanmu, aku tidak menginginkan apa pun darinya.
Anda. pahala, tetapi yang kuinginkan dari-Mu adalah siksaan. Hal ini juga terjadi pada
Rabi'ah al-Adawiyyah dengan mahabbahnya dengan ungkapan: “Aku mengabdi kepada
Allah bukan karena aku takut neraka, dan juga tidak karena aku ingin masuk surga, tetapi
aku mengabdi karena rasa cintaku kepada-Nya. : “Ya Tuhanku, jika aku beribadah kepada-
Mu karena takut neraka, bakarlah mataku karena Engkau, jangan sembunyikan kecantikan-
Mu dari pandanganku.

d.) Ghalbat al-Syuhud Ini merupakan tempat di atas tempat, dan waktu diatas waktu, disini
tidak lagi menanyakan kenapa dan bagaimana. Hal ini terjadi ketika perasaan, kesadaran dan
penyaksian seorang sufi sampai kepada puncak fana®, lalu dia lupa dirinya dan tidak ada
selain Allah, sekiranya ditanya: dari mana? Dan hendak kemaan? Tidak ada jawaban kecuali
“Allah” (Ibn Qayyim al-Jauziyah). Dengan demikian, pada tingkat terakhir ini, sudah
sampai kepada tingkat terakhir dari proses fana, sehingga sampailah kepada persatuan
(Ittthad) dengan Tuhan yaitu dimana seorang sufi telah bersatu dengan Tuhan, yang
menyatakan persatuan antara yang mencintai dengan yang dicintai.

Kesimpulan

Al-Ittthad merupakan salah satu ajaran tasawuf yang dibawakan oleh Abu Yazid Thaifur
bin Isa bin Surusyan al-Bustami. Seorang sufi yang berada pada tataran al-Ittthad merasakan
dirinya menyatu dengan Tuhan, tataran yang menunjukkan bahwa sang pecinta dan yang dicintai
telah menjadi satu, sehingga salah satunya dapat memanggil yang lain dengan ucapan, “Wahai
aku. Ittihad dicapai melalui fana dan baqga. Fana adalah hancurnya rasa kesadaran akan
keberadaan tubuh kasar manusia, menyatu dengan Tuhan. Oleh karena itu, sebelum memasuki
tahap fana, seorang sufi harus memperhatikan 4 hal, yaitu ;1. Al-Sukr adalah keadaan antara
cinta dan kematian. 2. Al-Syathahat adalah ungkapan-ungkapan aneh yang dikeluarkan oleh para
sufi 3. Zawal al-Hujab adalah keadaan para sufi yang tidak lagi menginginkan apa pun kecuali
Allah 4. Ghalbat al-Syhud; Keadaan seorang sufi baik perasaan, kesadaran dan kesaksiannya
mencapal puncak fana, kemudian ia lupa diri dan tidak ada apa-apa selain Allah.

248



Daftar Pustaka

Abu Bakar Muhammad bin Ishaq al-Kalabadziy, al-Ta"aruruf fi Mazahb alhl alTasawuf.

Damis, Rahmi, (1017). Ittthad dalam Tasawuf, Makassar: Jurnal Akidah.

Harun Nasution “Tasawuf, dalam Budh Munawra Rachman, Kontektualisasi Doktrin Islam
Dalam Sejarah”.

Harun Nasution, Tasawuf, dalam Budh Munawra Rachman, Kontektualisasi Doktrin Islam
Dalam Sejarah.

Ibn Qayyim al-Jauziyah, Raudah al-Muhbbin wa Nuzhat al-Musytaqin.

Jamil Saliba, (1979). Mu’jam al-Falsafah, Jilid II, Beirut: Dar al-Kutb.

Junaidin, (2021). Konsep Al-Fana, Al-Baqa, dan Al-Ittihad Abu Yazid Al-Bustami, Indonesia:
Fitua Jurnal Studi Islam.

Khaja Khan, Tasawuf: Apa dan Bagaimana, terjemahan Achmad Nashr.

Muhammad Musa Syarif, Kaifa Nuhibbullah wa Nasytaqu Ilaih, terj. Ahmad Yaman
Syamsuddin, (2008), Quantum Cinta Bagaimana Melejitkan Kualitas Cinta Anda
Kepada-Nya, Solo: Insan Kamil.

Mustafa Zuhri, (2022), Kunci Memahami Ilmu Tasawuf, Surabaya: Bina Ilmu.

249



