
 
   

e-ISSN: 2809-3712  

 

 

 

KONSEP AL-ITTIHAD MENURUT TASAWUF ABU YAZID AL-BUSTAMI 

 
Rahma Yanti *1 

Pascasarjana PAI, Fakultas Tarbiyah dan Ilmu Keguruan, UIN Sjech M. Djamil Djambek 
Bukittinggi, Indonesia  

oenchoe0101@gmail.com 
 

Nunu Burhanuddin 
UIN Sjech M. Djamil Djambek Bukittinggi, Indonesia  

nunuburhanuddin@uinbukittinggi.ac.id 

 

Abstract 
Among the teachings of Sufism is Al-Ittihad which was brought by Abu Yazid Al Bustami. This 
concept teaches about the unity between God and servants who have achieved holiness so that a Sufi who 
is already at the level of ittihad feels that he is one with God, one level shows that the one who loves and 
the beloved has become one, so that one of them can call the other. other. Al-Ittihad is achieved through 
fana and baqa. Fana is the destruction of the sense of awareness of the existence of the gross human body, 
what remains spiritually is human, for this reason, before entering the mortal stage, Sufis must pay 
attention to 4 things, namely Al-Sukr is a state between love and living creatures. Ash-Syatahat is a 
strange expression expressed by Sufis. Zawal Alhujab is a condition of a Sufi who no longer wants 
anything except Allah. Ghalbat Al-Syhud is the condition of a Sufi both in terms of feelings of awareness 
and witnessing reaching the peak of mortals then he forgets himself and there is nothing but Allah SWT. 

Keywords: Sufism, Al-Ittihad, Abu Yazid Al-Bustami 

 

Abstrak  
Diantara Ajaran tasawuf yaitu Al-Ittihad yang dibawa oleh Abu Yazid Al Bustami. Konsep 
tersebut mengajarkan tentang kesatuan antara Tuhan dengan hamba yang telah mencapai 
kesucian sehingga seorang sufi yang sudah berada pada tingkatan ittihad merasa bahwa  
dirinya menyatu dengan Tuhan, satu tingkat menunjukkan bahwa yang mencintai dan 
yang dicintai telah menjadi satu, sehingga salah satu dari mereka dapat memanggil yang 
lain. Al-Ittihad dicapai melalui fana dan baqa. fana merupakan suatu hancurnya rasa 
kesadaran akan keberadaan tubuh kasar manusia, yang masih tersisa secara spiritual adalah 
manusia, untuk itu sebelum memasuki tahap fana para sufi harus memperhatikan 4 hal 
yaitu Al-Sukr adalah keadaan antara cinta dan makhluk hidup. Asy-Syatahat merupakan 
ungkapan aneh yang diungkapkan oleh para sufi. Zawal Alhujab merupakan kondisi sufi 
yang tidak lagi menginginkan apapun kecuali Allah. Ghalbat Al-Syhud yaitu kondisi 
seorang sufi baik dari segi perasaan kesadaran dan menyaksikan mencapai puncak fana 
lalu dia lupa dirinya dan tidak ada selain Allah SWT.   

Kata Kunci : Tasawuf, Al-Ittihad, Abu Yazid Al-Bustami 

 

Pendahuluan  

Manusia sebagai makhluk Tuhan terdiri dari unsur jasmani dan rohani, saling 

membutuhkan antara  yang satu dengan lainnya, jasmani dapat bergerak apabila disertai gerak 

rohani, dan sebaliknya rohani tidak dapat terwujud tanpa ditempati oleh tubuh yang kasar. 

Dengan menyatunya jasmani dan rohani maka terbentuklah kepribadian manusia. Sebagai 

makhluk yang sempurna dari seluruh makhluk Tuhan, tentunya ia mempunyai tujuan yang harus 

                                                           
1 Korespondensi Penulis 

244

mailto:oenchoe0101@gmail.com
mailto:nunuburhanuddin@uinbukittinggi.ac.id


 
 

dicapai. Hal tersebut telah ditetapkan oleh Allah dalam Q.S. Al-Zariyat 51: 56 yaitu untuk selalu 

menyembah dan mengabdi kepada Allah SWT.  

Dalam memenuhi tujuan hidup tersebut, ada yang menempuh jalan tasawuf dengan 

mereduksi segala sesuatu yang berkaitan dengan kehidupan duniawi, mengutamakan ibadah 

kepada Allah SWT semata, bahkan menjauhi hal-hal yang dapat memperdaya manusia berupa 

nikmat harta benda yang dapat memperdaya manusia, senantiasa menyendiri menuju jalan 

Tuhan dengan berkhalwat dan ibadah, sehingga tercipta ketenangan dan kedamaian batin yang 

menjadi dambaan setiap insan di dunia ini.  

Dengan mengkhususkan ibadah secara khusus kepada Allah SWT. dan menjaga diri dari 

perbuatan dosa akan membawa umat manusia mencapai kebahagiaan di akhirat. Orang yang 

sudah mencapai tingkatan ma’rifah terdapat tanda-tanda yang membedakan dengan orang lain 

dan juga merupakan ciri khasnya, antara lain Cahaya ma’rifah tidak akan memudarkan 

kerendahan hati. Tidak mengukuhi secara batiniah ilmu yang bertentangan dengan hukum 

lahiriah. Nikmat-nikmat yang telah Allah SWT berikan tidak menyebabkan dilanggarnya 

larangan-larangan Allah SWT. Namun tidak semua sufi mampu untuk mencapai tingkatan ini. 

Karena persyaratannya sangat sulit dicapai. Setelah orang tersebut mencapai ma’rifah maka 

selanjutnya orang tersebut akan merasa fana’ kemudian baqa’ dan kemudian ittihad atau 

menyatu.  

Bagi seorang sufi, masuk surga bukanlah tujuan dan kebahagiaan utama yang dinantikan, 

melainkan sebagai sarana untuk mencapai kebahagiaan sejati, yaitu bertemu dengan Kekasih 

Yang Maha Esa. Zat yang selalu menjaga dan memeliharanya agar tidak terjerumus dalam 

perangkap nafsu yang selalu menggoda, Zat yang selalu memberikan nikmat yang tiada batasnya. 

Untuk merasakan pertemuan dengan Tuhan, seorang sufi harus mencapai puncak perjalanan 

spiritual yang ditempuhnya. Salah satu puncak perjalanan sufi adalah al-Ittihad (Muhammad 

Musa Syarif, Kaifa Nuhibbullah wa Nasytaqu Ilaih, 2008). 

Dalam  dunia  tasawuf  (sufisme)    terdapat  beberapa    konsep  ajaran  yang  masing-

masing dipelopori oleh tokoh-tokoh yang populer seperti, Al-Gazali yang dikenal dengan 

konsep  al-Ma’rifah-nya  dan  Rabiyatul  al-Adawiyah  dengan  konsep  Mahabbah-nya,  Abu 

Yazid Al-Bustami dengan ajaran al-fana’, al-baqa’ dan al-ittihad-nya dan Husain Ibn Mansur al-

Hallaj dengan ajaran al-Hulul-nya. Sebagai pembawa dan penyebar ajaran fana’, baqa’ dan ittihad 

dalam tasawuf, abu yazid Al-Bustami adalah salah seorang tokoh yang memberikan warna baru 

tasawuf dengan statemen-statemenya yang berani tapi menuai kontraversi dari berbagai pihak 

(Junaidin, 2021). 

 

Metode Penelitian 

Kajian dari peneltian ini menggunakan kajian literatur yang mana literatur yang diambil 

sesuai dengan pokok pembahasan dan di analisis secara mendalam sehingga dapat diambil 

kesimpulan dan temuan dalam penelitian. Literatur yang diambil baik dari buku, artikel jurnal 

baik nasional maupun internasional dan literatur lainnya. 

 
Hasil dan Pembahasan 

Abu Yazid al Bustami lahir di Bustam, Persia Timur Laut sekitar tahun 188 H-261 

H/874-974 M. Dengan julukan Taifur, nama lengkapnya adalah Abu Yazid Taifur bin Isa bin 

245



 
 

Adam bin Syurusan. Kakeknya, Surusyan, adalah seorang penganut Zoroaster, kemudian masuk 

Islam dan memeluk Islam di Bustam. Ayah Abu Yazid adalah seorang tokoh masyarakat 

Bustam. Keluarga Abu Yazid merupakan salah satu keluarga di daerahnya, namun ia memilih 

hidup sederhana (Damis, Rahmi, 2017). 

Masa remaja Abu Yazid adalah saat ia mulai tertarik pada tasawuf. Pada masa inilah 

muncul pemikiran atau keingintahuan Abu Yazid terhadap tasawuf. Abu Yazid pernah berkata, 

“Kewajiban yang awalnya aku anggap paling ringan, kewajiban yang paling remeh diantara yang 

lain, ternyata menjadi kewajiban yang paling utama. Yaitu kewajiban berbakti kepada ibuku. 

Berbakti kepada ibuku aku peroleh segala sesuatu yang kucari, yaitu segala sesuatu yang hanya 

dapat dipahami melalui tindakan disiplin diri dan pengabdian kepada Allah. Abu Yazid 

meninggalkan Bustham, mengembara dari satu negara ke negara lain selama tiga puluh tahun, 

dan mempraktikkan disiplin diri dengan terus berpuasa di siang hari dan beribadah sepanjang 

malam. Dia belajar di bawah bimbingan seratus tiga belas guru spiritual dan telah memperoleh 

manfaat dari setiap pelajaran yang mereka ajarkan kepadanya. 

Butuh waktu puluhan tahun bagi Abu Yazid untuk menjadi seorang sufi. Sebelum 

menjadi seorang sufi, ia terlebih dahulu menjadi faqih dari madzhab Hanafi. Gurunya yang 

terkenal adalah Abu Ali Al-Sindi dari India. Abu Yazid mendapat ilmu tauhid, ilmu alam dan 

ilmu lainnya darinya. Setelah menjadi faqih, Abu Yazid kemudian menjadi zahid selama 13 

tahun. Dia mengembara di padang pasir Syria, dengan sedikit makanan, minuman dan tidur. 

Baginya, zahid adalah orang yang mempersiapkan diri untuk hidup dekat dengan Allah (Mustafa 

Zuhri, 1999). Abu Yazid merupakan orang pertama yang mempopulerkan istilah al-fana dan al-

baqa dalam tasawuf. Beliau adalah syekh yang derajat dan kemuliaannya paling tinggi, dan sangat 

istimewa di kalangan para sufi. 

Al-Busthami adalah orang pertama yang menggunakan istilah “fana” sebagai kosakata 

tasawuf. Ia mengadopsi teori monisme dari Gnostisisme Hindu-Buddha. Konsep muraqabah 

(pendekatan spiritual) yang dipahaminya selaras dengan ajaran samadi (meditasi) yang pada 

puncaknya mencapai ekstasi (fana) dimana terjadi penyatuan antara “yang mendekat” (muraqib 

yaitu sufi) dan “ yang didekati” (muraqab yaitu Allah).  

Dalam konteks ini diketahui Busthami membedakan antara konsep ibadah dan ma’rifah 

dimana ahli ibadah (ritual normatif) dipersepsikan sebagai orang yang jauh dari mampu 

mencapai ma’rifah (tingkat spiritualitas hasil tasawuf). pendakian). Harun Nasution memandang 

ittihad (yang merupakan sentral teori al-Busthami) muncul sebagai suatu tingkatan dalam 

tasawuf dimana yang mencintai dan yang dicintai telah menjadi satu, sehingga yang satu dapat 

berkata kepada yang lain: hai aku (ya ana!) 

Konsep ittihad ini merupakan pengembangan dari konsep fana dan baqa yang 

digagasnya. Menurutnya, setelah mencapai ma‖rifat, seseorang dapat melanjutkan ke maqam 

berikutnya yaitu fana, baqa dan terakhir ittihad. Fana adalah pelepasan diri dari alam duniawi 

yang digambarkan sebagai matinya jasmani dan lepasnya ruh menuju kekekalan (baqa) dan dari 

sini seseorang dapat melangkah menuju kesatuan dengan Allah (ittihad). Pada titik ini, apa yang 

dalam dunia sufi disebut dengan syatahat atau keadaan tidak sadar sering kali terjadi karena telah 

terjadi penyatuan yang seolah-olah telah menjadi Tuhan sendiri. Konsep fana sebenarnya 

mempunyai beberapa makna yang dapat dirangkum sebagai berikut:  

1.  Ungkapan majazi untuk penyucian jiwa dari nafsu duniawi 

246



 
 

2. Pemusatan akal untuk memikirkan Tuhan saja dan tidak memikirkan yang lain;  

3. Penghapusan total kesadaran akan keberadaan diri sendiri dengan meleburkan kesadaran 

pada keberadaan Tuhan semata. Inilah yang disebut dengan fi al-fana fana (penghapusan 

dalam kemusnahan) atau baqa fi Allah (menyatu dengan Allah). 

 

Al-Ittihad yang diamalkan oleh Al-Bustami adalah suatu maqam yang tertinggi untuk 

lebih dekat kepada Allah, tapi sebelum sampai ke Al-ittihad seorang sufi harus terlebih dahulu 

mengalami fana dan baqa. Berbicara fana dan baqa sangat erat kaitannya dengan Al-Itihad, yakni 

penyatuan batin atau rohani dengan Tuhan, karena tujuan dari fana dan baqa itu sendiri adalah 

ittihad itu.  

Menurut kaum mutakallimin (para ahli teologi skolastik Islam) mengartikan yaitu: proses 

menghilangnya sifat sesuatu (Khaja Khan). Menurut kalangan sufi adalah hilangnnya kesadaran 

pribadi dengan dirinya sendiri atau dengan sesuatu yang lazim digunakan pada diri. Dengan kata 

lain tergantinya sifat-sifat kemanusiaan dengan sifat ketuhanan (Jamil Saliba, 1979). Dalam hal 

itu, Mustafa Zuhri mengatakan bahwa yang dimaksud fana adalah lenyapnya inderawi atau 

kebasyariahan, yakni sifat sebagai manusia biasa yang suka pada syahwat dan hawa nafsu. 

Senantiasa diliputi sifat hakikat ketuhanan, sehingga tiada lagi melihat daripada alam baru, alam 

rupa atau dari alam wujud ini, maka dikatakan ia telah fana dari alam cipta atau dari alam 

makhluk (Mustafa Zuhri, 2002). 

Al-Sarraj, dia berpendapat fana itu suatu keadaan yang membawa kekhususan yang 

positif bagi al-fana yang disebut al-baqa. Fananya kebodohan adalah baqanya ilmu, fananya 

kemaksiatan adalah baqanya ketaatan, fananya kelalaian adalah baqanya ingatan, dan fananya 

penglihatan hamba adalah baqanya penglihatan inayat Allah (Abu Bakar Muhammad bin Ishaq 

al-Kalabadziy). Jadi untuk sampai kepada ittihad, seorang sufi harus terlebih dahulu mengalami 

fana, an al-nafs, dalam arti kehancuran jiwa. Maksudnya adalah bukan hancurnya jiwa sufi 

menjadi tiada, tapi kehancurannya akan menimbulkan kesadaran sufi terhadap dirinya inilah 

yang disebut kaum sufi al-fana, an al-nafs wa al-baqa bi ilah, dengan arti kesadaran tentang diri 

sendiri hancur dan timbullah kesadaran diri Tuhan. Maka disinilah seorang sufi terjadi persatuan 

dengan Tuhannya (ittihad), sehingga seorang sufi mengeluarkan kaa-kata dari mulutnya yang 

tidak disadari yaitu: “Aku adalah Tuhan”.  

Abu Yazid al-Bustami memandang bahwa fana dan baqa itu adalah hancurnya perasaan 

kesadaran akan adanya tubuh kasar manusia, kesadarannya bersatu dalam iradah Tuhan, tidak 

menyatu dengan Tuhan. Persoalannya adalah bagaimana Abu Yazid al-Bustami sampai kesana? 

Ia pernah bermimpi bertemu dengan Tuhan dan aku bertanya:“Ya Tuhanku bagaimana cara 

untuk sampai kepada Engkau? Tuhan menjawab “Tinggalkan dirimu dan datanglah” (Harun 

Nasution). Sufi untuk masuk dalam dunia fana‟, maka ada empat hal yang harus diperhatikan 

yang merupakan juziyyat(bagian-bagian) dari fana‟ yaitu: 

a.) Al-Sukr adalah keadaan peralihan antara hubb dan fana. Al-Sukkar tidak dapat dicapai 

kecuali seseorang dalam keadaan “mencintai”, saat itulah seorang hamba terbuka terhadap 

sifat-sifat keindahan sehingga tercapai al-sukr yang ditandai dengan jantung yang berdebar-

debar dan hati yang penuh cinta. untuk Tuhan. 

b.) Al-Syathahat Dari segi bahasa adalah gerakan yaitu: gerakan rahasia dari orang yang sangat 

cinta, lalu mengeluarkan ungkapan-ungkapan yang aneh bagi pendengarnya, sehingga tidak 

247



 
 

ada orang yang dapat memahami ungkapan itu kecuali orang yang diberikan kemuliaan dan 

pemahaman yang luas. Contoh Al-bustami mengeluarkan ungkapan-ungkapan yang aneh: 

“Manusia tobat dari dosanya, tetapi aku tidak. Aku hanya mengucapkan tiada Tuhan selain 

Allah, Abu Yazid tobat dengan syahadat, karena lafadz itu menggambarkan Tuhan masih 

jauh dari sufi dan berada dibelakang tabir, Abu Yazid ingin berada dihadhirat Ilahi, 

berhadapan langsung dengan Tuhan dan mengatakan kepadaNya: “Tidak ada Tuhan selain 

Engkau”. Jadi dengan kecintaannya itu, Abu Yazid berkata: “Aku tidak meminta dari Tuhan 

selain Tuhan” (Harun Nasution). Dari pernyataan di atas, nampaknya Al-Bustami sudah 

dekat dengan Tuhan, namun persatuan (ittihad) denganNya belum terjadi dengan 

sempurna. 

c.) Zawal al-Hujab Zawal al-hijab adalah keadaan dimana seorang sufi tidak menginginkan apa 

pun selain Allah, seperti halnya al-Hallaj ketika dia telah mencapai keridhaan bertemu 

Tuhannya, dia berkata: Aku menginginkanmu, aku tidak menginginkan apa pun darinya. 

Anda. pahala, tetapi yang kuinginkan dari-Mu adalah siksaan. Hal ini juga terjadi pada 

Rabi'ah al-Adawiyyah dengan mahabbahnya dengan ungkapan: “Aku mengabdi kepada 

Allah bukan karena aku takut neraka, dan juga tidak karena aku ingin masuk surga, tetapi 

aku mengabdi karena rasa cintaku kepada-Nya. : “Ya Tuhanku, jika aku beribadah kepada-

Mu karena takut neraka, bakarlah mataku karena Engkau, jangan sembunyikan kecantikan-

Mu dari pandanganku. 

d.) Ghalbat al-Syuhud Ini merupakan tempat di atas tempat, dan waktu diatas waktu, disini 

tidak lagi menanyakan kenapa dan bagaimana. Hal ini terjadi ketika perasaan, kesadaran dan 

penyaksian seorang sufi sampai kepada puncak fana‟, lalu dia lupa dirinya dan tidak ada 

selain Allah, sekiranya ditanya: dari mana? Dan hendak kemaan? Tidak ada jawaban kecuali 

“Allah” (Ibn Qayyim al-Jauziyah). Dengan demikian, pada tingkat terakhir ini, sudah 

sampai kepada tingkat terakhir dari proses fana, sehingga sampailah kepada persatuan 

(Ittihad) dengan Tuhan yaitu dimana seorang sufi telah bersatu dengan Tuhan, yang 

menyatakan persatuan antara yang mencintai dengan yang dicintai. 

 
Kesimpulan  

Al-Ittihad merupakan salah satu ajaran tasawuf yang dibawakan oleh Abu Yazid Thaifur 

bin Isa bin Surusyan al-Bustami. Seorang sufi yang berada pada tataran al-Ittihad merasakan 

dirinya menyatu dengan Tuhan, tataran yang menunjukkan bahwa sang pecinta dan yang dicintai 

telah menjadi satu, sehingga salah satunya dapat memanggil yang lain dengan ucapan, “Wahai 

aku. Ittihad dicapai melalui fana dan baqa. Fana adalah hancurnya rasa kesadaran akan 

keberadaan tubuh kasar manusia, menyatu dengan Tuhan. Oleh karena itu, sebelum memasuki 

tahap fana, seorang sufi harus memperhatikan 4 hal, yaitu ;1. Al-Sukr adalah keadaan antara 

cinta dan kematian. 2. Al-Syathahat adalah ungkapan-ungkapan aneh yang dikeluarkan oleh para 

sufi 3. Zawal al-Hujab adalah keadaan para sufi yang tidak lagi menginginkan apa pun kecuali 

Allah 4. Ghalbat al-Syhud; Keadaan seorang sufi baik perasaan, kesadaran dan kesaksiannya 

mencapai puncak fana, kemudian ia lupa diri dan tidak ada apa-apa selain Allah. 

 
 
 

248



 
 

Daftar Pustaka 

Abu Bakar Muhammad bin Ishaq al-Kalabadziy, al-Ta‟aruruf fi Mazahb alhl alTasawuf. 
Damis, Rahmi, (1017). Ittihad dalam Tasawuf, Makassar: Jurnal Akidah. 
Harun Nasution “Tasawuf, dalam Budh Munawra Rachman, Kontektualisasi Doktrin Islam 

Dalam Sejarah”. 
Harun Nasution, Tasawuf, dalam Budh Munawra Rachman, Kontektualisasi Doktrin Islam 

Dalam Sejarah. 
Ibn Qayyim al-Jauziyah, Raudah al-Muhbbin wa Nuzhat al-Musytaqin. 
Jamil Saliba, (1979). Mu’jam al-Falsafah, Jilid II, Beirut: Dar al-Kutb. 
Junaidin, (2021). Konsep Al-Fana, Al-Baqa, dan Al-Ittihad Abu Yazid Al-Bustami, Indonesia: 

Fitua Jurnal Studi Islam. 
Khaja Khan, Tasawuf: Apa dan Bagaimana, terjemahan Achmad Nashr. 
Muhammad Musa Syarif, Kaifa Nuhibbullah wa Nasytaqu Ilaih, terj. Ahmad Yaman 

Syamsuddin, (2008), Quantum Cinta Bagaimana Melejitkan Kualitas Cinta Anda 
Kepada-Nya, Solo: Insan Kamil. 

Mustafa Zuhri, (2022), Kunci Memahami Ilmu Tasawuf, Surabaya: Bina Ilmu. 
 

 

 

 

249


