
 
   

e-ISSN: 2809-3712  
 

 

 

QIYAS SEBAGAI SUMBER PENDIDIKAN AGAMA ISLAM  

 
Putri Puspa Dewi *1 

Universitas Islam Negeri Sjeh Djamil Djambek  Bukittinggi, Indonesia 
Putripuspa4843@gmail.com  

 
Wedra Aprison  

Universitas Islam Negeri Sjeh Djamil Djambek  Bukittinggi, Indonesia 
mailto:wedraaprisoniain@gmail.com 

 
Abstract 

The sources of Islamic religious education that are generally widely known are the Al-Qur'an, Sunnah, 
Ijmak and Qiyas. Sources of Islamic religious education, some of which are agreed upon (muttafaq) by 
the ulama, and some which are still disputed (mukhtalaf). Qiyas is a source of law that has been 
unanimously agreed upon by all scholars and all schools of thought. Although in implementing them they 
may be different. These four are called mashadir as-syaria al-muttafaq 'alaih. Kuhujjahan Qiyas 
according to Ulama Jumhur ulama agree that qiyas is evidence whose source is the Al-Qur'an and Sunnah 
to determine the law of a new case whose law has not been determined by the text. Even the jumhur said 
that worship with the results of ijtihat from Qiyas is permissible and for new things it is mandatory to 
practice it. 

Keywords: Qiyas, Sources, and Islamic Religious Education. 
 

Abstrak 
Sember Pendidikan agama islam yang umumnya banyak diketahui yaitu Al-Qur’an, 
Sunnah, Ijmak dan Qiyas. Sumber Pendidikan agama islam, ada yang disepakati 
(muttafaq) para ulama, dan ada yang masih diperselisihkan (mukhtalaf). Qiyas adalah 
sumber hukum yang telah disepakati secara bulat oleh semua ulama dan semua mazhab. 
Walaupun dalam menerapkannya bisa saja mereka berbeda-beda. Disebut keemapatnya 
ini sebagai mashadir as-syaria al-muttafaq ‘alaih. Kuhujjahan Qiyas menurut Ulama 
Jumhur ulama sepakat bahwa qiyas merupakan hujjah yang sumbernya dari Al-Qur’an 
dan sunnah untuk menentukan hukum dari suatu perkara baru yang belum ditentukan 
hukumnya oleh nash. Bahkan jumhur mengatakan bahwa beribadah dengan hasil ijtihat 
dari Qiyas dibolehkan dan untuk perkara-perkara baru diwajibkan mengamalkannya. 

Kata Kunci: Qiyas, Sumber, dan Pendidikan Agama Islam.  

 

PENDAHULUAN  

Sumber Pendidikan Agama islam yang umumnya banyak diketahui yaitu Al-Qur’an, 

Sunnah, Ijmak dan Qiyas. Sumber Pendidikan agama islam, ada yang disepakati (muttafaq) para 

ulama, dan ada yang masih diperselisihkan (mukhtalaf). Qiyas adalah sumber hukum yang telah 

disepakati secara bulat oleh semua ulama dan semua mazhab. Walaupun dalam menerapkannya 

bisa saja mereka berbeda-beda. Disebut keemapatnya ini sebagai mashadir as-syaria al-muttafaq 

‘alaih. 

Mengapa kita bahas Qiyas ini secara khusus? Karena Qiyas punya beberapa keunikan 

yang tidak dimiliki oleh tiga sumber yang lain yaitu Qiyas tidak dibatasi oleh ruang dan waktu. 

Mari kita bandingkan dengan Al-Quran. Meski Al-Quran merupakan wahyu yang turun dari 

                                                           
1 Korespondensi Penulis 

1

mailto:Putripuspa4843@gmail.com
mailto:wedraaprisoniain@gmail.com


 
 

langit dan tinggi derajatnya, namun dalam implementasinya, ruang gerak Al-Quran dibatas oleh 

ruang dan waktu.  

Al-Qur’an dan Sunnah hanya memuat prinsip dasar dan kaidah-kaidah umum dalam 

bermuamalah yang masih harus dilakukan proses Istinbath sehingga menghasilkan suatu produk 

hukum (Muhammad Abdul Wahab). Menurut para ulama mazhab bahwa Al-Qur‟an 

merupakan sumber Pendidikan agama Islam yang paling pokok atau utama yang diturunkan 

Allah dan wajib diamalkan dan seorang mujtahid tidak dibenarkan menjadikan dalil lain sebagai 

hujjah sebelum membahas dan meneliti ayat-ayat al-Qur‟an. Apabila hukum permasalahan yang 

dicari tidak ditemukan dalam al-Qur‟an maka baru mencari dalil lain (Nasrun Haroen, 1997). 

Kemudian ditegaskan bahwa Allah swt. memerintahkan supaya taat kepada Rasul, taat 

kepada Rasul berarti taat dan patuh kepada Allah, Dia menyuruh orang Islam apabila terjadi 

pertengkaran/perselisihan tentang satu masalah hendaknya dikembalikan pada Allah dan Rasul-

Nya (Abdul Wahab Khallaf, 1990). 

فِرِينَ   َ لََ يحُِبُّ ٱلۡكََٰ سُولََۖ فإَنِ توََلهوۡاْ فَإنِه ٱللَّه َ وَٱلره  قلُۡ أطَِيعوُاْ ٱللَّه

Katakanlah: "Ta'atilah Allah dan Rasul-Nya; jika kamu berpaling, Maka Sesungguhnya 

Allah tidak menyukai orang-orang kafir". (QS. Ali Imran: 32) 

 

Menurut jumhur ulama, qiyas termasuk hujjah syar‟iyah atas hukum-hukum mengenai 

perbuatan manusia dan menduduki martabat atau posisi keempat diantara hujjahhujjah 

syar‟iyah, dengan pengertian apabila tidak didapati dalam suatu kejadian itu hukum menurut 

nash atau ijma‟ tetapi terdapat kesamaan illat dengan suatu kejadian yang telah terdapat 

hukumnya dalam nash maka diqiyaskanlah kejadian yang pertama kepada kejadian yang kedua, 

jadi seorang mukallaf harus mengikuti dan mengamalkannya. Dan jumhur para ulama tersebut 

disebut sebagai orang yang menetapkan qiyas atau Mutsbitulqiyas (Abdul Wahab Khallaf, 1990). 

 
METODE PEMBAHASAN  

Pada penelitian ini kami menggunakan jenis/pendekatan penelitian yang berupa Studi 

Kepustakaan (library research). Studi kepustakaan merupakan suatu studi yang digunakan dalam 

mengeumpulkan informasi dan data dengan bantuan berbagai macam material yang ada di 

perpustakaan buku, majalah, kisah-kisah sejarah, dsb (Mardalis:1999). Studi kepustakaan juga 

dapat mempelajari beberbagai buku referensi serta hasil penelitian sebelumnya yang sejenis yang 

berguna untuk mendapatkan landasan teori mengenai masalah yang akan diteliti 

(Sarwono:2006).  

Sedangkan menurut ahli lain studi kepustakaan merupakan kajian teoritis, referensi serta 

literatur ilmiah lainnya yang berkaitan dengan budaya, nilai dan norma yang berkembang pada 

situasi sosial yang diteliti (Sugiyono:2012). Adapun langkah-langkah dalam penelitian 

kepustakaan menurut Kuhlthau (2002) adalah sebagai berikut : 1. Pemilihan topik 2. Eksplorasi 

informasi 3. Menentukan fokus penelitian 4. Pengumpulan sumber data 5. Persiapan penyajian 

data 6. Penyusunan laporan sumber data. Sumber data yang menjadi bahan akan penelitian ini 

berupa buku, jurnal dan situs internet yang terkait dengan topik yang telah dipilih. Sumber data 

penelitian ini terdiri dari 3 buku dan 5 jurnal tentang Tahfidz Al-Quran. Teknik pengumpulan 

data dalam penelitian ini adalah yaitu mencari data mengenai strategi pembelajaran tahfidz 

quran, di buku, makalah, artikel, jurnal dan sebagainya (Arikunto, 2010). 

2



 
 

Teknik analisis data yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode analisis isi 

(content analysis). Analisis ini digunakan untuk mendapatkan referensi yang valid dan dapat 

diteliti ulang berdasarkan konteksnya (Kripendoff, 1993). Dalam analisis ini akan dilakukan 

proses memilih, membandingkan, menggabungkan dan memilah berbagai pengertian hingga 

ditemukan yang relevan (Serbaguna, 2005). Untuk menjaga proses pengkajian dan mencegah 

serta mengatasi mis informasi (Kesalahan pengertian manusiawi yang bisa terjadi karena 

kekurangan penulis pustaka) maka dilakukan pengecekan antar pustaka dan memperhatikan 

koreksi pembimbing (Sutanto, 2005). 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN  

Pengertian Qiyas  

Qiyas secara bahasa berarti mengukur sesuatu dengan benda lain yang dapat 

menyamainya, membandingkan sesuatu dengan yang semisalnya, misalnya mengukur baju 

dengan meteran.  Juga dikatakan :Qiyas ialah menyamakan dengan mengukur sesuatu dengan 

benda lain yang dapat menyamainya, berarti menyamakan diantara dua benda tersebut (wahhab 

khallaf Abdullah, n.d.). 

Pengertian qiyas secara terminologi terdapat beberapa defenisi yang dikemukakan ulama 

usul Fiqh, sekalipun redaksinya berbeda tetapi mengandung pengertian yang sama. Beberapa 

defenisi tersebut antara lain adalah sebagai berikut:  

Sadr al-Syariah tokoh usul fiqh hanafi mengemukakan bahwa qiyas adalah: 

“memberlakukan hukum asal kepada hukum furu’disebabkan kesatuan illat yang tidak dapat dicapai melalui 

pendekatan saja”.  Al-Human menyatakan bahwa qiyas adalah persamaan hukum satu kasus 

dengan kasus lainnya karena kesamaan illat hukumnya yang tidak dapat diketahui melalui 

pemahaman bahasa secara murni. Shadr Asy-Syari’at menyatakan bahwa qiyas adalah 

pemindahan hukum yang terdapat pada ashl kepada furu’ atas dasar illat yang tidak dapat 

diketahui dengan logika Bahasa. (Syafe’i Rachmat, 2015). Mayoritas ulama Syafiiyah 

mendefenisikan qiyas dengan: membawa hukum yang belum diketahui kepada hukum yang 

diketahui dalam rangka menetapkan hukum bagi keduanya, atau meniadakan hukumbagi 

keduamya, baik hukum maupun sifat. 

 
Rukun-Rukun Qiyas  

Para ushul ulama fiqh menetapkan rukun qiyas ada 4 (empat) yaitu: 1) ashl (wadah 

hukum yang ditetapkan melalui nash atau ijma’), Contohnya, pengharaman wisky dengan meng-

qiyas-kannya kepada khamar. Maka yang Ashl adalah khamar yang telah ditetapkan hukumnya 

melalui nash. Menurut ahli ushul fiqh yang dikatakan ashl itu adalah nash yang menentukan 

hukum, karena nash inilah yang dijadikan patokan penentuan hukum furu‟. Dalam kasus wisky 

yang diqiyaskan pada khamar. Maka yang menjadi ashl adalah ayat 90-91 surat al-Maidah.  Hukm 

Al Ashl adalah hukum syara’ yang ada nashnya pada al-ashl (pokok) nya dan ia dimaksudkan 

untuk menjadi hukun pada Far’u (cabang) nya.Khallaf Abdullah Wahhab, Ilmu Ushul Fiqh, 2nd 

ed. (Semarang: Dina Utama (Toha Putra Group), 2014).  2) far’u (kasus yang akan ditetapkan 

hukumnya), Far’u (cabang) adalah objek yang akan ditetapkan hukumnya, yang tidak ada secara 

tegas hukumnya di nash (Al Qur,an dan Hadits) maupun Ijma’. Al Far’u adalah kasus yang akan 

diketahui hukumnya melalui qiyas. Nailul HudaIbid. Darul Azka, Kholid Affandi, Jam’u Al-

3



 
 

Jawami Kajian Dan Penjelasan Ushul Fiqh Dan Ushuluddin (Lirboyo kediri: Santri Salaff Press, 2014). 

3) i’llat (motivasi hukum yang terdapat dan terlihat oleh mujtahid pada ashl, suatu sifat yang 

menjadi motif dalam menentukan hukum, dalam kasus khamar di atas illatnya adalah 

memabukkan. Secara etimologi ‘illat berarti nama bagi sesuatu yang menyebabkan berubahnya 

keadaan sesuatu yang lain dengan keberadaannya. Misalnya penyakit itu dikatakan ‘illat karena 

dengan adanya penyakit tersebut tubuh manusia berubah dari sehat menjadi sakit (Nasrun 

Haroen, 1997).  dan 4) hukm al-ashl (hukum yang telah ditentukan oleh nash atau ijma’) (Haroen 

Nasrun, 1997). Hukm Al Ashl adalah hukum syara’ yang ada nashnya pada al-ashl (pokok) nya 

dan ia dimaksudkan untuk menjadi hukun pada Far’u (cabang) nya (Abdullah Wahhab Khallaf, 

2014). 

 
Syarat-Syarat Qiyas  

Untuk dapat melakukan qiyas terhadap suatu masalah yang belum ada ketentuannya 

dalam al-Qur‟an dan hadits harus memenuhi syarat sebab qiyas memiliki asal (masalah imti 

sebagai patokan), syarat dan Illat. Dan illat memiliki sejumlah syarat dan langkah-langkah yang 

harus terpenuhi sehingga sebuah prosedur qiyas bisa diterima (Ahmad Sarwat, n.d).  syarat-

syarat berikut: 

1. Hendaklah hukum asalnya tidak berubah-ubah atau belum dinasakhkan artinya hukum yang 

tetap berlaku. 

2.  Asal serta hukumnya sudah ada ketentuannya menurut agama artinya sudah ada menurut 

ketegasan al-Qur‟an dan hadits.  

3. Hendaklah hukum yang berlaku pada asal berlaku pula pada qiyas, artinya hukum asal itu 

dapat diberlakukan pada qiyas.  

4. Tidak boleh hukum furu‟ (cabang) terdahulu dari hukum asal, karena untuk menetapkan 

hukum berdasarkan kepada illatnya (sebab). 

5. Hendaklah sama illat yang ada pada furu‟ dengan illat yang ada pada asal. 

6. Hukum yang ada pada furu‟ hendaklah sama dengan hukum yang pada asal. Artinya tidak 

boleh hukum furu‟ menyalahi hukum asal.  

7. Tiap-tiap ada illat ada hukum dan tidak ada illat tidak ada hukum, artinya illat itu selalu ada. 

8. Tidak boleh illat itu bertentangan menurut ketentuan-ketentuan agama, artinya tidak boleh 

menyalahi kitab dan Sunnah (Edy, 2019) 

 
Kuhujjahan Qiyas menurut Ulama  

Keabsahan qiyas sebagai landasan hukum, terjadi perbedaan pendapat di kalangan ulama 

ushul fiqh. Jumhur ulama ushul fiqh sepakat, bahwa qiyas dapat dijadikan sebagai dasar dalam 

menetapkan hukum Islam dan sekaligus sebagai dalil hukum Islam yang bersifat praktis (Zakky 

al-Din Sya’ban, 1964). Adapun argumentasi dari kelompok jumhur ulama diatas adalah sebagai 

berikut:  

Artinya: Hai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul (Nya), dan ulil amri di 
antara kamu. kemudian jika kamu berlainan Pendapat tentang sesuatu, Maka kembalikanlah ia 
kepada Allah (Al Quran) dan Rasul (sunnahnya), jika kamu benar-benar beriman kepada Allah dan 
hari kemudian. yang demikian itu lebih utama (bagimu) dan lebih baik akibatnya. 

4



 
 

Jumhur ulama sepakat bahwa qiyas merupakan hujjah yang sumbernya dari Al-Qur’an 

dan sunnah untuk menentukan hukum dari suatu perkara baru yang belum ditentukan 

hukumnya oleh nash. Bahkan jumhur mengatakan bahwa beribadah dengan hasil ijtihat dari 

Qiyas dibolehkan dan untuk perkara-perkara baru diwajibkan mengamalkannya. Selain berdalil 

dengan nash al-Quran, jumhur juga mendasarkan argumennya kepada beberapa Hadis, 

diantaranya Hadis Nabi saw ketika menjawab pertanyaan Umar tentang apakah mencium 

istridapat membatalkan puasa? Nabi saw bersabda, “Apakah berkumur membatalkan puasa?” 

Umar menjawab, “Tidak”, kemudian Nabi saw bersabda, “(Kalau demikian maka) mengapa 

kamu anggap mencium istri – ketika sedang berpuasa - adalah suatu dosa (dapat membatalkan 

puasa)?”. Menurut al Baji, jawaban Nabi saw tersebut adalah aktifitas qiyas yang dalam istilah 

ilmu ushul fiqh disebut sebagai qiyas zhahir (Tohari Chamin, n.d). 

Jadi qiyas hanya dapat dilakukan apabila telah diyakini bahwa benar benar tidak ada 

satupun nash yang dapat dijadikan dasar untuk menetapkan hukum. Karena itu tugas pertama 

yang harus dilakukan oleh seseorang yang akan melakukan qiyas, ialah mencari apakah ada nash 

yang dapat dijadikan dasar untuk menetapkan hukum dari peristiwa atau kejadian. Jika telah 

diyakini benar-benar tidak ada nash yang dimaksud barulah dilakukan qiyas. Menurut Imam 

Syafi’i, tidak boleh melakukan qiyas kecuali orang yang telah berhasil memiliki alat-alat qiyas, 

yaitu; mengetahui hukum-hukum al-Qur’an yakni fardu (kewajiban), adab (kesusasteraan), 

nasikh mansukh (yang menghapus dan yang dihapus), ‘amm-khas (umum-khusus), irsyad 

(petunjuk) dan nadb-nya (anjurannya) (Abdul Karim al-Khatib, 2005). 

 

Macam-Macam Qiyas 

Dilihat dari segi kekuatan `illat yang terdapat pada furu`:  

a.  Qiyas aulawi, yaitu qiyas yang `illat-nya mewajibkan adanya hukum. Dan hukum yang 

disamakan (cabang) mempunyai kekuatan hukum yang lebih utama dari tempat 

menyamakannya (ashal). Misalnya, berkata kepada kedua orang tua dengan mengatakan 

“AH”, atau kata -kata lain yang menyakitkan maka hukumnya haram. Sesuai dengan firman 

Allah dalam QS. Al-Isra ayat 23 berikut:  

ا  فَ  لََ تقَلُ لههُمَآ أفُ ّٖ وَلََ تنَۡهَرۡهُمَا وَقلُ لههُمَا قوَۡلَا كَرِيما  

Artinya: …Maka sekali-kali janganlah kamu mengatakan kepada keduanya Perkataan "ah" dan 

janganlah kamu membentak mereka dan ucapkanlah kepada mereka Perkataan yang mulia (QS. 

Al-Isra‟: 23)  

b. Qiyas musawi, yaitu qiyas yang `illat-nya mewajibkan adanya hukum yang sama antara 

hukum yang ada pada ashal dan hukum yang ada pada furu` (cabang). Contohnya 

keharaman memakan harta anak yatim sesuai dengan firman Allah dalam QS. An – Nisa 

ayat 10 berikut: 

مَىَٰ ظُلۡمًا إنِهمَا يَأۡكُلوُنَ 
ََٰ لَ ٱلۡيتَ  إِنه ٱلهذِينَ يَأۡكُلوُنَ أمَۡوََٰ

ا       اَۖ وَسَيَصۡلوَۡنَ سَعِيرا  فِي بطُُونهِِمۡ نَارا

Artinya : Sesungguhnya orang – orang yang memakan harta anak yatim secara aniaya, maka 

sesungguhnya mereka itu menelan api neraka ke dalam perutnya dan mereka akan masuk ke dalam 

api neraka yang menyala – nyala. 

c. Qiyas adna, yaitu `illat yang ada pada far`u (cabang) lebih rendah bobotnya dibandingkan 

dengan `illat yang ada pada ashal. Misalnya sifat memabukkan yang terdapat dalam 

5



 
 

minuman keras seperti bir itu lebih rendah dari sifat memabukkan yang terdapat pada 

minuman keras khamr yang diharamkan dalam al-Qur`an. Zat yang memabukkan itulah 

yang menjadi penyebab di haramkannya Khamr. Haramnya meminum khamr tersebut 

berdasarkan ‘Illat hukumnya yakni memabukan. Maka setiap minuman yang terdapat di 

dalamnya yang ‘Illat-nya sama dengan khamar dalam hukumnya maka minuman tersebut 

adalah haram (Abdul Karim al-Khatib, 2005). 

Dilihat dari segi kejelasan `illat hukum. 

a) Qiyas jaly, yaitu qiyas yang `illat nya ditegaskan oleh nash bersamaan dengan penetapan 

hukum ashal, atau `illat-nya itu tidak ditegaskan oleh nash, tetapi dapat dipastikan bahwa 

tidak ada pengaruh dari perbedaan antara ashal dan furu`. Contohnya, dalam kasus 

dibolehkannya bagi musafir laki-laki dan perempuan untuk mengqashar shalat ketika 

perjalanan, sekalipun diantara keduanya terdapat perbedaan (kelamin). Tetapi perbedaan 

ini tidak mempengaruhi terhadap kebolehan wanita mengqashar shalat. `illat-nya adalah 

sama-sama dalam perjalanan. Dan mengqiyaskan memukul orang tua kepada larangan 

berkata “ah” seperti pada contoh qiyas aulawi sebelumnya. 

b) Qiyas khafy, yaitu qiyas yang `illat-nya tidak disebutkan dalam nash. Contohnya 

mengqiyaskan pembunuhan dengan menggunakan benda berat kepada pembunuhan 

dengan menggunakan benda tajam dalam pemberlakuan hukum qiyas, karena `illat-nya 

sama-sama yaitu pembunuhan yang dilakukan dengan sengaja (Farabi Dinata, n.d). 

 

KESIMPULAN  

Berdasarkan uraian di atas, maka dapat disimpulkan, bahwa qiyas adalah Menerapkan 

hukum yang terdapat pada ashl (pokok) kepada far’ (cabang), karena terdapat kesamaan ‘illat 

hukum antara keduanya. atau rukun qiyas terdiri atas empat unsur berikut: 1) ashl 2) Far’u, 

3)Hukum Ashl, 4) Illat.  

Dan adapun syarat-syarat Qiyas yaitu: a. hukum asal tidak berubah-ubah, b. hukumnya 

sudah ada ketentuannya menurut agama, c. hukum yang berlaku pada ashl berlaku pula pada 

qiyas, d. Hendaklah sama illat yang ada pada furu‟ dengan illat yang ada pada asal. e. Hukum 

yang ada pada furu‟ hendaklah sama dengan hukum yang pada asal. Artinya tidak boleh hukum 

furu‟ menyalahi hukum asal. f. Tiap-tiap ada illat ada hukum dan tidak ada illat tidak ada hukum, 

artinya illat itu selalu ada. g. Tidak boleh illat itu bertentangan menurut ketentuan-ketentuan 

agama, artinya tidak boleh menyalahi kitab dan sunnah.  

Kuhujjahan Qiyas menurut Ulama Jumhur ulama sepakat bahwa qiyas merupakan 

hujjah yang sumbernya dari Al-Qur’an dan sunnah untuk menentukan hukum dari suatu perkara 

baru yang belum ditentukan hukumnya oleh nash. Bahkan jumhur mengatakan bahwa 

beribadah dengan hasil ijtihat dari Qiyas dibolehkan dan untuk perkara-perkara baru diwajibkan 

mengamalkannya. Dan adapun macam-macam Dilihat dari segi kekuatan `illat yang terdapat 

pada furu yaitu Qiyas aulawi, musawi, adna. Dilihat dari segi kejelasan `illat hukum yaitu qiyas 

jali dan khafi.   

 

 

 

 

6



 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdul, Karim al-Khatib. Ijtihat Menggerakkan Potensi Dinamis Hukum Islam. Jakarta: Gaya Media 
Pratama, 2005. 

Abdullah, wahhab khallaf. Kaidah -Kaidah Hukum Islam. jakarta: pt. raja Grapindo, n.d. 
Abdullah Wahhab, Khallaf. Ilmu Ushul Fiqh. 2nd ed. Semarang: Dina Utama (Toha Putra 

Group), 2014. 
Ahmad, Sarwat. Fiqh Dan Khilafiyah. Jakarta: Rumah Fiqih Publishing, n.d. 
Arikunto, S. (2010). Metode peneltian. Jakarta: Rineka Cipta, 173. 

Chamin, Tohari. “Argumentasi Ibnu Hazm: Dekontruksi Kehujjahan Qiyas Sebagai Metode 
Penetapan Hukum Islam.” jurnal Hukum 13 (n.d.): 9–11. 

Darul, Azka, at al. Jam’u Al-Jawami Kajian Dan Penjelasan Ushul Fiqh Dan Ushuluddin. Lirboyo 
kediri: Santri Salaff Press, 2014. 

Edy, Muslimin. “Qiyas Sebagai Sumber Hukum Islam” (2019): 47–48. 
Farabi, Dinata. Qiyas Sebagai Metode Penetapan Hukum Islam. Aceh Singkil: STAISAR, n.d. 
Hasan Bakti, Nasution. “Hubungan Ilmu Mantiq (Logika ) Dengan Ushul Fiqh (Telaah Konsep 

Qiyas).” filsafat dan Teologi Islam 11 (2020): 95. 
Muhammad Roy, Purwanto. Pemikiran Imam As-Syafi’i Dalam Kitab Ar-Risalah Tentang Qiyas Dan 

Perkembangannya Dalam Ushul Fiqh. Yogyakarta: Universitas Indonesia, 2017. 
Nasrun, Haroen. Ushul Fiqh. 2nd ed. pamulang: Logos Wacana Ilmu, 1997. 
Rachmat, Syafe’i. Ilmu Ushul Fiqh. Cet ke 5. cv. pustaka setia, 2015. 

Ratu, Haika. Konsep Qiyas Dan Ad Dalil Dalam Istimbhat Hukum Ibnu Hazm. bening media 
publishing, 2021. 
Sya’ban, Zakky al-Din. Ushul Al-Fiqh Al-Islami. mesir: Dar al- Talif, 1964. 
Zahra, Muhammad Abu. Ushul Fiqh. 2nd ed. jakarta: Pustaka Firdaus, 2008. 
 

 

 

7


