e-ISSN: 2809-3712

TOLERANSI MENURUT PERSPEKTIF STUDI ISLAM: PEMAHAMAN,
RELEVANSI, TANTANGAN DAN PROSPEK DALAM MASYARAKAT
KONTEMPORER

Heni Suryani *!
Pendidikan Agama Islam Pascasarjana Institute Agama Islam Negeri (IAIN) Syekh Nurjati
Cirebon Indonesia
suryanihenil405@gmail.com

Kambali
Fakultas Agama Islam Universitas Wiralodra Indramayu Indonesia

kambaliibnu@gmail.com

Abstract
The study on the concept of tolerance in the context of Islamic studies emphasizes the importance of
respecting differences and diversity within society. Islamic teachings highlight the values of tolerance derived
Sfrom the Qur'an and the Hadith of the Prophet Mubammad, but its practical implementation often faces
challenges, including internal and external conflicts as well as difficulties in appreciating differences of
opinions. These challenges become significant obstacles to achieving authentic tolerance. The relevance of
tolerance values is crucial in building a multicultural society where tolerance plays a vital role as the
Sfoundation for social harmony in an environment filled with cultural, religions, and belief diversity. The
application of tolerance values enables individuals from diverse backgrounds to respect, accept, and
appreciate differences, paving the way for better understanding, reducing conflicts, and establishing a solid
Jfoundation for cooperation and harmony in a multicultural society. Despite the acknowledgment of the
concept of tolerance in Islamic teachings from the Qur'an and the Hadith of the Prophet Mubammad,
practical challenges such as conflicts, stereotypes, prejudices, and differing views on religions pluralism pose
significant barriers. However, with an inclusive approach, deep understanding, and appropriate education,
tolerance values in Islam can be implemented more effectively, opening the path for more efficient practices
of tolerance concepts in Islamic studies. This, in turn, can result in better harmony and cobesion among
communities.
Keywords: Tolerance, Intolerance, Education

Abstrak
Studi tentang konsep toleransi dalam konteks studi Islam, menekankan pentingnya
menghormati perbedaan dan keberagaman dalam masyarakat. Ajaran Islam menyoroti
nilai-nilai toleransi yang bersumber dari al-Qur'an dan Hadits Nabi SAW, namun
praktiknya sering dihadapkan pada tantangan, termasuk konflik internal dan eksternal
serta kesulitan dalam menghargai perbedaan pendapat, menjadi rintangan utama dalam
mewujudkan toleransi yang autentik. Relevansi nilai toleransi menjadi krusial dalam
membangun masyarakat multikultural, di mana toleransi berperan sebagai landasan vital
bagi kerukunan sosial dalam lingkungan yang dipenuhi dengan keragaman budaya, agama,
dan keyakinan. Penerapan nilai-nilai toleransi memungkinkan individu dari latar belakang
yang beragam untuk saling menghormati, menerima, dan menghargai perbedaan,
membuka jalan bagi pemahaman yang lebih baik, mengurangi konflik, serta membentuk
landasan yang kokoh bagi kerjasama dan harmoni dalam masyarakat multikultural.
Meskipun konsep toleransi diakui dalam ajaran Islam dari al-Qur'an dan Hadits Nabi
SAW, tantangan praktis seperti konflik, stereotipe, prasangka, dan perbedaan pandangan

! Korespondensi Penulis


mailto:suryaniheni1405@gmail.com
mailto:kambaliibnu@gmail.com

terthadap pluralitas agama, menjadi halangan signifikan. Namun, dengan pendekatan
inklusif, pemahaman mendalam, dan edukasi yang tepat, nilai-nilai toleransi dalam Islam
dapat ditmplementasikan lebih efektif, membuka jalan bagi praktik yang lebih efektif dari
konsep toleransi dalam studi Islam, yang pada gilirannya dapat menghasilkan harmoni dan
kerukunan yang lebih baik di antara masyarakat.

Kata Kunci : Toleransi, Intoleran, Pendidikan

PENDAHULUAN

Toleransi merupakan sikap saling menghormati, saling menerima dan saling menghargai
di tengah keragaman budaya, kebebasan berekspresi dan karakter manusia (Casram, 2016). Salah
satu prinsip utama agama Islam adalah toleransi, yang mendorong penghargaan terhadap
perbedaan dan keberagaman dalam masyarakat. Konsep toleransi dalam Islam menekankan
betapa pentingnya menghormati hak-hak setiap orang, mendukung keadilan, dan menciptakan
harmoni di antara umat Muslim dan masyarakat umum (Anwar et al., 2023).

Ajaran tentang pentingnya sikap toleransi dalam Islam berasal dati al-Qut'an dan Hadits
Nabi SAW, keduanya merupakan sumber utama agama Islam. Namun, toleransi telah menurun
di masyarakat. Di Indonesia sendiri, tidak dapat dipungkiri bahwa konflik SARA (Suku, Agama,
Ras, dan Antargolongan) sangat sering terjadi. Konflik dapat terjadi karena perbedaan budaya
atau tingkat kemajuan kebudayaan dalam suatu masyarakat dan perbedaan keyakinan.
Ketimpangan sosial dan kekuasaan juga sering menyebabkan konflik. Sebagian dari kita mudah
terprovokasi oleh masalah sehingga bertindak anarkis dan dekstruktif. Masyarakat Indonesia
sering mengalami konflik dan pertentangan sebagai akibat dari pluralismenya. Karena
pertengkaran, yang seharusnya menghentikan ketidaksesuaian dalam kehidupan, akhirnya terjadi
pembunuhan. Bahkan penindasan dilegalkan karena perbedaan. Dengan demikian, jelas bahwa
ajaran toleransi belum sepenuhnya diterapkan atau bahkan mungkin hanyalah teori yang belum
sampai pada penghayatan praktis dan penerapan sebagai hakikat dari kerukunan umat beragama
(Ananda, 2021; Setiyawan, 2015).

Perkara ataupun konflik yang terjadi atas nama agama sering terjadi di Indonesia. Hal
ini dapat disebabkan oleh pemikiran kelompok terhadap pluralitas agama. Sebagian kelompok
percaya bahwa ajaran hanya satu agama yang benar dan lebih baik, sedangkan agama lain
dianggap kurang sempurna atau mengalami reduksionisme. Secara formal, pemahaman dan
pemikiran umat beragama tentang pluralitas agama menyebabkan seseorang atau kelompok
terjerumus pada stereotipe dan prasangka buruk terhadap orang-orang di luar kelompoknya
(Mawarti, 2021). Perpecahan antara pemegang umat agama yang sama juga sering tetjadi,
terutama terbaginya agama islam menjadi banyak golongan. Umat Islam semakin terpecah belah
karena keinginan untuk menang sendiri dan ketidakmampuan untuk berbagi pendapat. Sangat
penting untuk saling menghargai pendapat satu sama lain karena ada perbedaan pendapat antar
golongan. Bagi mereka yang beragama Islam, iman yang hanya ditunjukkan melalui simbol-
simbol tidak cukup. Orang yang beriman harus disempurnakan melalui amal dan ibadah yang
baik, serta perilaku terpuji yang diterapkan dalam kehidupan sehari-hari (Setiyawan, 2015).

Berdasarkan latar belakang tersebut, maka muncullah berbagai permasalahan yang perlu
untuk dikaji teliti sebagai salah satu upaya untuk mendapatkan pemahaman yang berkembang
dewasa ini. Tujuan dari pembuatan makalah ini adalah untuk menggali konsep toleransi dalam



Islam dan menganalisis relevansi toleransi dalam konteks masyarakat multikultural dan
multireligius saat ini.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kepustakaan (Library Research), yang
merupakan suatu metode penelitian yang dilakukan untuk menelaah berbagai bahan dari sumber
utama seperti buku-buku yang berkaitan dengan topik yang diangkat, serta penunjang lainnya
yang relevan dengan masalah yang sedang dikaji. Dalam penelitian ini, pendekatan kepustakaan
digunakan untuk mengumpulkan informasi dari berbagai referensi tertulis seperti kitab hadits,
buku, jurnal, majalah, dan sumber lainnya yang terkait dengan topik yang sedang diteliti.

Metode pengumpulan data yang digunakan dalam penelitian ini adalah kualitatif karena
penelitian ini merupakan jenis penelitian kepustakaan. Penelitian ini tidak menggunakan
pengumpulan data secara langsung dari lapangan, tetapi lebih menekankan pada analisis
terhadap informasi yang ditemukan dari berbagai sumber tertulis seperti buku, artikel, majalah,
dan dokumen lainnya. Dengan mengkaji dokumen-dokumen tersebut, penelitian ini bertujuan
untuk mendapatkan pemahaman yang mendalam dan analisis yang komprehensif terkait dengan
topik yang dipelajari dalam bidang tertentu.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Konsep Toleransi dalam Studi Islam

Toleran berasal dari bahasa Inggris "toleration", yang mengacu pada konsep toleransi.
Dalam bahasa Arab, istilah yang sebanding adalah "altassamuh" yang menunjukkan sikap
tenggang rasa, toleransi, dan membiarkan sesuatu. Secara terminologis, toleransi diartikan
sebagai perilaku yang memperbolehkan individu lain untuk melakukan sesuatu sesuai dengan
kepentingan mereka masing-masing. Dalam konteks sosial budaya dan agama, toleransi adalah
sikap mental dan perilaku yang menentang diskriminasi terhadap individu atau kelompok yang
memiliki perbedaan dalam suatu masyarakat. Ini mencakup penghargaan terhadap
keberagaman, menghormati keyakinan, adat, dan nilai-nilai yang berbeda tanpa membeda-
bedakan atau merendahkan nilai-nilai yang berbeda tersebut. Toleransi mempromosikan
hubungan yang harmonis, saling pengertian, dan menghormati hak-hak individu tanpa
memandang perbedaan budaya, agama, atau latar belakang lainnya (Fitriyani, 2020).

Dalam kehidupan sehari-hari, konflik sering kali tak dapat dihindari dan bisa memiliki
sisi kreatif. Konflik itu sendiri bisa diselesaikan tanpa kekerasan dan membutuhkan keterlibatan
dari semua pihak yang terlibat. Konflik juga dapat berfungsi sebagai alat untuk membangun
kesepahaman. Dalam proses penyelesaiannya, konflik membantu mengidentifikasi masalah,
mendorong menuju perubahan yang lebih baik, dan memperbaiki solusi. Ini penting untuk
meningkatkan kesadaran sosial terhadap isu-isu yang ada. Dalam dinamika masyarakat, toleransi
sangat diperlukan karena merupakan fondasi untuk membangun kerukunan. Toleransi
mencerminkan penghargaan terhadap orang lain dan menolak pemaksaan kehendak. Manusia
yang merasa lebih unggul, benar, atau superior seringkali cenderung menunjukkan sikap yang
kurang toleran (Widiyanto, 2017).

Dalam Islam, toleransi didefinisikan sebagai perilaku seseorang terhadap orang lain yang
tidak menyinggung baik berupa ucapan ataupun tindakan. Prinsip-prinsip spiritual mendasari

10



toleransi yang menekankan moralitas yang unggul. "Toleransi" adalah istilah yang mengacu pada
cara orang memperlakukan satu sama lain saat menghadapi kesulitan, tetapi juga dapat
digunakan sebagai bentuk perlawanan dan perselisihan terhadap mereka yang berada dalam
bahaya (Arlina et al., 2023).

Toleransi dalam perspektif Islam dapat didasari atas beberapa ayat dalam Al Qur’an yang
secara tidak langsung mengandung pesan untuk memiliki akhlak bertoleransi dengan menyadari
dan mengakui kenyataan pluralisme. Dalam Surah Al- Hujurat (49:13), Allah SWT berfirman :

i T s @, slazr. _4 < 4 21z p S oyt ¢ 2 P 3 2% _ 52 1275CA 3 23 L. -
Ll 0T ) KA 5 il il 5l (8 T ) ekl e 1R 0) T gde i

“ Wahai manusia, sesunggubnya Kami telah menciptakan kamn dari seorang laki-laki dan seorang
perempuan kemudian Kami jadikan kamn berbangsa-bangsa dan bersukn-suku supaya kamn saling
mengenal. Sesunggubnya yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah ialah orang yang paling bertakwa.
Sesungoubnya Allah Maha Mengetahui, Maha Teliti.”?

Dalam surah Al-Hujurat (49) ayat 13, tersirat dan menekankan pentingnya toleransi,
penghargaan terhadap perbedaan, dan upaya saling mengenal di antara manusia. Allah SWT
menyatakan bahwa manusia diciptakan dalam keberagaman dengan berbagai suku, bangsa, dan
perbedaan jenis kelamin untuk tujuan saling mengenal satu sama lain. Pesan yang ingin
disampaikan adalah bahwa perbedaan-perbedaan ini bukanlah untuk menyebabkan permusuhan
atau ketidaksalingpengertian, tetapi sebagai cara bagi manusia untuk saling berinteraksi,
memahami, dan menghargai satu sama lain.

Allah menegaskan bahwa keutamaan atau keunggulan seseorang di sisi-Nya bukanlah
tergantung pada suku, keturunan, atau status sosial, melainkan bergantung pada kualitas moral
dan ketakwaan seseorang. Yang paling mulia di sisi Allah adalah orang yang paling bertakwa dan
bermoral baik, bukan berdasarkan aspek fisik atau faktor-faktor yang bersifat lahiriah. Dengan
demikian, ayat ini menekankan pentingnya toleransi, saling pengenalan, dan penghargaan
terthadap perbedaan dalam masyarakat. Hal ini mengajarkan manusia untuk tidak hanya
menerima perbedaan, tetapi juga untuk menghormati, memahami, dan bekerja sama dengan
sesama manusia, tanpa memandang perbedaan suku, bangsa, atau latar belakang lainnya.

Dalam Surah Al- Mumtahannah (60:8), Allah SWT berfirman:

¥ ek T g ol Al a0 8 ol a5 858 )25 0 38 i o 3 558 s 2 &) A a3 Gdanddl
“Allah tidak melarang kamu dari orang-orang yang tidak memerangi kamu karena agama
dan tidak mengusir kamu dari rumah-rumahmu — dari bersikap benar terhadap mereka dan

bertindak adil terhadap mereka. Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang berlaku
adil.”

Surah Al-Mumtahannah (60) ayat 8 menunjukkan pesan tentang toleransi, keadilan, dan
sikap yang bersahabat terhadap individu atau kelompok yang tidak menghadang atau
menganiaya seseorang karena agama dan tidak mengusir mereka dari rumah mereka. Makna
toleransi dalam ayat ini adalah bahwa Allah SWT memerintahkan umat Islam untuk bersikap
baik, adil, dan bersahabat terhadap orang-orang yang tidak memerangi atau menyerang mereka
karena keyakinan agama. Dalam konteks ini, toleransi bukan hanya sekadar menahan atau
menghindari konflik, tetapi lebih kepada sikap yang memperlihatkan kesediaan untuk berbuat
baik dan berlaku adil terhadap mereka yang tidak bermaksud buruk atau tidak memusuhi.

11



Allah SWT menekankan bahwa meskipun seseorang tidak seagama atau memiliki
keyakinan yang berbeda, jika mereka tidak melakukan tindakan memusuhi atau mengusir umat
Islam dari tempat tinggal mereka, maka umat Islam diperintahkan untuk bersikap baik dan adil
terthadap mereka. Hal ini menunjukkan pentingnya sikap hormat, kesediaan untuk hidup
berdampingan secara damai, serta memperlakukan orang lain dengan keadilan dan kesetaraan,
terlepas dari perbedaan keyakinan agama. Pesan dalam ayat ini menegaskan bahwa sikap
toleransi, keadilan, dan kebaikan terhadap individu atau kelompok dengan keyakinan yang
berbeda adalah perintah dari Allah SWT, dan Allah menyukai orang-orang yang berlaku adil
dalam interaksi sosial mereka.

Toleransi memegang peranan penting dalam ajaran Islam dan merupakan nilai yang
ditekankan secara kuat. Islam mengajarkan umatnya untuk memperlakukan sesama dengan
pemahaman, penghargaan, dan keadilan, tanpa memandang perbedaan agama, suku, atau
budaya. Nabi Muhammad SAW sendiri menjadi contoh teladan dalam menerapkan toleransi
dalam kehidupan sehari-hari. Contohnya terlihat dalam sebuah hadis dimana beliau bersabda,
"Barangsiapa yang tidak menunjukkan belas kasihan kepada manusia, maka Allah tidak akan
menunjukkan belas kasihan kepadanya." Hadis ini menekankan pentingnya memiliki sikap
toleransi dan kasih sayang terhadap sesama manusia. Dengan mengutamakan belas kasihan dan
toleransi, Islam mendorong umatnya untuk membina hubungan yang harmonis, menghormati
hak-hak individu, serta memelihara kerukunan di dalam masyarakat. Ini memperlihatkan
bagaimana toleransi bukan hanya menjadi nilai moral, tetapi juga menjadi inti dari ajaran Islam
yang mengedepankan kebaikan dan penghormatan terhadap sesama (Anwar et al., 2023).

Rasulullah saw bersabda dalam sebuah hadits yang diriwayatkan oleh Imam Muslim :
"Seseorang tidak beriman sampai dia mencintai sandaranya dan berkata, '|anganlah kalian iri hati, janganlab
saling mendengks, janganlah bermusuban, janganlah saling menjanb, dan hendaklah kalian menjadi hantba-
hanba Allah yang bersandara”.

Hadits ini menyoroti pentingnya toleransi, persaudaraan, dan hubungan yang baik antara
sesama Muslim. Makna toleransi yang tergambar dalam hadits ini mencakup beberapa aspek
penting. Pertama, mengajarkan untuk mencintai sesama Muslim sebagaimana kita mencintai diri
sendiri, tanpa ada rasa iri hati atau dengki terhadap kebaikan yang dimiliki oleh orang lain. Ini
menckankan pentingnya sikap saling mencintai, menghargai, dan mendukung satu sama lain
dalam komunitas Muslim. Kedua, melarang terlibatnya dalam konflik atau permusuhan di antara
sesama Muslim, mengajarkan agar menjaga kedekatan dan hubungan yang baik. Ketiga,
menyerukan untuk menjadi hamba-hamba Allah yang bersaudara, menekankan pentingnya
menjaga persatuan, kesatuan, dan kerukunan dalam komunitas Muslim, serta hidup dalam
harmoni yang penuh kasih sayang. Dengan demikian, hadits ini mengajarkan nilai-nilai
fundamental yang mempromosikan hubungan yang harmonis, persaudaraan yang kokoh, serta
saling mendukung di dalam komunitas Muslim.

Sejalan dengan ayat Al-Quran yang menjadi dasar hokum tentang toleransi, imam-imam
mazhab dalam hukum Islam memperlihatkan dukungan yang kuat terhadap konsep toleransi
dalam konteks agama dan kehidupan masyarakat. Mereka menekankan pentingnya saling
menghormati, berkomunikasi dengan baik, serta menjaga hubungan yang harmonis antara
individu dari berbagai agama, baik Muslim maupun non-Muslim. Imam Abu Hanifah menyoroti
perlunya menghindari diskriminasi terhadap keyakinan agama orang lain serta mendorong

12



toleransi di antara sesama Muslim yang memiliki perbedaan pendapat dalam masalah agama.
Imam Malik menekankan pentingnya menghargai perbedaan pendapat dalam hukum Islam dan
memelihara kedamaian dalam masyarakat multikultural. Imam al-Shafi'i menegaskan bahwa
toleransi harus didasarkan pada keadilan dan keseimbangan, baik dalam konteks sosial antar
Muslim maupun dalam hubungan dengan individu non-Muslim. Sementara Imam Ahmad bin
Hanbal menunjukkan pentingnya menghormati perbedaan pendapat dan menjaga kerukunan di
antara umat Muslim, tanpa mengabaikan prinsip-prinsip agama yang jelas. Kesemuanya
menegaskan bahwa toleransi tidak boleh menyimpang dari prinsip-prinsip agama, sambil
menckankan pentingnya memahami ajaran Islam yang sebenarnya dan menjaga kebenaran
dalam praktik keagamaan(Anwar et al, 2023).

Menurut penjelasan salah satu ulama terkemuka yaitu Syekh Yusuf Al-Qardhawi
terdapat konsep Wasathiyyah (at-tawazun), yang merupakan upaya untuk menjaga
keseimbangan antara dua sisi yang berlawanan atau berlawanan satu sama lain agar yang satu
tidak mendominasi dan menguasai yang lain. Sebagai contoh, ada dua sisi yang bertentangan:
materialisme dan spiritualisme; individualisme dan sosialisme; paham realistik dan idealis; dan
sebagainya. Dalam menanganinya, berikan porsi yang adil dan proporsional kepada masing-
masing pihak, tidak terlalu banyak atau terlalu sedikit (Abror, 2020).

Relevansi Toleransi dalam Konteks Masyarakat Multikultural

Toleransi dalam ajaran Islam menjadi landasan utama yang menegaskan pentingnya
menjaga hubungan baik dengan semua individu, tanpa memandang perbedaan keyakinan. Islam
menghormati kebebasan individu dalam beragama, sesuai dengan ajaran Al-Quran yang tegas
melarang pemaksaan agama kepada orang lain. Sikap toleransi ini tidak hanya berhenti pada
prinsip ajaran, tetapi tercermin dalam teladan Rasulullah Muhammad SAW yang menunjukkan
penghargaan dan perlindungan terhadap kaum minoritas. Hal ini tercermin dalam pemerintahan
Islam yang mengedepankan toleransi tinggi terhadap kelompok-kelompok non-muslim,
menciptakan lingkungan yang aman dan inklusif bagi semua. Toleransi dalam Islam bukan hanya
menjaga hubungan baik di dalam umatnya, tetapi juga mendorong untuk menghargai serta
berkomunikasi dengan penuh pengertian terhadap individu dengan keyakinan dan kepercayaan
yang berbeda (Aulia, 2023)

Masyarakat Indonesia, secara alamiah, terbentuk sebagai entitas multikultural yang kaya
akan keragaman suku, budaya, dan agama. Sejarah Indonesia yang berada di jalur perdagangan
dunia menjadi landasan bagi kedatangan pedagang yang menetap di wilayah pesisir, membawa
serta ajaran agama dan warisan budaya mereka. Pengaruh ini memengaruhi masyarakat pribumi
yang sebelumnya menganut kepercayaan animisme dan dinamisme, menjadi pondasi bagi
keragaman agama yang terdapat di Indonesia. Meskipun mayoritas penduduknya memeluk
agama Islam, Indonesia secara resmi bukanlah negara Islam, namun mendasarkan sebagian
hukumnya pada ajaran Islam dan mengakui berbagai agama besar seperti Islam, Katolik,
Protestan, Buddha, Hindu, dan Konghucu. Kehadiran pluralitas agama ini didukung oleh
kebijakan pemerintah, menciptakan sebuah landasan keagamaan yang inklusif dan pluralis di
Indonesia. Di tengah keragaman ini, interaksi sosial antarindividu menjadi penting dalam
membangun hubungan yang kompleks, saling memperkaya, dan mendukung satu sama lain
dalam kehidupan sehari-hari (Fitriyani, 2023).

13



Setiap agama pada dasarnya membawa kedamaian dan keselarasan hidup. Namun,
agama yang dulunya berfungsi sebagai pemersatu sering menjadi bagian dari konflik. Hal ini
disebabkan oleh klaim kebenaran setiap penganutnya. Menelitinya lebih jauh menunjukkan
bahwa kemajemukan bertujuan untuk membuat orang mengenal, memahami, dan bekerja sama
satu sama lain. Menurut ajaran Islam, kita harus selalu bekerja sama dan membantu satu sama
lain. Hal ini menunjukkan bahwa orang Islam diminta untuk menjaga kerukunan orang lain,
baik yang seagama maupun yang berbeda agama. Ketidakadaannya paksaan untuk menganut
agama Islam adalah ciri universalisme Islam. Hal ini menunjukkan bahwa Islam adalah agama
yang menghargai kepercayaan agama lain.

Toleransi memiliki peran penting dalam membangun kerukunan di antara umat
beragama. Melalui sikap toleransi, masyarakat dapat menghargai dan menghormati perbedaan
keyakinan, menciptakan lingkungan yang harmonis dan saling menghormati di antara umat yang
memiliki kepercayaan agama yang berbeda. Dengan memahami dan menghormati perbedaan
tersebut, terjalinlah hubungan yang lebih baik antarumat beragama, memperkuat solidaritas dan
kerjasama dalam membangun masyarakat yang berdampingan secara damai dan penuh
pengertian. Toleransi tidak hanya menghargai keberagaman, tetapi juga merupakan landasan
penting dalam menciptakan kerukunan serta perdamaian di antara umat beragama (Fitriyani,
2023).

Perjalanan hidup dalam masyarakat sering terjadi berbagai konflik, baik vertikal maupun
horizontal, yang merusak harta, korban jiwa, dan nilai kemanusiaan. Konflik antarumat
beragama adalah salah satu jenis konflik yang perlu diperhatikan pada awal Reformasi. Konflikt
agama yang terjadi di Ambon, Poso, Ketapang, Mataram, dan daerah lain tampaknya merusak
citra Indonesia sebagai negara yang menghormati kebhinekaaan dan menghargai semua agama.
Dalam konflik agama, infrastruktur agama memainkan peran dalam mempercepat konflik.
Nilai-nilai agama yang sesuai dengan konsep konflik dipelajari dan dijadkan sebagai pijakan utuk
yang mendukung kekerasan terhadap orang-orang dari agama lain. Oleh karena itu, Islam
menuntut pengikutnya untuk menunjukkan toleransi (tasammuh) dan menghindari prejudis
terhadap agama lain. Kekerasan atas nama agama diharapkan dalam budaya yang toleran dan
komunikasi (Efendi, 2021).

Menurut kebijakan toleransi, orang harus dibiarkan menjadi dirinya sendiri; orang harus
dibiarkan menjadi dirinya sendiri agar mereka bisa sukses dan bahagia (Haddade et al., 2023).
Toleransi ini didasarkan pada sejumlah sifat yang bertujuan untuk menumbuhkan optimisme
serta memberikan rasa aman kepada agama, tetapi itu universal. Dalam Islam, toleransi
didefinisikan sebagai bagaimana seseorang berperilaku terhadap orang lain dengan cara yang
tidak menyinggung atau membuat mereka merasa seperti orang asing bagi mereka. Prinsip-
prinsip spiritual mendasari toleransi ini, yang menekankan moralitas yang unggul. "Toleransi"
adalah istilah yang mengacu pada cara orang memperlakukan satu sama lain ketika menghadapi
kesulitan, meskipun kadang-kadang juga digunakan sebagai cara untuk berlawanan dan
mempertahankan diri.

Toleransi memainkan peran penting dalam mencegah konflik sosial karena menciptakan
landasan untuk penghargaan, pengakuan, dan penghormatan terhadap perbedaan antara
individu, kelompok, atau komunitas. Ketika sebuah masyarakat mempromosikan toleransi, hal
itu berarti memupuk sikap saling menghormati antarindividu yang memiliki perbedaan dalam

14



hal agama, budaya, suku, pandangan politik, atau identitas lainnya. Dalam konteks mencegah
konflik sosial, toleransi membantu menciptakan ruang bagi dialog yang terbuka, memungkinkan
berbagai pandangan untuk disampaikan tanpa takut akan penindasan atau diskriminasi. Ketika
masyarakat memiliki tingkat toleransi yang tinggi, perbedaan-perbedaan ini dapat dilihat sebagai
kekayaan dan kekuatan, bukan sebagai sumber konflik (Kurniawan, 2015)

Toleransi juga berperan dalam mengurangi ketegangan antarindividu atau kelompok
yang memiliki perbedaan pendapat atau kepentingan. Dengan adanya toleransi, masyarakat
cenderung menggunakan dialog, negosiasi, dan pemecahan masalah yang damai sebagai cara
untuk menyelesaikan konflik, bukan kekerasan atau tindakan represif. Selain itu, melalui
pendidikan dan kesadaran akan pentingnya toleransi, masyarakat dapat lebih memahami bahwa
perbedaan adalah hal yang alami dan tidak selalu harus menjadi sumber konflik. Ini dapat
membantu dalam membentuk sikap yang lebih inklusif dan mengurangi stereotip atau prasangka
negatif terhadap kelompok lain. Dengan demikian, toleransi memainkan peran kunci dalam
mencegah konflik sosial dengan membangun landasan yang kuat bagi penghormatan terhadap
perbedaan, mengurangi ketegangan antarindividu atau kelompok, dan mempromosikan dialog
serta pemecahan masalah yang damai. Hal ini membantu dalam menjaga stabilitas sosial serta
meminimalkan potensi konflik yang dapat mengganggu harmoni dan keselarasan dalam
masyarakat (Kurniawan, 2015).

Perbedaan pendapat dan kepentingan sering terjadi dalam sebuah negara, sebagaim
wujud adanya perkembangan social dalam masyarakat. Negara memiliki peran penting dalam
memastikan bahwa orang dapat memeluk dan menjalankan agama mereka sesuai dengan
kepercayaan dan keyakinan mereka (Amin. 2014). Terorisme, islamofobia, demontrasi yang
berlebihan, diskriminasi kelompok tertentu, dan penista agama adalah beberapa fenomena yang
muncul di negeri ini. Pemerintah akhirnya menyadari bahwa Indonesia adalah negara besar
dengan banyak suku dan bahasa (Muhidin et al., 2021). Karena pluralisme ini, toleransi beragama
menjadi penting karena perbedaan dan perpecahan antar kelompok keagamaan dapat
menyebabkan konflik dan disintegrasi. Agama juga dapat berfungsi sebagai pemersatu
(integratif) dan pemecah (disintegratif) dalam masyarakat majemuk (Muhajarah, 2016).

Keragaman baik dalam hal agama, suku, bangsa, dan bahasa menjadi salah satu faktor
yang membuat toleransi perlu ditegakkan. Toleransi ditanamkan pada awal pembangunan
Negara Madinah oleh Nabi Muhammad dalam sejarah Islam. Nabi Muhammad melihat
pluralitas langsung setelah hijrah ke Kota Madinah. Nabi menghadapi pluralitas karena
perbedaan agama dan etnis. Madinah tidak memiliki satu agama yang sama: orang Islam, Yahudi,
Nasrani, dan Pagan tinggal di sana. Melihat kejadian ini, Nabi memulai upaya untuk
menciptakan kemajemukan sebagai dasar dari kebersamaan. Piagam Madinah adalah hasil dari
inisiatif tersebut. Dokumen ini menunjukkan bahwa Islam mengajarkan umatnya untuk saling
menghormati, bukan hanya kepada sesama umat Islam tetapi juga kepada orang-orang yang
memiliki agama dan keyakinan yang berbeda (Rusydiyah, 2015).

Toleransi dalam kehidupan keagamaan yang ditawarkan oleh Islam begitu sederhana
dan rasional. Islam mewajibkan para pemeluknya membangun batas yang tegas dalam hal akidah
dan kepercayaan, sambil tetap menjaga prinsip penghargaan atas keberadaan para pemeluk
agama lain dan menjaga hak-hak mereka sebagai pribadi dan anggota masyarakat. Pembatasan

15



yang tegas dalam hal akidah atau kepercayaan ini merupakan upaya Islam untuk menjaga para
pemeluknya agar tidak terjebak pada sinkretisme (Rusydiyah, 2015).

Toleransi adalah hasil dari interaksi sosial yang dekat. Dalam kehidupan sosial beragama,
manusia tidak bisa menghindari pergaulan, baik dengan kelomoknya sendiri maupun dengan
kelompok lain yang kadang-kadang berbeda agama atau keyakinan. Oleh karena itu, umat
beragama seharusnya berusaha untuk saling membangun kedamaian dan ketentraman dalam
rangka toleransi, sehingga kestabilan sosial dan perpecahan ideologi antar umat beragama dapat
dicegah (Abror, 2020).

Tantangan dan Prospek Toleransi dalam Studi Islam

Tantangan dari toleransi adalah sikap ekstremisme yang bersifat relatif dan sangat
bergantung pada konteks budaya, politik, dan sosial di mana istilah tersebut digunakan. Definisi
ekstremisme sering kali bergantung pada patokan nilai atau norma yang berlaku dalam suatu
masyarakat atau sistem politik tertentu. Apa yang dianggap sebagai perilaku atau keyakinan
"lumrah" atau umum dapat berbeda-beda dalam berbagai konteks. Misalnya, dalam masyarakat
yang menganut demokrasi liberal, ideologi atau tindakan yang melewati batas-batas demokrasi,
toleransi, atau hak asasi manusia dapat dianggap sebagai ekstrem. Di negara dengan sistem
politik yang berbeda, seperti negara otoriter, patokan perilaku yang dianggap sebagai ekstrem
mungkin sangat berbeda. Oleh karena itu, pemahaman tentang ekstremisme agama atau politik
perlu dilihat dalam konteks budaya, politik, dan perbedaan interpretasi nilai yang ada dalam
masyarakat atau sistem politik tertentu.

Pendidikan Agama Islam menghadapi tantangan utama dalam membangun sikap damai
dan rekonsiliasi sosial yaitu penyebaran ekstremisme dan intoleransi di kalangan beberapa orang
atau kelompok yang mungkin menggunakan agama sebagai sarana untuk bertindak. Hal ini
dapat menghalangi upaya pendidikan agama Islam untuk mendorong sikap damai dan
rekonsiliasi. Radikalisme dalam konteks agama tidak hanya terkait dengan Islam. Radikalisme
juga dapat berdampak pada agama lain seperti Kristen, Hindu, dan Buddha. Namun, karena
banyak kelompok atau organisasi ekstremis dan aksi terorisme yang dilakukan oleh mereka,
seperti Al Qaeda, Boko Haram, dan ISIS, perhatian terhadap radikalisme Islam meningkat
(Zadugisti dan Zuhri, 2019).

Berikut ini beberapa sikap sebagai tantangan yang dihadapi dalam pelaksanaan
pendidikan agama Islam dalam masyarakat terkait ekstremisme diantaranya :

a. Radikalisme dan ekstremisme, yaitu sikap berlebihan dalam praktik ajaran agama dapat
menyebabkan konflik dan ketegangan (Ikhwan et al., 2023; Wardani, 2019).

b. Intolerans, yaitu ketidaktahuan tentang perbedaan kepercayaan dan praktik dapat
menyebabkan konflik dan ketegangan antara kelompok agama yang berbeda (Ikhwan et al.,
2023).

c. Kegagalan untuk memahami ajaran agama, dalam hal ini kegagalan untuk memahami ajaran
agama dapat menyebabkan sikap dan tindakan ekstremis (Mudrik, 2023).

d. Kekurangan kualitas pendidikan, yaitu kekurangan pendidikan agama Islam dapat
menyebabkan pemahaman yang buruk tentang ajaran dan prinsip agama, yang dapat
mendorong penyebaran ekstremisme (Ikhwan et al., 2023).

16



Sebagai usaha dalam menghadapi ekstrimisme terdapat beberapa usaha yang harus
dilakukan sebagai strategi untuk mengatasi masalah ini, meliputi :

a. Memperkuat pemahaman tentang ajaran agama, tentunya dengan meningkatkan pemahaman
tentang ajaran agama dapat membantu seseorang menunjukkan sikap yang lebih ramah dan
toleran terhadap orang lain (Ikhwan et al., 2023; Wardani, 2019).

b. Dialog antar agama atau percakapan antar agama dapat membantu orang lebih memahami
satu sama lain dan menghormati perbedaan keyakinan dan praktik (Ikhwan et al., 2023).

c. Memperbaiki kualitas pendidikan agama, karena dengan meningkatkan kualitas pendidikan
PAI dapat membantu orang memahami ajaran dan nilai-nilai agama dengan lebih baik, yang
dapat membantu mencegah ekstremisme (Ikhwan et al., 2023).

d. Mengajarkan orang untuk berpikir kritis dapat membantu mereka mempertanyakan
keyakinan ekstremis dan menumbuhkan sikap yang lebih moderat dan toleran terhadap
orang lain (Mudrik, 2023).

Secara keseluruhan, tantangan yang dihadapi pendidikan agama islam dalam
menghadapi ekstremisme sangat kompleks dan beragam. Mengatasi tantangan ini
membutuhkan pendekatan komprehensif yang melibatkan memperkuat pemahaman tentang
ajaran agama, mempromosikan dialog antar agama, meningkatkan kualitas pendidikan agama
Islam, dan mendorong pemikiran kritis.

Prospek pengembangan pemahaman tentang toleransi dalam studi Islam menjanjikan
untuk menemukan kembali orientasi pendidikan Islam (Said, 2017), mengintegrasikan toleransi
dalam pendidikan Islam (Awal, 2020; Mawarti, 2017), memperkuat pemahaman tentang ajaran
agama (Anwar et al., 2023) dan mendorong pemikiran kritis setiap individu (Said, 2017).

Pengembangan pemahaman tentang toleransi dalam studi Islam membuka peluang
untuk merumuskan kembali arah pendidikan Islam. Hal ini mengacu pada upaya untuk
mengintegrasikan nilai-nilai toleransi ke dalam kurikulum pendidikan Islam. Studi ini
menckankan pentingnya memasukkan pemahaman dan praktik toleransi sebagai bagian integral
dari pendidikan agama Islam. Menurut Said (2017), langkah ini akan membantu memperkuat
pemahaman tentang ajaran agama, memungkinkan individu untuk memahami ajaran Islam
dengan lebih komprehensif dan kontekstual. Dalam konteks ini, penelitian oleh Awal (2020)
dan Mawarti (2017) menyoroti perlunya memasukkan konsep toleransi dalam pendidikan Islam.
Ini melibatkan pembelajaran tentang keberagaman, penghargaan terhadap perbedaan, serta
kemampuan untuk hidup berdampingan secara damai di tengah-tengah masyarakat yang
beragam secara kultural dan agama. Selain itu, Anwar et al. (2023) juga menegaskan bahwa
memperdalam pemahaman ajaran agama, khususnya dalam konteks Islam, dapat menjadi
landasan untuk memperkuat nilai-nilai toleransi.

Menurut Said (2017), integrasi konsep toleransi dalam pendidikan Islam juga dapat
mengilhami individu untuk mengembangkan pemikiran kritis. Ini karena pemahaman yang luas
tentang toleransi akan mendorong individu untuk secara kritis mengevaluasi pandangan-
pandangan sempit atau bias yang mungkin ada dalam masyarakat, serta mendorong mereka
untuk menghargai perbedaan dan mempertimbangkan sudut pandang yang berbeda dengan
lebih terbuka. Dengan demikian, pengembangan pemahaman tentang toleransi dalam studi
Islam tidak hanya berkontribusi pada pengayaan pemahaman agama, tetapi juga pada

17



pengembangan individu yang lebih inklusif, toleran, serta mampu berpikir kritis dalam
menyikapi kompleksitas masyarakat yang multikultural dan multireligius.

Pendidikan tentang penerapan moderasi dalam kehidupan sehari-hari adalah salah satu
cara untuk menjaga kedaulatan. Moderasi adalah sikap dan perspektif yang tidak berlebihan,
tidak ekstrem, dan tidak radikal (tatharruf) (Muhidin et al., 2021). Dalam konteks agama,
moderasi berarti menghindari kekerasan dan ekstremisme dalam praktik dan keyakinan agama.

Moderasi memainkan peran penting dalam mempertahankan kedaulatan masyarakat
yang beragam di Indonesia (Puadi, 2014). Moderasi juga dapat membantu menciptakan
masyarakat yang harmonis dan inklusif, dan mencegah radikalisme serta ekstremisme (Sumintak
& Sumirat, 2022). Oleh karena itu, moderasi sangat penting dalam mempertahankan kedaulatan
masyarakat yang beragam di Indonesia dan mempromosikan masyarakat yang damai dan
inklusif.

Penerapan moderasi dalam kehidupan sehari-hari di era kontemporer memainkan peran
krusial dalam memelihara kedaulatan masyarakat yang beragam. Melalui pendidikan dan
pemahaman akan pentingnya moderasi, individu cenderung lebih terbuka terhadap perbedaan,
lebih toleran terhadap variasi keyakinan, dan lebih mampu menjaga keharmonisan antaranggota
masyarakat. Hal ini berkontribusi pada terciptanya masyarakat yang damai, inklusif, serta
memberikan ketahanan terhadap ideologi radikal yang dapat mengganggu stabilitas dan
kedaulatan sebuah negara. Dengan demikian, moderasi memegang peranan kunci dalam
menjaga kedaulatan masyarakat yang beragam di Indonesia dan dalam mempromosikan suasana
sosial yang damai serta inklusif.

KESIMPULAN

Menggali konsep toleransi dalam studi Islam menyoroti pentingnya menghormati
perbedaan dan keberagaman dalam masyarakat. Ajaran Islam menekankan nilai-nilai toleransi
yang bersumber dari al-Qur'an dan Hadits Nabi SAW. Namun, praktik toleransi dalam realitas
sosial sering menghadapi tantangan. Konflik, baik internal maupun eksternal, serta
ketidakmampuan untuk menghargai perbedaan pendapat menjadi halangan dalam mewujudkan
konsep toleransi yang sejati. Pentingnya pemahaman, penerapan, dan promosi nilai toleransi
dalam konteks studi Islam adalah kunci untuk menciptakan harmoni dan kerukunan di antara
umat beragama serta mengatasi perpecahan yang mungkin timbul.

Nilai toleransi memiliki relevansi yang krusial dalam membangun masyarakat
multikultural. Dalam lingkungan yang dipenuhi dengan keragaman budaya, agama, dan
keyakinan, toleransi memainkan peran penting sebagai fondasi bagi kerukunan sosial.
Menerapkan nilai-nilai toleransi memungkinkan individu dari berbagai latar belakang untuk
saling menghormati, menerima, dan menghargai perbedaan satu sama lain. Ini membuka jalan
menuju pengertian yang lebih baik, mengurangi konflik, serta membentuk landasan yang kuat
bagi kerjasama dan harmoni dalam masyarakat multikultural.

Memahami tantangan dan prospek toleransi dalam studi Islam menunjukkan bahwa
konsep toleransi, meskipun diakui dalam ajaran Islam dari al-Qut'an dan Hadits Nabi SAW,
menghadapi tantangan signifikan dalam praktiknya. Tantangan tersebut meliputi konflik internal
dan eksternal, stereotipe, prasangka, serta perbedaan pandangan terhadap pluralitas agama.
Namun, terdapat prospek positif bahwa dengan pemahaman mendalam, pendekatan inklusif,

18



dan edukasi yang tepat, nilai toleransi dalam Islam bisa diaplikasikan dengan lebih baik dalam
masyarakat. Memperkuat pemahaman akan nilai-nilai toleransi, serta mendorong dialog
antarumat beragama, dapat membuka jalan menuju praktik yang lebih efektif dari konsep
toleransi dalam studi Islam, yang pada gilirannya dapat menghasilkan harmoni dan kerukunan
yang lebih baik di antara masyarakat.

DAFTAR PUSTAKA

Abror, M. (2020). Moderasi Beragama Dalam Bingkai Toleransi. RUSYDIAH: Jurnal Pemikiran
Islam, 1(2), 137-148. https://doi.org/10.35961/rsd.v1i2.174

Ananda, R. R. (2021). Implementasi Nilai Pendidikan Multikultural pada Pembelajaran
Pendidikan Agama Islam dan Budi Pekerti dalam Meningkatkan Toleransi Siswa.
Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia, 1(1), 15-36.
https://doi.org/10.14421 /njpi.2021.v1i1-2

Anwar, S., Fauzi, M., & Yani, A. (2023). Toleransi Dalam Pandangan Imam Mazhab Dan Ulama
Kontemporer Perspektif Hukum Islam. Hutanasyah: Jurnal Hukum Tata Negara (Siyasah
Syat’iyyah), 1(1), 117-134. https://jurnal.staibsllg.ac.id/index.php/hutanasyah

Anwar, Syaiful. Muhammad Fauzi, Ahmad Yani, Siswoyo. (2023). "Toleransi Dalam Pandangan
Imam Mazhab Dan Ulama Kontemporer Perspektif Hukum Islam". Jurnal Hutanasyah,
Vol. 1 No. 2.

Arlina, Pratiwi, R., Alvionita, E., Humairoh, M. S., Pane, D., & Hasibuan, S. H. (2023). Toleransi
Antar Umat Beragama dalam Perspektif Pendidikan Islam. Al-Ubudiyah: Jurnal Pendidikan
Dan Studi Islam, 4(1), 44-51. https://doi.org/10.55623 /au.v4i1.143

Aulia, Guruh Ryan. (2023). "Toleransi Antar Umat Beragama Dalam Perspektif Islam". Jurnal
Ushuluddin Volume 25 Nomor 1.

Awal, R. A. (2020). Nilai-nilai Toleransi Dalam Pembelajaran 1 Agama Islam (Studi SMPN 1
Basarang Kec. Basarang Kab. Kapuas). Tarbiyah Islamiyah, 10(1), 60. http://jurnal.uin-
antasari.ac.id/index.php/tiftk/article/view/5080

Casram, C. (2016). Membangun Sikap Toleransi Beragama dalam Masyarakat Plural. Wawasan:
Jurnal Ilmiah Agama Dan Sosial Budaya, 1(2), 187-198.
https://doi.org/10.15575/jw.v1i2.588

Efendi, Muhammad Ridwan, Yoga Dwi Alfauzan, Muhammad Hafizh Nurinda. (2021)
"Menjaga Toleransi Melalui Pedidikan Multikulturalisme". Jurnal Al-Mutharahah: Jurnal
Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan, Vol. 18 No. 1.

Fitriani, Shofiah (2020). "Keberagaman dan Toleransi Antar Umat Beragama". Jurnal Analisis:
Studi Keislaman, Volume 20. No. 2.

Ikhwan, M., Azhar, Wahyudi, D., & Alfiyanto, A. (2023). Peran Pendidikan Agama Islam dalam
Memperkuat Moderasi Beragama di Indonesia. Realita: Jurnal Penelitian Dan Kebudayaan
Islam, 21(1), 1-15. https://doi.org/10.30762/realita.v21i1.148

Kurniawan, Akhmas Syarif. (2015). “Meminimalisir Konplik Sosial Beragama Di Indonesia”. Jurnal
Nizham, Volume 4, Nomor 1.

Mawarti, S. (2017). Nilai-nilai Toleransi dalam........... Jurnal Toleransi: Media Komunikasi Umat
Beragama, 9(1), 70-90.

Mawarti, S. (2021). Toleransi: Media Komunikasi umat Beragama. Menurut Toleransi Melalui
Pembelajaran Di Madrasah, 13(2), 60—72.

Mudrik, M. (2023). Pengaruh Pembelajaran Pendidikan Agama Islam dalam Pembentukan
Karakter Moderat Siswa di Sekolah: Sebuah Analisis Pedagogi Sosial. JIIP - Jurnal Ilmiah
IImu Pendidikan, 6(3), 2011-2017. https://doi.org/10.54371 /jiip.v6i3.1795

19


https://doi.org/10.35961/rsd.v1i2.174
https://doi.org/10.14421/njpi.2021.v1i1-2
https://jurnal.staibsllg.ac.id/index.php/hutanasyah
https://doi.org/10.55623/au.v4i1.143
http://jurnal.uin-antasari.ac.id/index.php/tiftk/article/view/5080
http://jurnal.uin-antasari.ac.id/index.php/tiftk/article/view/5080
https://doi.org/10.15575/jw.v1i2.588
https://doi.org/10.30762/realita.v21i1.148
https://doi.org/10.54371/jiip.v6i3.1795

Muhajarah, K. (2016). Pendidikan Toleransi Beragama Perspektif Tujuan Pendidikan Islam.
Jurnal An-Nubha, 03(01), 24-39.
http://ejournal.staimadiun.ac.id/index.php/annuha/article/view /100

Muhidin, M., Makky, M., & Erihadiana, M. (2021). Moderasi Dalam Pendidikan Islam dan
Perspektif Pendidikan Nasional. Reslaj : Religion Education Social Laa Roiba Journal, 4(1),
22-33. https://doi.otg/10.47467 / reslaj.v4il.456

Puadi, H. (2014). Muslim Moderat dalam Konteks Sosial Politik. Jurnal Pusaka, 4—13.

Rusydiyah, E. (2015). Nilai-Nilai Toleransi Dalam Islam Pada Buku Tematik Kurikulum 2013.
ISLAMICA:JurnalStudiKeislaman, 10(20), 282.

Said, N. (2017). Pendidikan Toleransi Beragama Untuk Humanisme Islam Di Indonesia.
Edukasia : Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 12(2), 409-434.
http://journal.iainkudus.ac.id/index.php/Edukasia/article/view /2445

Setiyawan, A. (2015). Pendidikan Toleransi Dalam Hadits Nabi Saw. Jurnal Pendidikan Agama
Islam, 12(2), 219-228. https://doi.org/10.14421 /jpai.2015.122-07

Sumintak, S., & Sumirat, I. R. (2022). Moderasi Beragama dalam Perspektif Tindakan Sosial
Max  Weber.  Al-Adyan:  Journal of  Religious  Studies, 3(1), 27-306.
https://doi.org/10.15548 /al-adyan.v3i1.4085

Wardani, P. (2019). Counter-Extremism Dalam Pembelajaran Pai Melalui Paham Aswaja Di
Sekolah Menengah Atas (Sma) Al-Muayyad Surakarta.

Widiyanto, Delfiyan (2017). "Pembelajaran Toleransi dan Keragaman dalam Pendidikan

Pancasila dan Kewarganegaraan di Sekolah Dasar". Jurnal Prosiding Konferensi Nasional
Kewarganegaraan III, Vol. I No.I.

20


http://ejournal.staimadiun.ac.id/index.php/annuha/article/view/100
https://doi.org/10.47467/reslaj.v4i1.456
http://journal.iainkudus.ac.id/index.php/Edukasia/article/view/2445
https://doi.org/10.14421/jpai.2015.122-07
https://doi.org/10.15548/al-adyan.v3i1.4085

