
 
   

e-ISSN: 2809-3712  
 

 

 

TOLERANSI MENURUT PERSPEKTIF STUDI ISLAM: PEMAHAMAN, 
RELEVANSI, TANTANGAN DAN PROSPEK DALAM MASYARAKAT 

KONTEMPORER 
 

Heni Suryani *1 
Pendidikan Agama Islam Pascasarjana Institute Agama Islam Negeri (IAIN) Syekh Nurjati 

Cirebon Indonesia 
suryaniheni1405@gmail.com  

 
Kambali 

Fakultas Agama Islam Universitas Wiralodra Indramayu Indonesia 
kambaliibnu@gmail.com  

 
Abstract 

The study on the concept of tolerance in the context of Islamic studies emphasizes the importance of 
respecting differences and diversity within society. Islamic teachings highlight the values of tolerance derived 
from the Qur'an and the Hadith of the Prophet Muhammad, but its practical implementation often faces 
challenges, including internal and external conflicts as well as difficulties in appreciating differences of 
opinions. These challenges become significant obstacles to achieving authentic tolerance. The relevance of 
tolerance values is crucial in building a multicultural society where tolerance plays a vital role as the 
foundation for social harmony in an environment filled with cultural, religious, and belief diversity.The 
application of tolerance values enables individuals from diverse backgrounds to respect, accept, and 
appreciate differences, paving the way for better understanding, reducing conflicts, and establishing a solid 
foundation for cooperation and harmony in a multicultural society. Despite the acknowledgment of the 
concept of tolerance in Islamic teachings from the Qur'an and the Hadith of the Prophet Muhammad, 
practical challenges such as conflicts, stereotypes, prejudices, and differing views on religious pluralism pose 
significant barriers.However, with an inclusive approach, deep understanding, and appropriate education, 
tolerance values in Islam can be implemented more effectively, opening the path for more efficient practices 
of tolerance concepts in Islamic studies. This, in turn, can result in better harmony and cohesion among 
communities. 

Keywords: Tolerance, Intolerance, Education 
 

Abstrak 
Studi tentang konsep toleransi dalam konteks studi Islam, menekankan pentingnya 
menghormati perbedaan dan keberagaman dalam masyarakat. Ajaran Islam menyoroti 
nilai-nilai toleransi yang bersumber dari al-Qur'an dan Hadits Nabi SAW, namun 
praktiknya sering dihadapkan pada tantangan, termasuk konflik internal dan eksternal 
serta kesulitan dalam menghargai perbedaan pendapat, menjadi rintangan utama dalam 
mewujudkan toleransi yang autentik. Relevansi nilai toleransi menjadi krusial dalam 
membangun masyarakat multikultural, di mana toleransi berperan sebagai landasan vital 
bagi kerukunan sosial dalam lingkungan yang dipenuhi dengan keragaman budaya, agama, 
dan keyakinan. Penerapan nilai-nilai toleransi memungkinkan individu dari latar belakang 
yang beragam untuk saling menghormati, menerima, dan menghargai perbedaan, 
membuka jalan bagi pemahaman yang lebih baik, mengurangi konflik, serta membentuk 
landasan yang kokoh bagi kerjasama dan harmoni dalam masyarakat multikultural. 
Meskipun konsep toleransi diakui dalam ajaran Islam dari al-Qur'an dan Hadits Nabi 
SAW, tantangan praktis seperti konflik, stereotipe, prasangka, dan perbedaan pandangan 

                                                           
1 Korespondensi Penulis 

8

mailto:suryaniheni1405@gmail.com
mailto:kambaliibnu@gmail.com


 
 

terhadap pluralitas agama, menjadi halangan signifikan. Namun, dengan pendekatan 
inklusif, pemahaman mendalam, dan edukasi yang tepat, nilai-nilai toleransi dalam Islam 
dapat diimplementasikan lebih efektif, membuka jalan bagi praktik yang lebih efektif dari 
konsep toleransi dalam studi Islam, yang pada gilirannya dapat menghasilkan harmoni dan 
kerukunan yang lebih baik di antara masyarakat. 

Kata Kunci : Toleransi, Intoleran, Pendidikan 
 
 
PENDAHULUAN  

Toleransi merupakan sikap saling menghormati, saling menerima dan saling menghargai 

di tengah keragaman budaya, kebebasan berekspresi dan karakter manusia (Casram, 2016). Salah 

satu prinsip utama agama Islam adalah toleransi, yang mendorong penghargaan terhadap 

perbedaan dan keberagaman dalam masyarakat. Konsep toleransi dalam Islam menekankan 

betapa pentingnya menghormati hak-hak setiap orang, mendukung keadilan, dan menciptakan 

harmoni di antara umat Muslim dan masyarakat umum (Anwar et al., 2023).  

Ajaran tentang pentingnya sikap toleransi dalam Islam berasal dari al-Qur'an dan Hadits 

Nabi SAW, keduanya merupakan sumber utama agama Islam. Namun, toleransi telah menurun 

di masyarakat. Di Indonesia sendiri, tidak dapat dipungkiri bahwa konflik SARA (Suku, Agama, 

Ras, dan Antargolongan) sangat sering terjadi. Konflik dapat terjadi karena perbedaan budaya 

atau tingkat kemajuan kebudayaan dalam suatu masyarakat dan perbedaan keyakinan. 

Ketimpangan sosial dan kekuasaan juga sering menyebabkan konflik. Sebagian dari kita mudah 

terprovokasi oleh masalah sehingga bertindak anarkis dan dekstruktif. Masyarakat Indonesia 

sering mengalami konflik dan pertentangan sebagai akibat dari pluralismenya. Karena 

pertengkaran, yang seharusnya menghentikan ketidaksesuaian dalam kehidupan, akhirnya terjadi 

pembunuhan. Bahkan penindasan dilegalkan karena perbedaan. Dengan demikian, jelas bahwa 

ajaran toleransi belum sepenuhnya diterapkan atau bahkan mungkin hanyalah teori yang belum 

sampai pada penghayatan praktis dan penerapan sebagai hakikat dari kerukunan umat beragama 

(Ananda, 2021; Setiyawan, 2015). 

Perkara ataupun konflik yang terjadi atas nama agama sering terjadi di Indonesia. Hal 

ini dapat disebabkan oleh pemikiran kelompok terhadap pluralitas agama. Sebagian kelompok 

percaya bahwa ajaran hanya satu agama yang benar dan lebih baik, sedangkan agama lain 

dianggap kurang sempurna atau mengalami reduksionisme. Secara formal, pemahaman dan 

pemikiran umat beragama tentang pluralitas agama menyebabkan seseorang atau kelompok 

terjerumus pada stereotipe dan prasangka buruk terhadap orang-orang di luar kelompoknya 

(Mawarti, 2021). Perpecahan antara pemegang umat agama yang sama juga sering terjadi, 

terutama terbaginya agama islam menjadi banyak golongan. Umat Islam semakin terpecah belah 

karena keinginan untuk menang sendiri dan ketidakmampuan untuk berbagi pendapat. Sangat 

penting untuk saling menghargai pendapat satu sama lain karena ada perbedaan pendapat antar 

golongan. Bagi mereka yang beragama Islam, iman yang hanya ditunjukkan melalui simbol-

simbol tidak cukup. Orang yang beriman harus disempurnakan melalui amal dan ibadah yang 

baik, serta perilaku terpuji yang diterapkan dalam kehidupan sehari-hari (Setiyawan, 2015).  

Berdasarkan latar belakang tersebut, maka muncullah berbagai permasalahan yang perlu 

untuk dikaji teliti sebagai salah satu upaya untuk mendapatkan pemahaman yang berkembang 

dewasa ini. Tujuan dari pembuatan makalah ini adalah untuk menggali konsep toleransi dalam 

9



 
 

Islam dan menganalisis relevansi toleransi dalam konteks masyarakat multikultural dan 

multireligius saat ini. 

 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kepustakaan (Library Research), yang 

merupakan suatu metode penelitian yang dilakukan untuk menelaah berbagai bahan dari sumber 

utama seperti buku-buku yang berkaitan dengan topik yang diangkat, serta penunjang lainnya 

yang relevan dengan masalah yang sedang dikaji. Dalam penelitian ini, pendekatan kepustakaan 

digunakan untuk mengumpulkan informasi dari berbagai referensi tertulis seperti kitab hadits, 

buku, jurnal, majalah, dan sumber lainnya yang terkait dengan topik yang sedang diteliti.  

Metode pengumpulan data yang digunakan dalam penelitian ini adalah kualitatif karena 

penelitian ini merupakan jenis penelitian kepustakaan. Penelitian ini tidak menggunakan 

pengumpulan data secara langsung dari lapangan, tetapi lebih menekankan pada analisis 

terhadap informasi yang ditemukan dari berbagai sumber tertulis seperti buku, artikel, majalah, 

dan dokumen lainnya. Dengan mengkaji dokumen-dokumen tersebut, penelitian ini bertujuan 

untuk mendapatkan pemahaman yang mendalam dan analisis yang komprehensif terkait dengan 

topik yang dipelajari dalam bidang tertentu. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konsep Toleransi dalam Studi Islam 

Toleran berasal dari bahasa Inggris "toleration", yang mengacu pada konsep toleransi. 

Dalam bahasa Arab, istilah yang sebanding adalah "altassamuh" yang menunjukkan sikap 

tenggang rasa, toleransi, dan membiarkan sesuatu. Secara terminologis, toleransi diartikan 

sebagai perilaku yang memperbolehkan individu lain untuk melakukan sesuatu sesuai dengan 

kepentingan mereka masing-masing. Dalam konteks sosial budaya dan agama, toleransi adalah 

sikap mental dan perilaku yang menentang diskriminasi terhadap individu atau kelompok yang 

memiliki perbedaan dalam suatu masyarakat. Ini mencakup penghargaan terhadap 

keberagaman, menghormati keyakinan, adat, dan nilai-nilai yang berbeda tanpa membeda-

bedakan atau merendahkan nilai-nilai yang berbeda tersebut. Toleransi mempromosikan 

hubungan yang harmonis, saling pengertian, dan menghormati hak-hak individu tanpa 

memandang perbedaan budaya, agama, atau latar belakang lainnya (Fitriyani, 2020). 

Dalam kehidupan sehari-hari, konflik sering kali tak dapat dihindari dan bisa memiliki 

sisi kreatif. Konflik itu sendiri bisa diselesaikan tanpa kekerasan dan membutuhkan keterlibatan 

dari semua pihak yang terlibat. Konflik juga dapat berfungsi sebagai alat untuk membangun 

kesepahaman. Dalam proses penyelesaiannya, konflik membantu mengidentifikasi masalah, 

mendorong menuju perubahan yang lebih baik, dan memperbaiki solusi. Ini penting untuk 

meningkatkan kesadaran sosial terhadap isu-isu yang ada. Dalam dinamika masyarakat, toleransi 

sangat diperlukan karena merupakan fondasi untuk membangun kerukunan. Toleransi 

mencerminkan penghargaan terhadap orang lain dan menolak pemaksaan kehendak. Manusia 

yang merasa lebih unggul, benar, atau superior seringkali cenderung menunjukkan sikap yang 

kurang toleran (Widiyanto, 2017). 

Dalam Islam, toleransi didefinisikan sebagai perilaku seseorang terhadap orang lain yang 

tidak menyinggung baik berupa ucapan ataupun tindakan. Prinsip-prinsip spiritual mendasari 

10



 
 

toleransi yang menekankan moralitas yang unggul. "Toleransi" adalah istilah yang mengacu pada 

cara orang memperlakukan satu sama lain saat menghadapi kesulitan, tetapi juga dapat 

digunakan sebagai bentuk perlawanan dan perselisihan terhadap mereka yang berada dalam 

bahaya (Arlina et al., 2023).  

Toleransi dalam perspektif Islam dapat didasari atas beberapa ayat dalam Al Qur’an yang 

secara tidak langsung mengandung pesan untuk memiliki akhlak bertoleransi dengan menyadari 

dan mengakui kenyataan pluralisme. Dalam Surah Al- Hujurat (49:13), Allah SWT berfirman :  

 

ُّيأَََٰٓ ي للخ اَّناي ُ ساينلٱ أَه سَه م مَكَ ن ىلننأَهٱ ٖرََكَٱ نَِّّ َٰ للخنٱ  سَه
مَكَكن َٰ عُي  لئََيُّبَّقٱَ الكلُ َٰ َتٱِ  ُُّ كَنَللخنٱ اَّناٱ  َّ كََيفَرل سنَٱ ىرَن ََّ َّٱ  خنٱِىىَن تَهٱ ُها َٱُ اَّناٱ لل كَِّخٱَ ها ََ كَٱ     مَئَِّ

“ Wahai manusia, sesungguhnya Kami telah menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan seorang 
perempuan kemudian Kami jadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku supaya kamu saling 
mengenal. Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah ialah orang yang paling bertakwa. 
Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui, Maha Teliti.” 
 

Dalam surah Al-Hujurat (49) ayat 13, tersirat dan menekankan pentingnya toleransi, 

penghargaan terhadap perbedaan, dan upaya saling mengenal di antara manusia. Allah SWT 

menyatakan bahwa manusia diciptakan dalam keberagaman dengan berbagai suku, bangsa, dan 

perbedaan jenis kelamin untuk tujuan saling mengenal satu sama lain. Pesan yang ingin 

disampaikan adalah bahwa perbedaan-perbedaan ini bukanlah untuk menyebabkan permusuhan 

atau ketidaksalingpengertian, tetapi sebagai cara bagi manusia untuk saling berinteraksi, 

memahami, dan menghargai satu sama lain. 

Allah menegaskan bahwa keutamaan atau keunggulan seseorang di sisi-Nya bukanlah 

tergantung pada suku, keturunan, atau status sosial, melainkan bergantung pada kualitas moral 

dan ketakwaan seseorang. Yang paling mulia di sisi Allah adalah orang yang paling bertakwa dan 

bermoral baik, bukan berdasarkan aspek fisik atau faktor-faktor yang bersifat lahiriah. Dengan 

demikian, ayat ini menekankan pentingnya toleransi, saling pengenalan, dan penghargaan 

terhadap perbedaan dalam masyarakat. Hal ini mengajarkan manusia untuk tidak hanya 

menerima perbedaan, tetapi juga untuk menghormati, memahami, dan bekerja sama dengan 

sesama manusia, tanpa memandang perbedaan suku, bangsa, atau latar belakang lainnya. 

Dalam Surah Al- Mumtahannah (60:8), Allah SWT berfirman: 

ٱ للخلٱ اا َ ته لٱ أَسن ََمَّٱ ُها أمٱَ  رلخنٱ  خَنٱ ُ ايَّ أمَّٱ رَّف أل َه َّكلُ َٰ خَنٱ ُ نَِّّ ُرلخ  مل كَّ م ألكن رلخنٱ نَِّّ كَّ أَه َّۡ ٰرلخنٱ ىنَ  َتٱ ىئََكَٰٓ ُُّ سل طَّ ىل ن َٰ خنٱِ  نِ َّ َٱ اَّناٱ اَّ َ ِمٱَ َُّٰٓٱألحَّٱ ُها سَّ طَّ يل ن    ُ ن

“Allah tidak melarang kamu dari orang-orang yang tidak memerangi kamu karena agama 
dan tidak mengusir kamu dari rumah-rumahmu – dari bersikap benar terhadap mereka dan 
bertindak adil terhadap mereka. Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang berlaku 
adil.” 

 

Surah Al-Mumtahannah (60) ayat 8 menunjukkan pesan tentang toleransi, keadilan, dan 

sikap yang bersahabat terhadap individu atau kelompok yang tidak menghadang atau 

menganiaya seseorang karena agama dan tidak mengusir mereka dari rumah mereka. Makna 

toleransi dalam ayat ini adalah bahwa Allah SWT memerintahkan umat Islam untuk bersikap 

baik, adil, dan bersahabat terhadap orang-orang yang tidak memerangi atau menyerang mereka 

karena keyakinan agama. Dalam konteks ini, toleransi bukan hanya sekadar menahan atau 

menghindari konflik, tetapi lebih kepada sikap yang memperlihatkan kesediaan untuk berbuat 

baik dan berlaku adil terhadap mereka yang tidak bermaksud buruk atau tidak memusuhi. 

11



 
 

Allah SWT menekankan bahwa meskipun seseorang tidak seagama atau memiliki 

keyakinan yang berbeda, jika mereka tidak melakukan tindakan memusuhi atau mengusir umat 

Islam dari tempat tinggal mereka, maka umat Islam diperintahkan untuk bersikap baik dan adil 

terhadap mereka. Hal ini menunjukkan pentingnya sikap hormat, kesediaan untuk hidup 

berdampingan secara damai, serta memperlakukan orang lain dengan keadilan dan kesetaraan, 

terlepas dari perbedaan keyakinan agama. Pesan dalam ayat ini menegaskan bahwa sikap 

toleransi, keadilan, dan kebaikan terhadap individu atau kelompok dengan keyakinan yang 

berbeda adalah perintah dari Allah SWT, dan Allah menyukai orang-orang yang berlaku adil 

dalam interaksi sosial mereka. 

Toleransi memegang peranan penting dalam ajaran Islam dan merupakan nilai yang 

ditekankan secara kuat. Islam mengajarkan umatnya untuk memperlakukan sesama dengan 

pemahaman, penghargaan, dan keadilan, tanpa memandang perbedaan agama, suku, atau 

budaya. Nabi Muhammad SAW sendiri menjadi contoh teladan dalam menerapkan toleransi 

dalam kehidupan sehari-hari. Contohnya terlihat dalam sebuah hadis dimana beliau bersabda, 

"Barangsiapa yang tidak menunjukkan belas kasihan kepada manusia, maka Allah tidak akan 

menunjukkan belas kasihan kepadanya." Hadis ini menekankan pentingnya memiliki sikap 

toleransi dan kasih sayang terhadap sesama manusia. Dengan mengutamakan belas kasihan dan 

toleransi, Islam mendorong umatnya untuk membina hubungan yang harmonis, menghormati 

hak-hak individu, serta memelihara kerukunan di dalam masyarakat. Ini memperlihatkan 

bagaimana toleransi bukan hanya menjadi nilai moral, tetapi juga menjadi inti dari ajaran Islam 

yang mengedepankan kebaikan dan penghormatan terhadap sesama (Anwar et al., 2023). 

Rasulullah saw bersabda dalam sebuah hadits yang diriwayatkan oleh Imam Muslim : 

"Seseorang tidak beriman sampai dia mencintai saudaranya dan berkata, 'Janganlah kalian iri hati, janganlah 

saling mendengki, janganlah bermusuhan, janganlah saling menjauh, dan hendaklah kalian menjadi hamba-

hamba Allah yang bersaudara”.  

Hadits ini menyoroti pentingnya toleransi, persaudaraan, dan hubungan yang baik antara 

sesama Muslim. Makna toleransi yang tergambar dalam hadits ini mencakup beberapa aspek 

penting. Pertama, mengajarkan untuk mencintai sesama Muslim sebagaimana kita mencintai diri 

sendiri, tanpa ada rasa iri hati atau dengki terhadap kebaikan yang dimiliki oleh orang lain. Ini 

menekankan pentingnya sikap saling mencintai, menghargai, dan mendukung satu sama lain 

dalam komunitas Muslim. Kedua, melarang terlibatnya dalam konflik atau permusuhan di antara 

sesama Muslim, mengajarkan agar menjaga kedekatan dan hubungan yang baik. Ketiga, 

menyerukan untuk menjadi hamba-hamba Allah yang bersaudara, menekankan pentingnya 

menjaga persatuan, kesatuan, dan kerukunan dalam komunitas Muslim, serta hidup dalam 

harmoni yang penuh kasih sayang. Dengan demikian, hadits ini mengajarkan nilai-nilai 

fundamental yang mempromosikan hubungan yang harmonis, persaudaraan yang kokoh, serta 

saling mendukung di dalam komunitas Muslim. 

Sejalan dengan ayat Al-Quran yang menjadi dasar hokum tentang toleransi, imam-imam 

mazhab dalam hukum Islam memperlihatkan dukungan yang kuat terhadap konsep toleransi 

dalam konteks agama dan kehidupan masyarakat. Mereka menekankan pentingnya saling 

menghormati, berkomunikasi dengan baik, serta menjaga hubungan yang harmonis antara 

individu dari berbagai agama, baik Muslim maupun non-Muslim. Imam Abu Hanifah menyoroti 

perlunya menghindari diskriminasi terhadap keyakinan agama orang lain serta mendorong 

12



 
 

toleransi di antara sesama Muslim yang memiliki perbedaan pendapat dalam masalah agama. 

Imam Malik menekankan pentingnya menghargai perbedaan pendapat dalam hukum Islam dan 

memelihara kedamaian dalam masyarakat multikultural. Imam al-Shafi'i menegaskan bahwa 

toleransi harus didasarkan pada keadilan dan keseimbangan, baik dalam konteks sosial antar 

Muslim maupun dalam hubungan dengan individu non-Muslim. Sementara Imam Ahmad bin 

Hanbal menunjukkan pentingnya menghormati perbedaan pendapat dan menjaga kerukunan di 

antara umat Muslim, tanpa mengabaikan prinsip-prinsip agama yang jelas. Kesemuanya 

menegaskan bahwa toleransi tidak boleh menyimpang dari prinsip-prinsip agama, sambil 

menekankan pentingnya memahami ajaran Islam yang sebenarnya dan menjaga kebenaran 

dalam praktik keagamaan(Anwar et al, 2023). 

Menurut penjelasan salah satu ulama terkemuka yaitu Syekh Yusuf Al-Qardhawi 

terdapat konsep Wasathiyyah (at-tawâzun), yang merupakan upaya untuk menjaga 

keseimbangan antara dua sisi yang berlawanan atau berlawanan satu sama lain agar yang satu 

tidak mendominasi dan menguasai yang lain. Sebagai contoh, ada dua sisi yang bertentangan: 

materialisme dan spiritualisme; individualisme dan sosialisme; paham realistik dan idealis; dan 

sebagainya. Dalam menanganinya, berikan porsi yang adil dan proporsional kepada masing-

masing pihak, tidak terlalu banyak atau terlalu sedikit (Abror, 2020). 

 
Relevansi Toleransi dalam Konteks Masyarakat Multikultural 

Toleransi dalam ajaran Islam menjadi landasan utama yang menegaskan pentingnya 

menjaga hubungan baik dengan semua individu, tanpa memandang perbedaan keyakinan. Islam 

menghormati kebebasan individu dalam beragama, sesuai dengan ajaran Al-Quran yang tegas 

melarang pemaksaan agama kepada orang lain. Sikap toleransi ini tidak hanya berhenti pada 

prinsip ajaran, tetapi tercermin dalam teladan Rasulullah Muhammad SAW yang menunjukkan 

penghargaan dan perlindungan terhadap kaum minoritas. Hal ini tercermin dalam pemerintahan 

Islam yang mengedepankan toleransi tinggi terhadap kelompok-kelompok non-muslim, 

menciptakan lingkungan yang aman dan inklusif bagi semua. Toleransi dalam Islam bukan hanya 

menjaga hubungan baik di dalam umatnya, tetapi juga mendorong untuk menghargai serta 

berkomunikasi dengan penuh pengertian terhadap individu dengan keyakinan dan kepercayaan 

yang berbeda (Aulia, 2023) 

Masyarakat Indonesia, secara alamiah, terbentuk sebagai entitas multikultural yang kaya 

akan keragaman suku, budaya, dan agama. Sejarah Indonesia yang berada di jalur perdagangan 

dunia menjadi landasan bagi kedatangan pedagang yang menetap di wilayah pesisir, membawa 

serta ajaran agama dan warisan budaya mereka. Pengaruh ini memengaruhi masyarakat pribumi 

yang sebelumnya menganut kepercayaan animisme dan dinamisme, menjadi pondasi bagi 

keragaman agama yang terdapat di Indonesia. Meskipun mayoritas penduduknya memeluk 

agama Islam, Indonesia secara resmi bukanlah negara Islam, namun mendasarkan sebagian 

hukumnya pada ajaran Islam dan mengakui berbagai agama besar seperti Islam, Katolik, 

Protestan, Buddha, Hindu, dan Konghucu. Kehadiran pluralitas agama ini didukung oleh 

kebijakan pemerintah, menciptakan sebuah landasan keagamaan yang inklusif dan pluralis di 

Indonesia. Di tengah keragaman ini, interaksi sosial antarindividu menjadi penting dalam 

membangun hubungan yang kompleks, saling memperkaya, dan mendukung satu sama lain 

dalam kehidupan sehari-hari (Fitriyani, 2023). 

13



 
 

Setiap agama pada dasarnya membawa kedamaian dan keselarasan hidup. Namun, 

agama yang dulunya berfungsi sebagai pemersatu sering menjadi bagian dari konflik. Hal ini 

disebabkan oleh klaim kebenaran setiap penganutnya. Menelitinya lebih jauh menunjukkan 

bahwa kemajemukan bertujuan untuk membuat orang mengenal, memahami, dan bekerja sama 

satu sama lain. Menurut ajaran Islam, kita harus selalu bekerja sama dan membantu satu sama 

lain. Hal ini menunjukkan bahwa orang Islam diminta untuk menjaga kerukunan orang lain, 

baik yang seagama maupun yang berbeda agama. Ketidakadaannya paksaan untuk menganut 

agama Islam adalah ciri universalisme Islam. Hal ini menunjukkan bahwa Islam adalah agama 

yang menghargai kepercayaan agama lain. 

Toleransi memiliki peran penting dalam membangun kerukunan di antara umat 

beragama. Melalui sikap toleransi, masyarakat dapat menghargai dan menghormati perbedaan 

keyakinan, menciptakan lingkungan yang harmonis dan saling menghormati di antara umat yang 

memiliki kepercayaan agama yang berbeda. Dengan memahami dan menghormati perbedaan 

tersebut, terjalinlah hubungan yang lebih baik antarumat beragama, memperkuat solidaritas dan 

kerjasama dalam membangun masyarakat yang berdampingan secara damai dan penuh 

pengertian. Toleransi tidak hanya menghargai keberagaman, tetapi juga merupakan landasan 

penting dalam menciptakan kerukunan serta perdamaian di antara umat beragama (Fitriyani, 

2023). 

Perjalanan hidup dalam masyarakat sering terjadi berbagai konflik, baik vertikal maupun 

horizontal, yang merusak harta, korban jiwa, dan nilai kemanusiaan. Konflik antarumat 

beragama adalah salah satu jenis konflik yang perlu diperhatikan pada awal Reformasi. Konflikt 

agama yang terjadi di Ambon, Poso, Ketapang, Mataram, dan daerah lain tampaknya merusak 

citra Indonesia sebagai negara yang menghormati kebhinekaaan dan menghargai semua agama. 

Dalam konflik agama, infrastruktur agama memainkan peran dalam mempercepat konflik. 

Nilai-nilai agama yang sesuai dengan konsep konflik dipelajari dan dijadkan sebagai pijakan utuk 

yang mendukung kekerasan terhadap orang-orang dari agama lain. Oleh karena itu, Islam 

menuntut pengikutnya untuk menunjukkan toleransi (tasammuh) dan menghindari prejudis 

terhadap agama lain. Kekerasan atas nama agama diharapkan dalam budaya yang toleran dan 

komunikasi (Efendi, 2021). 

Menurut kebijakan toleransi, orang harus dibiarkan menjadi dirinya sendiri; orang harus 

dibiarkan menjadi dirinya sendiri agar mereka bisa sukses dan bahagia (Haddade et al., 2023). 

Toleransi ini didasarkan pada sejumlah sifat yang bertujuan untuk menumbuhkan optimisme 

serta memberikan rasa aman kepada agama, tetapi itu universal. Dalam Islam, toleransi 

didefinisikan sebagai bagaimana seseorang berperilaku terhadap orang lain dengan cara yang 

tidak menyinggung atau membuat mereka merasa seperti orang asing bagi mereka. Prinsip-

prinsip spiritual mendasari toleransi ini, yang menekankan moralitas yang unggul. "Toleransi" 

adalah istilah yang mengacu pada cara orang memperlakukan satu sama lain ketika menghadapi 

kesulitan, meskipun kadang-kadang juga digunakan sebagai cara untuk berlawanan dan 

mempertahankan diri. 

Toleransi memainkan peran penting dalam mencegah konflik sosial karena menciptakan 

landasan untuk penghargaan, pengakuan, dan penghormatan terhadap perbedaan antara 

individu, kelompok, atau komunitas. Ketika sebuah masyarakat mempromosikan toleransi, hal 

itu berarti memupuk sikap saling menghormati antarindividu yang memiliki perbedaan dalam 

14



 
 

hal agama, budaya, suku, pandangan politik, atau identitas lainnya. Dalam konteks mencegah 

konflik sosial, toleransi membantu menciptakan ruang bagi dialog yang terbuka, memungkinkan 

berbagai pandangan untuk disampaikan tanpa takut akan penindasan atau diskriminasi. Ketika 

masyarakat memiliki tingkat toleransi yang tinggi, perbedaan-perbedaan ini dapat dilihat sebagai 

kekayaan dan kekuatan, bukan sebagai sumber konflik (Kurniawan, 2015) 

Toleransi juga berperan dalam mengurangi ketegangan antarindividu atau kelompok 

yang memiliki perbedaan pendapat atau kepentingan. Dengan adanya toleransi, masyarakat 

cenderung menggunakan dialog, negosiasi, dan pemecahan masalah yang damai sebagai cara 

untuk menyelesaikan konflik, bukan kekerasan atau tindakan represif. Selain itu, melalui 

pendidikan dan kesadaran akan pentingnya toleransi, masyarakat dapat lebih memahami bahwa 

perbedaan adalah hal yang alami dan tidak selalu harus menjadi sumber konflik. Ini dapat 

membantu dalam membentuk sikap yang lebih inklusif dan mengurangi stereotip atau prasangka 

negatif terhadap kelompok lain. Dengan demikian, toleransi memainkan peran kunci dalam 

mencegah konflik sosial dengan membangun landasan yang kuat bagi penghormatan terhadap 

perbedaan, mengurangi ketegangan antarindividu atau kelompok, dan mempromosikan dialog 

serta pemecahan masalah yang damai. Hal ini membantu dalam menjaga stabilitas sosial serta 

meminimalkan potensi konflik yang dapat mengganggu harmoni dan keselarasan dalam 

masyarakat (Kurniawan, 2015). 

Perbedaan pendapat dan kepentingan sering terjadi dalam sebuah negara, sebagaim 

wujud adanya perkembangan social dalam masyarakat. Negara memiliki peran penting dalam 

memastikan bahwa orang dapat memeluk dan menjalankan agama mereka sesuai dengan 

kepercayaan dan keyakinan mereka (Amin. 2014). Terorisme, islamofobia, demontrasi yang 

berlebihan, diskriminasi kelompok tertentu, dan penista agama adalah beberapa fenomena yang 

muncul di negeri ini. Pemerintah akhirnya menyadari bahwa Indonesia adalah negara besar 

dengan banyak suku dan bahasa (Muhidin et al., 2021). Karena pluralisme ini, toleransi beragama 

menjadi penting karena perbedaan dan perpecahan antar kelompok keagamaan dapat 

menyebabkan konflik dan disintegrasi. Agama juga dapat berfungsi sebagai pemersatu 

(integratif) dan pemecah (disintegratif) dalam masyarakat majemuk (Muhajarah, 2016). 

Keragaman baik dalam hal agama, suku, bangsa, dan bahasa menjadi salah satu faktor 

yang membuat toleransi perlu ditegakkan. Toleransi ditanamkan pada awal pembangunan 

Negara Madinah oleh Nabi Muhammad dalam sejarah Islam.  Nabi Muhammad melihat 

pluralitas langsung setelah hijrah ke Kota Madinah.  Nabi menghadapi pluralitas karena 

perbedaan agama dan etnis. Madinah tidak memiliki satu agama yang sama: orang Islam, Yahudi, 

Nasrani, dan Pagan tinggal di sana. Melihat kejadian ini, Nabi memulai upaya untuk 

menciptakan kemajemukan sebagai dasar dari kebersamaan. Piagam Madinah adalah hasil dari 

inisiatif tersebut. Dokumen ini menunjukkan bahwa Islam mengajarkan umatnya untuk saling 

menghormati, bukan hanya kepada sesama umat Islam tetapi juga kepada orang-orang yang 

memiliki agama dan keyakinan yang berbeda (Rusydiyah, 2015). 

Toleransi dalam kehidupan keagamaan yang ditawarkan oleh Islam begitu sederhana 

dan rasional. Islam mewajibkan para pemeluknya membangun batas yang tegas dalam hal akidah 

dan kepercayaan, sambil tetap menjaga prinsip penghargaan atas keberadaan para pemeluk 

agama lain dan menjaga hak-hak mereka sebagai pribadi dan anggota masyarakat. Pembatasan 

15



 
 

yang tegas dalam hal akidah atau kepercayaan ini merupakan upaya Islam untuk menjaga para 

pemeluknya agar tidak terjebak pada sinkretisme (Rusydiyah, 2015). 

Toleransi adalah hasil dari interaksi sosial yang dekat. Dalam kehidupan sosial beragama, 

manusia tidak bisa menghindari pergaulan, baik dengan kelomoknya sendiri maupun dengan 

kelompok lain yang kadang-kadang berbeda agama atau keyakinan. Oleh karena itu, umat 

beragama seharusnya berusaha untuk saling membangun kedamaian dan ketentraman dalam 

rangka toleransi, sehingga kestabilan sosial dan perpecahan ideologi antar umat beragama dapat 

dicegah (Abror, 2020). 

 
Tantangan dan Prospek Toleransi dalam Studi Islam 

Tantangan dari toleransi adalah sikap ekstremisme yang bersifat relatif dan sangat 

bergantung pada konteks budaya, politik, dan sosial di mana istilah tersebut digunakan. Definisi 

ekstremisme sering kali bergantung pada patokan nilai atau norma yang berlaku dalam suatu 

masyarakat atau sistem politik tertentu. Apa yang dianggap sebagai perilaku atau keyakinan 

"lumrah" atau umum dapat berbeda-beda dalam berbagai konteks. Misalnya, dalam masyarakat 

yang menganut demokrasi liberal, ideologi atau tindakan yang melewati batas-batas demokrasi, 

toleransi, atau hak asasi manusia dapat dianggap sebagai ekstrem. Di negara dengan sistem 

politik yang berbeda, seperti negara otoriter, patokan perilaku yang dianggap sebagai ekstrem 

mungkin sangat berbeda. Oleh karena itu, pemahaman tentang ekstremisme agama atau politik 

perlu dilihat dalam konteks budaya, politik, dan perbedaan interpretasi nilai yang ada dalam 

masyarakat atau sistem politik tertentu. 

Pendidikan Agama Islam menghadapi tantangan utama dalam membangun sikap damai 

dan rekonsiliasi sosial yaitu penyebaran ekstremisme dan intoleransi di kalangan beberapa orang 

atau kelompok yang mungkin menggunakan agama sebagai sarana untuk bertindak. Hal ini 

dapat menghalangi upaya pendidikan agama Islam untuk mendorong sikap damai dan 

rekonsiliasi. Radikalisme dalam konteks agama tidak hanya terkait dengan Islam. Radikalisme 

juga dapat berdampak pada agama lain seperti Kristen, Hindu, dan Buddha. Namun, karena 

banyak kelompok atau organisasi ekstremis dan aksi terorisme yang dilakukan oleh mereka, 

seperti Al Qaeda, Boko Haram, dan ISIS, perhatian terhadap radikalisme Islam meningkat 

(Zaduqisti dan Zuhri, 2019). 

Berikut ini beberapa sikap sebagai tantangan yang dihadapi dalam pelaksanaan 

pendidikan agama Islam dalam masyarakat terkait ekstremisme diantaranya :  

a. Radikalisme dan ekstremisme, yaitu sikap berlebihan dalam praktik ajaran agama dapat 

menyebabkan konflik dan ketegangan (Ikhwan et al., 2023; Wardani, 2019). 

b. Intolerans, yaitu ketidaktahuan tentang perbedaan kepercayaan dan praktik dapat 

menyebabkan konflik dan ketegangan antara kelompok agama yang berbeda (Ikhwan et al., 

2023).  

c. Kegagalan untuk memahami ajaran agama, dalam hal ini kegagalan untuk memahami ajaran 

agama dapat menyebabkan sikap dan tindakan ekstremis (Mudrik, 2023). 

d. Kekurangan kualitas pendidikan, yaitu kekurangan pendidikan agama Islam dapat 

menyebabkan pemahaman yang buruk tentang ajaran dan prinsip agama, yang dapat 

mendorong penyebaran ekstremisme (Ikhwan et al., 2023). 

16



 
 

Sebagai usaha dalam menghadapi ekstrimisme terdapat beberapa usaha yang harus 

dilakukan sebagai strategi untuk mengatasi masalah ini, meliputi :  

a. Memperkuat pemahaman tentang ajaran agama, tentunya dengan meningkatkan pemahaman 

tentang ajaran agama dapat membantu seseorang menunjukkan sikap yang lebih ramah dan 

toleran terhadap orang lain (Ikhwan et al., 2023; Wardani, 2019). 

b. Dialog antar agama atau percakapan antar agama dapat membantu orang lebih memahami 

satu sama lain dan menghormati perbedaan keyakinan dan praktik (Ikhwan et al., 2023).  

c. Memperbaiki kualitas pendidikan agama, karena dengan meningkatkan kualitas pendidikan 

PAI dapat membantu orang memahami ajaran dan nilai-nilai agama dengan lebih baik, yang 

dapat membantu mencegah ekstremisme (Ikhwan et al., 2023).  

d. Mengajarkan orang untuk berpikir kritis dapat membantu mereka mempertanyakan 

keyakinan ekstremis dan menumbuhkan sikap yang lebih moderat dan toleran terhadap 

orang lain (Mudrik, 2023). 

 
Secara keseluruhan, tantangan yang dihadapi pendidikan agama islam dalam 

menghadapi ekstremisme sangat kompleks dan beragam. Mengatasi tantangan ini 

membutuhkan pendekatan komprehensif yang melibatkan memperkuat pemahaman tentang 

ajaran agama, mempromosikan dialog antar agama, meningkatkan kualitas pendidikan agama 

Islam, dan mendorong pemikiran kritis. 

Prospek pengembangan pemahaman tentang toleransi dalam studi Islam menjanjikan 

untuk menemukan kembali orientasi pendidikan Islam (Said, 2017), mengintegrasikan toleransi 

dalam pendidikan Islam (Awal, 2020; Mawarti, 2017), memperkuat pemahaman tentang ajaran 

agama (Anwar et al., 2023) dan mendorong pemikiran kritis setiap individu (Said, 2017).  

Pengembangan pemahaman tentang toleransi dalam studi Islam membuka peluang 

untuk merumuskan kembali arah pendidikan Islam. Hal ini mengacu pada upaya untuk 

mengintegrasikan nilai-nilai toleransi ke dalam kurikulum pendidikan Islam. Studi ini 

menekankan pentingnya memasukkan pemahaman dan praktik toleransi sebagai bagian integral 

dari pendidikan agama Islam. Menurut Said (2017), langkah ini akan membantu memperkuat 

pemahaman tentang ajaran agama, memungkinkan individu untuk memahami ajaran Islam 

dengan lebih komprehensif dan kontekstual. Dalam konteks ini, penelitian oleh Awal (2020) 

dan Mawarti (2017) menyoroti perlunya memasukkan konsep toleransi dalam pendidikan Islam. 

Ini melibatkan pembelajaran tentang keberagaman, penghargaan terhadap perbedaan, serta 

kemampuan untuk hidup berdampingan secara damai di tengah-tengah masyarakat yang 

beragam secara kultural dan agama. Selain itu, Anwar et al. (2023) juga menegaskan bahwa 

memperdalam pemahaman ajaran agama, khususnya dalam konteks Islam, dapat menjadi 

landasan untuk memperkuat nilai-nilai toleransi. 

Menurut Said (2017), integrasi konsep toleransi dalam pendidikan Islam juga dapat 

mengilhami individu untuk mengembangkan pemikiran kritis. Ini karena pemahaman yang luas 

tentang toleransi akan mendorong individu untuk secara kritis mengevaluasi pandangan-

pandangan sempit atau bias yang mungkin ada dalam masyarakat, serta mendorong mereka 

untuk menghargai perbedaan dan mempertimbangkan sudut pandang yang berbeda dengan 

lebih terbuka. Dengan demikian, pengembangan pemahaman tentang toleransi dalam studi 

Islam tidak hanya berkontribusi pada pengayaan pemahaman agama, tetapi juga pada 

17



 
 

pengembangan individu yang lebih inklusif, toleran, serta mampu berpikir kritis dalam 

menyikapi kompleksitas masyarakat yang multikultural dan multireligius. 

Pendidikan tentang penerapan moderasi dalam kehidupan sehari-hari adalah salah satu 

cara untuk menjaga kedaulatan. Moderasi adalah sikap dan perspektif yang tidak berlebihan, 

tidak ekstrem, dan tidak radikal (tatharruf) (Muhidin et al., 2021). Dalam konteks agama, 

moderasi berarti menghindari kekerasan dan ekstremisme dalam praktik dan keyakinan agama.  

Moderasi memainkan peran penting dalam mempertahankan kedaulatan masyarakat 

yang beragam di Indonesia (Puadi, 2014). Moderasi juga dapat membantu menciptakan 

masyarakat yang harmonis dan inklusif, dan mencegah radikalisme serta ekstremisme (Sumintak 

& Sumirat, 2022). Oleh karena itu, moderasi sangat penting dalam mempertahankan kedaulatan 

masyarakat yang beragam di Indonesia dan mempromosikan masyarakat yang damai dan 

inklusif. 

Penerapan moderasi dalam kehidupan sehari-hari di era kontemporer memainkan peran 

krusial dalam memelihara kedaulatan masyarakat yang beragam. Melalui pendidikan dan 

pemahaman akan pentingnya moderasi, individu cenderung lebih terbuka terhadap perbedaan, 

lebih toleran terhadap variasi keyakinan, dan lebih mampu menjaga keharmonisan antaranggota 

masyarakat. Hal ini berkontribusi pada terciptanya masyarakat yang damai, inklusif, serta 

memberikan ketahanan terhadap ideologi radikal yang dapat mengganggu stabilitas dan 

kedaulatan sebuah negara. Dengan demikian, moderasi memegang peranan kunci dalam 

menjaga kedaulatan masyarakat yang beragam di Indonesia dan dalam mempromosikan suasana 

sosial yang damai serta inklusif. 

 
KESIMPULAN 

Menggali konsep toleransi dalam studi Islam menyoroti pentingnya menghormati 

perbedaan dan keberagaman dalam masyarakat. Ajaran Islam menekankan nilai-nilai toleransi 

yang bersumber dari al-Qur'an dan Hadits Nabi SAW. Namun, praktik toleransi dalam realitas 

sosial sering menghadapi tantangan. Konflik, baik internal maupun eksternal, serta 

ketidakmampuan untuk menghargai perbedaan pendapat menjadi halangan dalam mewujudkan 

konsep toleransi yang sejati. Pentingnya pemahaman, penerapan, dan promosi nilai toleransi 

dalam konteks studi Islam adalah kunci untuk menciptakan harmoni dan kerukunan di antara 

umat beragama serta mengatasi perpecahan yang mungkin timbul. 

Nilai toleransi memiliki relevansi yang krusial dalam membangun masyarakat 

multikultural. Dalam lingkungan yang dipenuhi dengan keragaman budaya, agama, dan 

keyakinan, toleransi memainkan peran penting sebagai fondasi bagi kerukunan sosial. 

Menerapkan nilai-nilai toleransi memungkinkan individu dari berbagai latar belakang untuk 

saling menghormati, menerima, dan menghargai perbedaan satu sama lain. Ini membuka jalan 

menuju pengertian yang lebih baik, mengurangi konflik, serta membentuk landasan yang kuat 

bagi kerjasama dan harmoni dalam masyarakat multikultural. 

Memahami tantangan dan prospek toleransi dalam studi Islam menunjukkan bahwa 

konsep toleransi, meskipun diakui dalam ajaran Islam dari al-Qur'an dan Hadits Nabi SAW, 

menghadapi tantangan signifikan dalam praktiknya. Tantangan tersebut meliputi konflik internal 

dan eksternal, stereotipe, prasangka, serta perbedaan pandangan terhadap pluralitas agama. 

Namun, terdapat prospek positif bahwa dengan pemahaman mendalam, pendekatan inklusif, 

18



 
 

dan edukasi yang tepat, nilai toleransi dalam Islam bisa diaplikasikan dengan lebih baik dalam 

masyarakat. Memperkuat pemahaman akan nilai-nilai toleransi, serta mendorong dialog 

antarumat beragama, dapat membuka jalan menuju praktik yang lebih efektif dari konsep 

toleransi dalam studi Islam, yang pada gilirannya dapat menghasilkan harmoni dan kerukunan 

yang lebih baik di antara masyarakat. 

 
DAFTAR PUSTAKA 
Abror, M. (2020). Moderasi Beragama Dalam Bingkai Toleransi. RUSYDIAH: Jurnal Pemikiran 

Islam, 1(2), 137–148. https://doi.org/10.35961/rsd.v1i2.174 
Ananda, R. R. (2021). Implementasi Nilai Pendidikan Multikultural pada Pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam dan Budi Pekerti dalam Meningkatkan Toleransi Siswa. 
Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia, 1(1), 15–36. 
https://doi.org/10.14421/njpi.2021.v1i1-2 

Anwar, S., Fauzi, M., & Yani, A. (2023). Toleransi Dalam Pandangan Imam Mazhab Dan Ulama 
Kontemporer Perspektif Hukum Islam. Hutanasyah: Jurnal Hukum Tata Negara (Siyasah 
Syar’iyyah), 1(1), 117–134. https://jurnal.staibsllg.ac.id/index.php/hutanasyah 

Anwar, Syaiful. Muhammad Fauzi, Ahmad Yani, Siswoyo. (2023). "Toleransi Dalam Pandangan 
Imam Mazhab Dan Ulama Kontemporer Perspektif Hukum Islam". Jurnal Hutanasyah, 
Vol. 1 No. 2. 

Arlina, Pratiwi, R., Alvionita, E., Humairoh, M. S., Pane, D., & Hasibuan, S. H. (2023). Toleransi 
Antar Umat Beragama dalam Perspektif Pendidikan Islam. Al-Ubudiyah: Jurnal Pendidikan 
Dan Studi Islam, 4(1), 44–51. https://doi.org/10.55623/au.v4i1.143 

Aulia, Guruh Ryan. (2023). "Toleransi Antar Umat Beragama Dalam Perspektif Islam". Jurnal 
Ushuluddin Volume 25 Nomor 1. 

Awal, R. A. (2020). Nilai-nilai Toleransi Dalam Pembelajaran l Agama Islam (Studi SMPN 1 
Basarang Kec. Basarang Kab. Kapuas). Tarbiyah Islamiyah, 10(1), 60. http://jurnal.uin-
antasari.ac.id/index.php/tiftk/article/view/5080 

Casram, C. (2016). Membangun Sikap Toleransi Beragama dalam Masyarakat Plural. Wawasan: 
Jurnal Ilmiah Agama Dan Sosial Budaya, 1(2), 187–198. 
https://doi.org/10.15575/jw.v1i2.588 

Efendi, Muhammad Ridwan, Yoga Dwi Alfauzan, Muhammad Hafizh Nurinda. (2021) 
"Menjaga Toleransi Melalui Pedidikan Multikulturalisme". Jurnal Al-Mutharahah: Jurnal 
Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan, Vol. 18 No. 1. 

Fitriani, Shofiah (2020). "Keberagaman dan Toleransi Antar Umat Beragama". Jurnal Analisis: 
Studi Keislaman, Volume 20. No. 2. 

Ikhwan, M., Azhar, Wahyudi, D., & Alfiyanto, A. (2023). Peran Pendidikan Agama Islam dalam 
Memperkuat Moderasi Beragama di Indonesia. Realita: Jurnal Penelitian Dan Kebudayaan 
Islam, 21(1), 1–15. https://doi.org/10.30762/realita.v21i1.148 

Kurniawan, Akhmas Syarif. (2015). “Meminimalisir Konplik Sosial Beragama Di Indonesia”. Jurnal 
Nizham, Volume 4, Nomor 1.  

Mawarti, S. (2017). Nilai-nilai Toleransi dalam........... Jurnal Toleransi: Media Komunikasi Umat 
Beragama, 9(1), 70–90. 

Mawarti, S. (2021). Toleransi: Media Komunikasi umat Beragama. Menurut Toleransi Melalui 
Pembelajaran Di Madrasah, 13(2), 60–72. 

Mudrik, M. (2023). Pengaruh Pembelajaran Pendidikan Agama Islam dalam Pembentukan 
Karakter Moderat Siswa di Sekolah: Sebuah Analisis Pedagogi Sosial. JIIP - Jurnal Ilmiah 
Ilmu Pendidikan, 6(3), 2011–2017. https://doi.org/10.54371/jiip.v6i3.1795 

19

https://doi.org/10.35961/rsd.v1i2.174
https://doi.org/10.14421/njpi.2021.v1i1-2
https://jurnal.staibsllg.ac.id/index.php/hutanasyah
https://doi.org/10.55623/au.v4i1.143
http://jurnal.uin-antasari.ac.id/index.php/tiftk/article/view/5080
http://jurnal.uin-antasari.ac.id/index.php/tiftk/article/view/5080
https://doi.org/10.15575/jw.v1i2.588
https://doi.org/10.30762/realita.v21i1.148
https://doi.org/10.54371/jiip.v6i3.1795


 
 

Muhajarah, K. (2016). Pendidikan Toleransi Beragama Perspektif Tujuan Pendidikan Islam. 
Jurnal An-Nuha, 03(01), 24–39. 
http://ejournal.staimadiun.ac.id/index.php/annuha/article/view/100 

Muhidin, M., Makky, M., & Erihadiana, M. (2021). Moderasi Dalam Pendidikan Islam dan 

Perspektif Pendidikan Nasional. Reslaj : Religion Education Social Laa Roiba Journal, 4(1), 
22–33. https://doi.org/10.47467/reslaj.v4i1.456 

Puadi, H. (2014). Muslim Moderat dalam Konteks Sosial Politik. Jurnal Pusaka, 4–13. 
Rusydiyah, E. (2015). Nilai-Nilai Toleransi Dalam Islam Pada Buku Tematik Kurikulum 2013. 

ISLAMICA:JurnalStudiKeislaman, 10(20), 282. 
Said, N. (2017). Pendidikan Toleransi Beragama Untuk Humanisme Islam Di Indonesia. 

Edukasia : Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 12(2), 409–434. 
http://journal.iainkudus.ac.id/index.php/Edukasia/article/view/2445 

Setiyawan, A. (2015). Pendidikan Toleransi Dalam Hadits Nabi Saw. Jurnal Pendidikan Agama 
Islam, 12(2), 219–228. https://doi.org/10.14421/jpai.2015.122-07 

Sumintak, S., & Sumirat, I. R. (2022). Moderasi Beragama dalam Perspektif Tindakan Sosial 
Max Weber. Al-Adyan: Journal of Religious Studies, 3(1), 27–36. 
https://doi.org/10.15548/al-adyan.v3i1.4085 

Wardani, P. (2019). Counter-Extremism Dalam Pembelajaran Pai Melalui Paham Aswaja Di 
Sekolah Menengah Atas (Sma) Al-Muayyad Surakarta. 

Widiyanto, Delfiyan (2017). "Pembelajaran Toleransi dan Keragaman dalam Pendidikan 
Pancasila dan Kewarganegaraan di Sekolah Dasar". Jurnal Prosiding Konferensi Nasional 
Kewarganegaraan III, Vol. I No.I. 

 

 

20

http://ejournal.staimadiun.ac.id/index.php/annuha/article/view/100
https://doi.org/10.47467/reslaj.v4i1.456
http://journal.iainkudus.ac.id/index.php/Edukasia/article/view/2445
https://doi.org/10.14421/jpai.2015.122-07
https://doi.org/10.15548/al-adyan.v3i1.4085

