e-ISSN: 2809-3712

MENYELISIK POSISI SYIAH DI DALAM ISLAM

Assa Dullah Rouf *'
Universitas Islam Negeri Sjech M.Djamil Djambek Bukittinggi, Indonesia
Assadull3001 (@gmail.com

Nunu Burhanuddin
Universitas Islam Negeri Sjech M.Djamil Djambek Bukittinggi, Indonesia
nunuburhanuddin@uinbukittinggi

Abstract
This article delves into the intricate position of Shia in Islam, exploring the differences between the Sunni
and Shia sects, along with the internal sects within Shia. 1t examines the significant potential of both
major sects, hindered, unfortunately, by prolonged conflicts. The primary focus of the article is the
exploration of Shia perspectives on leadership and caliphate, with an emphasis on the differing concepts of
imamate among Shia sects, including moderate and extreme factions. The research methodology employs
a literature review approach with a critical descriptive analysis, gathering data from various sources to
support the analysis. The article yields a deeper understanding of the evolution of thought within the Shia
sect over time. The results and discussions highlight the importance of comprebending the internal
variations within Shia before making negative generalizations. The article asserts that generalizations
about Shia can be detrimental, emphasizing the need for a more profound understanding to avoid
misconceptions. Ultimately, the article proposes the significance of respecting diverse viewpoints, prioritizing
positive assumptions, and seeking common ground between Sunni and Shia within the context of the unity
of the Muslim community. In conclusion, this article provides comprebensive insights into the position of
Shia in Islam, stimnlating contemplation on the unity of the Muslim community and emphasizing the
urgency of further research to deepen understanding of diverse Islanzic sects
Keywords: Shia, Sunni, Risalah Amman, Shia Thought

Abstrak
Tulisan ini membahas secara mendalam posisi Syiah dalam Islam, menjelajahi perbedaan
antara mazhab Sunni dan Syiah serta sekte-sekte internal dalam mazhab Syiah. Dikaji
potensi besar dari kedua mazhab ini yang sayangnya sering terhambat oleh konflik
panjang. Fokus utama artikel adalah eksplorasi pandangan Syiah terhadap kepemimpinan
dan kekhalifahan, dengan penekanan pada perbedaan konsep imamah di antara sekte-
sekte Syiah, termasuk Syiah moderat dan ekstrem. Metode penelitian menggunakan studi
kepustakaan dengan pendekatan deskriptif kritis, menggali data dari berbagai sumber
untuk mendukung analisis. Artikel ini menghasilkan pemahaman yang lebih mendalam
tentang perubahan pemikiran di dalam mazhab Syiah seiring perubahan zaman. Hasil dan
pembahasan menyoroti pentingnya memahami variasi internal dalam mazhab Syiah
sebelum membuat generalisasi negatif. Artikel menegaskan bahwa generalisasi terhadap
Syiah dapat merugikan, dan pemahaman yang lebih mendalam diperlukan untuk
menghindari kesalahpahaman. Pada akhirnya, artikel ini mengusulkan pentingnya
menghormati perbedaan pandangan, mendahulukan persangkaan baik, dan mencari titik
temu kesepahaman antara Sunni dan Syiah dalam konteks kesatuan umat Islam.
Kesimpulannya, tulisan ini memberikan wawasan yang komprehensif mengenai posisi
Syiah dalam Islam, merangsang pemikiran tentang persatuan umat Islam, dan

' Korespondensi Penulis

57


mailto:Assadull3001@gmail.com

meneckankan urgensi penelitian lebih lanjut untuk memperdalam pemahaman terhadap
mazhab-mazhab Islam yang beragam
Kata Kunci : Syiah, sunni, risalah amman, pemikiran syiah.

Pendahuluan

Sunni dan Syiah merupakan dua mazhab besar yang dianut mayoritas kaum muslimin.
Sebagai mazhab besar keduanya memiliki potensi yang apabila digali akan melahirkan suatu
kekuatan. Sayangnya, kedua mazhab ini belum mampu menggali potensi-potensi yang ada
karena selalu terlibat konflik panjang dari abad ke abad. Konflik yang terjadi telah menguras
energi kaum muslimin karena menimbulkan korban nyawa dan harta benda yang tidak terhitung
jumlahnya. D1 Irak misalnya --negeri yang paling sering terjadi konflik-- ketegangan teologis dan
politik antara Sunni dan Syiah telah bergejolak selama 14 abad. Isu perbedaan antara Sunni dan
Syiah terus dihidupkan sehingga setiap saat menjadi sumbu pendek yang siap meledak.

Secara bahasa, Syiah berasal dari kata sya’ah, syiya’ah (bahasa\ arab) yang berarti
pengikut, pendukung, partai, atau kelompok. Sedangkan secara terminologis adalah sebagian
kaum muslim yang dalam bidang spiritual dan keagamaannya selalu merujuk pada keturunan
Nabi Muhammad SAW. Syiah adalah golongan yang menyanjung dan memuji Sayyidina Ali
secara berlebih-lebihan, karena mereka beranggapan bahwa Ali yang lebih berhak menjadi
khalifah pengganti Nabi Muhammad SAW.

Menurut Thabathbai, istilah Syiah untuk pertama kalinya ditujukan pada para pengikut
Ali (Syiah Ali), pemimpin pertama ahl al-bait pada masa Nabi Muhammad SAW. Para pengikut
Ali yang disebut Syiah itu diantaranya adalah Salman al-Farisi, Abu Dzar Al-Ghiffari, al-Miqdad
bin Al-aswad, dan Ammar bin Yasir. Pandangan kelompok ini diperkuat oleh komentar Ali
terhadap hadits nabi “Al aimmatu min quroisyi” (pemimpin itu dari Quroishi) yang dijadikan
legitimasi penunjukan Abu Bakar sebagai kholifah: Mereka telah berdalih dengan pohon tak
lupa akan buahnya (maksudnya: ahlul bait).

Secara umum Syiah didefinisikan oleh Syahrastani sebagai orang-orang yang mengikuti
Ali ra. secara khusus, dan menyatakan masalah imamah dan kekhalifahannya dengan sistem
penunjukan dan pendelegasian, yang dibuat baik secara terbuka maupun rahasia, dan meyakini
bahwa masalah imamah itu tidak terpisah dari kerturunannya.

Quraish Shihab dengan mengutip pendapat Ali Muhammad al- Jurjani mendifinisikan
bahwa Syiah yaitu mereka yang mengikuti Sayyidina Ali Ra. dan percaya bahwa beliau adalah
Imam sesudah Rasul Saw. Dan percaya bahwa imamah tidak keluar dari beliau dan keturunannya.
(Hashim, 2012)

Dalam pembagian Syiah ada ulama yang membaginya menjadi tiga, yakni Syiah yang
ekstrem, moderat dan liberal. (Atabik, 2015) Al-Baghdadi dalam a/-farg bain al-firog membagi
Syiah menjadi empat bagian: Zaidiyyah, Ismailiyyah, Itsna Asyariyyah dan Ghulat (ekstremis).
Perpecahan tersebut terjadi karena perbedaan konsep mengenai imamah di antara mereka.10
Ada pula yang membaginya menjadi lima sebagaimana dilakukan oleh Syahrastani, kelima
golongan tersebut adalah Syiah Kaisaniyyah, Zaidiyyah, Imamiyyah, Ghaliyah, Ismailiyyah.
(Zulkifli, 2014)

58



Metode Penelitian

Penelitian penulisan artikel ini menggunakan metode studi kepustakaan. Studi
kepustakaan ialah proses mengumpulkan data dengan cara mengumpulkan data
kepustakaan yaitu literature kepustakaan dari dalam buku, artikel dan jurnal. Dalam
penelitian ini penulis menggunakanmenggunakan pendekatan deskriptif kritis dengan
mendahulukan analisis sumber data. Sumber data artikel ini berasal dari beberapa artikel atau
jurnal yang ditulis oleh pakar pendidikan yang memiliki pengalaman

Hasil Dan Pembahasan

Menurut Habib Rizieq (2011) berbicara masalah Syiah tidak bisa digeneralisasi, karena
Syiah memiliki banyak sekte atau kelompok, ada yang moderat dan ada yang ekstrem. Di
antara yang moderat adalah Syiah Ismailiyah, Syiah Zaidiyah, Syiah Ja’fariyah atau Imamiyah
Itsna ‘Asyariyah. Yang disebut terakhir ini merupakan kelompok Syiah terbesar. Kelompok
Syiah ekstrem, seperti Baha’iyah Qaramitha, Khattabiyah, = Ghurabiyah dan Kaisaniyah
tidak menjadi pembahasan dalam tulisan ini, karena dipastikan menyimpang dan tidak
mungkin ada titik temunya. Dikatakan telah menyimpang dan sesat karena sekte tersebut
telah menuhankan Ali bin Abi Thalib dan menyatakan bahwa Jibril keliru menyampaikan wahyu
kepada Muhammad. Jika pendapat Syiah ekstrem ini kita sandarkan pada Syiah Imamiyah
atau Zaidiyah maka akan terjadi kesalahpahaman dan ini merupakan penzaliman.
Inilah yang menyebabkan sebagian kaum muslimin mengeneralisasikan bahwa Syiah itu sesat
bahkan kafir.

Selain itu dalam suatu aliran atau mazhab banyak terjadi perbedaan pemahaman,
disebabkan perubahan zaman. Pada Syiah Imamiyah sekalipun yang merupakan mazhab
mayoritas Syiah dunia, telah terjadi pergeseran dan perubahan pendapat, karena sebagian
tokohnya memiliki pendapat moderat. Salah satu contohnya adalah tulisan Khomaini tentang
konsep Taqgiyyahsudah agak berbeda dengan yang selama ini diyakini kaum Syiah. Sehingga
kalau dahulu tidak diizinkan mengangkat senjata melawan penguasa yang zalim sampai
hadirnya Imam Mahdi, sekarang tidak seperti itu lagi. Inimenunjukkan bahwa jika kita
merujuk sumber-sumber lama tanpa pertimbangan perkembangan yang mutakhir maka
akan terjadi kesalahpahaman. (Shihab, 2012)

Sejarah berjalan dengan membawa perubahan-perubahan yang tidak terbayangkan
sebelumnya termasuk pemikiran. Sebagaimana yang tercantum dalam banyak literatur,
Syiah gencar dengan konsep Imamahdan Khilafah, Taqgiyah, Raj’ah, Bada’, WilayatulFaqih,
schingga jelas berbeda dengan kelompok Sunni, ternyata zaman telah melahirkan
sekelompok manusia yang menjunjung tinggi persatuan dan perdamaian. Doktrin-doktrin
terdahulu  yang dilahirkan Syiah sudah dianggap tidak relevan dan kadaluarsa.
Memperdebatkan posisi Ali sebagai khalifah yang sah sudah tidak ada gunanya lagi, karena
zaman telah berlalu. (Dzari, 2001) Begitu pula dengan pencelaan terhadap beberapa sahabat
seperti Abu Bakar, Umar,Usman, Abu Hurairah, istri Rasulullah Aisyah dan lainnya
merupakan pekerjaan sia-sia yang menghabiskan energi.

Contoh lainnya, diyakini oleh sebagian Sunni bahwa Syiah memiliki Al-Qut’an
sendiri karena Al-Qur’an yang ada sekarang (Mushaf Usmani) tidak otentik lagi. Padahal
jika kita teliti secara jujur, Al-Qur’an yang digunakan oleh masyarakat Syiah di Iran atau

59



negeri yang penduduknya ada Syiah adalah Mushaf Usmani. Haidar Bagir mengatakan, bahwa
jumhur ulama Syiah sepakat, Al-Qur’an Mushaf Usmani yang ada sekarang adalah lengkap
dan sempurna. Jika ada warga Syiah mengaku memiliki mushaf yang berbeda dengan Mushaf
Usmani, maka itu adalah pendapat oknum sehingga sangat tidak mewakiliMazhab Syiah,
dalam hal ini Syiah Imamiyah atau Zaidiyah.

Tokoh Syiah moderat, Abdul Husain Ahmad al-Amini al-Najafi, seperti yang
dikutip M. Quraisy Shihab menuliskan, bahwa banyak tuduhan yang tidak benar dilontarkan
kepada Syiah, seperti mereka mencacimaki kebanyakan sahabat Nabi SAW, atau mereka
beranggapan bahwa Syiah menilai Al-Qur’an sekarang telah berubah atau berkurang.
Menurut al-Amini, tuduhan ini tidak benar karena tidak mengambil langsung dari sumber
Syiah yang otentik. Hal yang sama ditegaskan Murtadha Mutahhari, bahwa Al-Qur’an
sekarang ini adalah yang telah terkumpul dan tertata rapi sebagaimana yang ada pada zaman
Rasulullah. (Shihab, Sunnah-Syiah Bergandengan Tangan Mungkinkah: Kajian Atas Konsep
dan Ajaran, 2007) Sikap dan pernyataan tokoh-tokoh Syiah tersebut dibenarkan oleh tokoh
Sunni, Syekh Muhammad al-Madani, Dekan Fakultas Syariah Universitas al-Azhar Mesir.
(Shihab, 2007) Di sinilah  terdapat celah untuk mencari titikk temu kesepahaman
(mutual understanding) antara Sunni dan Syiah.

Posisi Syiah Dalam Islam

Perbedaan antara Ahlussunnah dan Syiah Zaidiyah maupun Imamiyah hanya
sebatas dalam sebagian cabang agama. Mereka (pengikut Syiah) mengucapakan dua
kalimat syahadat “Tidak ada Tuhan selain Allah dan bahwa Muhammad adalah utusan Allah”
dan menyakini bahwa al-Quran sebagai sumber pertama syariat Islam dan Sunnah Nabawi
sebagai sumber kedua dan saat salat menghadap kepada kiblat yang sama. Agama bukanlah
alat permainan masyarakat umum (awam), saat ini telah tiba masanya untuk meredam
fitnah dan memadamkan kobaran apinya.

Saat kepemimpinan Universitas al-Azhar dipegang oleh Syeikh Syaltut (Ia seorang
tokoh al-Azhar yang memiliki pengetahuan yang dalam dan sangat antusias
mewujudkan persatuan umat Islam). Beliau mengeluarkan Fatwa yang berisikan pembolehan
menganut figih Syiah. Ulama rujukan (marja’) terbesar Ahlussunnah Mesir ini mengatakan,
bahwa para pengikut mazhab Syiah Itsna Asyariah memiliki hak yang sama sebagai
seorang muslim seperti pengikut mazhab-mazhab lain, meskipun selalu ada propaganda-
propaganda buruk yang merugikan. Kepada seluruh umat Muslim Ahlussunnah Wa
Jammaah juga diperbolehkan untuk mengikuti fatwa-fatwa ulama Syia.

Menegaskan bahwa posisi Syiah dalam Agama Islam tidaklah kafir saat terjadi deklarasi
yang belakangan disebut sebagai Risalah Amman, yang ditandatangani di ibukota Yordania. Di
antara butir-butir penting dalam Risalah Amman adalah: ”Siapa saja yang mengikuti dan
menganut salah satu dari empat mazhab Ahlussunnah (Syafi’i, Hanafi, Maliki, Hanbali), dua
mazhab Syiah (Ja’fari dan Zaidi), mazhab Ibadhi dan mazhab Zhahiri adalah muslim. Tidak
diperbolehkan mengkafirkan salah seorang dari penganut mazhab-mazhab yang disebut di atas.
Darah, kehormatan, dan harta benda salah seorang dari penganut mazhab-mazhab yang disebut
di atas tidak boleh dihalalkan. Tidak diperbolehkan mengkafirkan siapa saja yang mengikuti
akidah Asy’ari atau siapa saja yang mengamalkan tasawuf (sufisme). Demikian pula, tidak

60



diperbolehkan mengkafirkan siapa saja yang mengikuti pemikiran Salafi yang sejati. Sejalan
dengan itu, tidak diperbolehkan mengkafirkan kelompok muslim manapun yang percaya pada
Allah, mengagungkan dan mensucikan-Nya, meyakini Rasulullah (saw) dan rukun-rukun iman,
mengakui lima rukun Islam, serta tidak mengingkari ajaran-ajaran yang sudah pasti dan
disepakati dalam agama Islam. Ada jauh lebih banyak kesamaan dalam mazhab-mazhab Islam
dibandingkan dengan perbedaan-perbedaan di antara mereka”.

Para penganut kedelapan mazhab Islam yang telah disebutkan di atas semuanya sepakat
dalam prinsip prinsip utama Islam (ushuluddin). Semua mazhab yang disebut di atas percaya
pada Allah yang Maha Esa dan Maha Kuasa, percaya pada al-Qur’an sebagai wahyu Allah, dan
bahwa Muhammad Saw adalah Nabi dan Rasul untuk seluruh manusia. Semua sepakat pada
lima rukun Islam, yaitu dua kalimat syahadat, kewajiban salat, zakat, puasa di bulan Ramadhan,
dan Haji ke Baitullah di Mekkah.

Semua percaya pada dasar-dasar akidah Islam, seperti kepercayaan pada Allah, para
Malaikat-Nya, Kitab-kitabNya, para Rasul-Nya, hari akhir, takdir baik dan buruk dari sisi Allah.
Perbedaan di antara delapan mazhab Islam tersebut hanya menyangkut masalah-masalah cabang
agama (furu’) dan tidak menyangkut prinsip-prinsip dasar (ushul) Islam. Perbedaan pada
masalah-masalah cabang agama tersebut adalah rahmat Ilahi. Sejak dahulu dikatakan bahwa
keragaman pendapat di antara ulama adalah hal yang baik.

Tentu saja mudah diduga bahwa para ulama terkemuka penandatangan deklarasi tak
akan begitu gegabah mengeluarkan pernyataan dan persetujuan tanpa terlebih dulu mempelajari
dengan teliti seluruh dasar dan rincian mazhab-mazhab tersebut, termasuk tuduhan-tuduhan
yang dilontarkan orang kepada mereka. Namun, yang tak kalah pentingnya, semua pernyataan
bijak di atas tidak akan banyak manfaatnya kecuali jika para pengikut mazhab-mazhab dalam
Islam benar-benar dapat bersikap sebagaimana tokoh-tokoh tersebut. Termasuk di dalamnya
sikap menghormati keyakinan mazhab yang berbeda, mendahulukan persangkaan baik, juga
kesediaan melakukan verifikasi (tabayun) dalam hal adanya tuduhan-tuduhan terhadap mazhab
tertentu. Yang terpenting di antaranya adalah tidak merasa benar sendiri dan menganggap
keyakinan mazhab lain sebagai salah, apalagi kemudian merasa perlu mendakwahan mazhabnya
serta berupaya mengubah keyakinan para pengikut mazhab lainnya.

Kesimpulan

Setelah melihat beberapa pendapat yang menyatakan bahwa umat Islam tidak bisa
menggeneralisir bahwa Syiah itu sesat, tanpa melihat bahwa dalam tubuh Syiah pun terdapat
banyak sekte. Seperti halnya Syiah Imamiyah dan Syiah Zaidiyah yang tidak berbeda dalam hal
apapun dengan Sunni dalam mengucapakan dua kalimat syahadat “Tidak ada Tuhan selain
Allah dan bahwa Muhammad adalah utusan Allah” dan menyakini bahwa al-Quran sebagai
sumber pertama syariat Islam dan Sunnah Nabawi sebagai sumber kedua dan saat salat
menghadap kepada kiblat yang sama.

Sudah saatnya umat Islam untuk memahami tentang Syiah, sebelum menghukuminya
dengan posisi sesat yang menyebabkan banyaknya kesalah pahaman antar pemeluk agama Islam.
Serta mendalami pembahasan tentang Syiah, dan mengutamakan pendekatan antara Sunni
dengan Syiah yang mengedepankan persatuan dari pada berpecah belah.

61



Daftar Pustaka

Atabik, Ahmad. Melacak Historitas Syiah, FIKRAH : Jurnal Ilmu Agidah dan Studi
Keagamaan, Vol. 3, No. 2, Desember 2015

Dzari,  Abdurrahman  Aba.  Biografi  Imam  Borwjerdi:Fakih — Perintis  Persatuan
Muslimin. ~ terj. Syafrudin  Mbojo. judul asli  “Ayatullah  Borujerd?”. Jakarta:
Citra. 2012.

Hashim, Muhammad. Syiah:Sejarah  Timbul ~dan  Perkembangannya di  Indonesia,  Jurnal
Analisa, Vol. 19, No. 02, Juli-Desember 2012

Majalah Alkisah No 17/tahun IX/ 22 Agustus — 4 September 2011.

Shihab, M.  Quraisy  Swnnab-Syiah  Bergandengan — Tangan — Mungkinkah: — Kajian
Atas Konsep dan Ajaran. Jakarta: Lentera Hati. 2007.

Zulkifli, Segarah Muncul dan Perkenbangan Syiah, Jurnal Khtaulistiwa Vol. 3, No. 2, 2014

62



