
 
   

e-ISSN: 2809-3712  

 

 

 

MENYELISIK POSISI SYIAH DI DALAM ISLAM 
 

Assa Dullah Rouf  *1 
Universitas Islam Negeri Sjech M.Djamil Djambek Bukittinggi, Indonesia 

Assadull3001@gmail.com  
 

Nunu Burhanuddin 
Universitas Islam Negeri Sjech M.Djamil Djambek Bukittinggi, Indonesia 

 nunuburhanuddin@uinbukittinggi  
  

Abstract 
This article delves into the intricate position of Shia in Islam, exploring the differences between the Sunni 
and Shia sects, along with the internal sects within Shia. It examines the significant potential of both 
major sects, hindered, unfortunately, by prolonged conflicts. The primary focus of the article is the 
exploration of Shia perspectives on leadership and caliphate, with an emphasis on the differing concepts of 
imamate among Shia sects, including moderate and extreme factions. The research methodology employs 
a literature review approach with a critical descriptive analysis, gathering data from various sources to 
support the analysis. The article yields a deeper understanding of the evolution of thought within the Shia 
sect over time. The results and discussions highlight the importance of comprehending the internal 
variations within Shia before making negative generalizations. The article asserts that generalizations 
about Shia can be detrimental, emphasizing the need for a more profound understanding to avoid 
misconceptions. Ultimately, the article proposes the significance of respecting diverse viewpoints, prioritizing 
positive assumptions, and seeking common ground between Sunni and Shia within the context of the unity 
of the Muslim community. In conclusion, this article provides comprehensive insights into the position of 
Shia in Islam, stimulating contemplation on the unity of the Muslim community and emphasizing the 
urgency of further research to deepen understanding of diverse Islamic sects 

Keywords: Shia, Sunni, Risalah Amman, Shia Thought 

 
Abstrak 

Tulisan ini membahas secara mendalam posisi Syiah dalam Islam, menjelajahi perbedaan 
antara mazhab Sunni dan Syiah serta sekte-sekte internal dalam mazhab Syiah. Dikaji 
potensi besar dari kedua mazhab ini yang sayangnya sering terhambat oleh konflik 
panjang. Fokus utama artikel adalah eksplorasi pandangan Syiah terhadap kepemimpinan 
dan kekhalifahan, dengan penekanan pada perbedaan konsep imamah di antara sekte-
sekte Syiah, termasuk Syiah moderat dan ekstrem. Metode penelitian menggunakan studi 
kepustakaan dengan pendekatan deskriptif kritis, menggali data dari berbagai sumber 
untuk mendukung analisis. Artikel ini menghasilkan pemahaman yang lebih mendalam 
tentang perubahan pemikiran di dalam mazhab Syiah seiring perubahan zaman. Hasil dan 
pembahasan menyoroti pentingnya memahami variasi internal dalam mazhab Syiah 
sebelum membuat generalisasi negatif. Artikel menegaskan bahwa generalisasi terhadap 
Syiah dapat merugikan, dan pemahaman yang lebih mendalam diperlukan untuk 
menghindari kesalahpahaman. Pada akhirnya, artikel ini mengusulkan pentingnya 
menghormati perbedaan pandangan, mendahulukan persangkaan baik, dan mencari titik 
temu kesepahaman antara Sunni dan Syiah dalam konteks kesatuan umat Islam. 
Kesimpulannya, tulisan ini memberikan wawasan yang komprehensif mengenai posisi 
Syiah dalam Islam, merangsang pemikiran tentang persatuan umat Islam, dan 

                                                           
1 Korespondensi Penulis 

57

mailto:Assadull3001@gmail.com


 
 

menekankan urgensi penelitian lebih lanjut untuk memperdalam pemahaman terhadap 
mazhab-mazhab Islam yang beragam 

Kata Kunci : Syiah, sunni, risalah amman, pemikiran syiah. 

 
Pendahuluan 

Sunni dan Syiah merupakan dua mazhab besar yang dianut mayoritas kaum muslimin. 

Sebagai mazhab besar keduanya memiliki potensi yang apabila digali akan melahirkan suatu 

kekuatan. Sayangnya, kedua mazhab ini belum mampu menggali potensi-potensi yang ada 

karena selalu terlibat konflik panjang dari abad ke abad. Konflik yang terjadi telah menguras 

energi kaum muslimin karena menimbulkan korban nyawa dan harta benda yang tidak terhitung 

jumlahnya. Di Irak misalnya --negeri yang paling sering terjadi konflik-- ketegangan teologis dan 

politik antara Sunni dan Syiah telah bergejolak selama 14 abad. Isu perbedaan antara Sunni dan 

Syiah terus dihidupkan sehingga setiap saat menjadi sumbu pendek yang siap meledak. 

Secara bahasa, Syiah berasal dari kata sya’ah, syiya’ah (bahasa\ arab) yang berarti 

pengikut, pendukung, partai, atau kelompok. Sedangkan secara terminologis adalah sebagian 

kaum muslim yang dalam bidang spiritual dan keagamaannya selalu merujuk pada keturunan 

Nabi Muhammad SAW. Syiah adalah golongan yang menyanjung dan memuji Sayyidina Ali 

secara berlebih-lebihan, karena mereka beranggapan bahwa Ali yang lebih berhak menjadi 

khalifah pengganti Nabi Muhammad SAW.  

Menurut Thabathbai, istilah Syiah untuk pertama kalinya ditujukan pada para pengikut 

Ali (Syiah Ali), pemimpin pertama ahl al-bait pada masa Nabi Muhammad SAW. Para pengikut 

Ali yang disebut Syiah itu diantaranya adalah Salman al-Farisi, Abu Dzar Al-Ghiffari, al-Miqdad 

bin Al-aswad, dan Ammar bin Yasir. Pandangan kelompok ini diperkuat oleh komentar Ali 

terhadap hadits nabi “Al aimmatu min quroisyi” (pemimpin itu dari Quroishi) yang dijadikan 

legitimasi penunjukan Abu Bakar sebagai kholifah: Mereka telah berdalih dengan pohon tak 

lupa akan buahnya (maksudnya: ahlul bait). 

Secara umum Syiah didefinisikan oleh Syahrastani sebagai orang-orang yang mengikuti 

Ali r.a. secara khusus, dan menyatakan masalah imamah dan kekhalifahannya dengan sistem 

penunjukan dan pendelegasian, yang dibuat baik secara terbuka maupun rahasia, dan meyakini 

bahwa masalah imamah itu tidak terpisah dari kerturunannya.  

Quraish Shihab dengan mengutip pendapat Ali Muhammad al- Jurjani mendifinisikan 

bahwa Syiah yaitu mereka yang mengikuti Sayyidina Ali Ra. dan percaya bahwa beliau adalah 

Imam sesudah Rasul Saw. Dan percaya bahwa imamah tidak keluar dari beliau dan keturunannya. 

(Hashim, 2012) 

Dalam pembagian Syiah ada ulama yang membaginya menjadi tiga, yakni Syiah yang 

ekstrem, moderat dan liberal. (Atabik, 2015) Al-Baghdadi dalam al-farq bain al-firoq membagi 

Syiah menjadi empat bagian: Zaidiyyah, Ismailiyyah, Itsna Asyariyyah dan Ghulat (ekstremis). 

Perpecahan tersebut terjadi karena perbedaan konsep mengenai imamah di antara mereka.10 

Ada pula yang membaginya menjadi lima sebagaimana dilakukan oleh Syahrastani, kelima 

golongan tersebut adalah Syiah Kaisaniyyah, Zaidiyyah, Imamiyyah, Ghaliyah, Ismailiyyah. 

(Zulkifli, 2014) 

 

 

58



 
 

Metode Penelitian 

Penelitian  penulisan  artikel  ini  menggunakan  metode  studi  kepustakaan.  Studi 

kepustakaan   ialah   proses   mengumpulkan   data   dengan   cara   mengumpulkan   data 

kepustakaan  yaitu  literature  kepustakaan  dari  dalam  buku,  artikel  dan  jurnal.  Dalam 

penelitian  ini  penulis  menggunakanmenggunakan  pendekatan  deskriptif   kritis  dengan 

mendahulukan analisis sumber data. Sumber data artikel ini berasal dari beberapa artikel atau 

jurnal yang ditulis oleh pakar pendidikan yang memiliki pengalaman 

 
Hasil Dan Pembahasan 

Menurut Habib Rizieq (2011) berbicara masalah Syiah tidak bisa digeneralisasi, karena 

Syiah  memiliki banyak sekte atau kelompok, ada yang  moderat dan ada yang  ekstrem. Di 

antara yang  moderat  adalah  Syiah  Ismailiyah,  Syiah  Zaidiyah,  Syiah  Ja’fariyah  atau Imamiyah 

Itsna ‘Asyariyah. Yang disebut terakhir ini merupakan kelompok Syiah terbesar. Kelompok 

Syiah ekstrem, seperti  Baha’iyah  Qaramitha,  Khattabiyah,    Ghurabiyah  dan  Kaisaniyah  

tidak menjadi  pembahasan  dalam  tulisan  ini,  karena  dipastikan menyimpang  dan tidak  

mungkin  ada  titik  temunya.  Dikatakan  telah  menyimpang  dan  sesat  karena sekte tersebut 

telah menuhankan Ali bin Abi Thalib dan menyatakan bahwa Jibril keliru menyampaikan wahyu 

kepada Muhammad. Jika pendapat Syiah ekstrem ini kita   sandarkan   pada   Syiah   Imamiyah   

atau   Zaidiyah   maka   akan   terjadi kesalahpahaman   dan   ini   merupakan   penzaliman.   

Inilah   yang   menyebabkan sebagian kaum muslimin mengeneralisasikan bahwa Syiah itu sesat 

bahkan kafir. 

Selain itu dalam  suatu  aliran  atau  mazhab  banyak  terjadi  perbedaan pemahaman,  

disebabkan perubahan zaman. Pada Syiah Imamiyah sekalipun  yang merupakan mazhab 

mayoritas Syiah dunia, telah terjadi pergeseran dan perubahan pendapat,  karena  sebagian  

tokohnya   memiliki  pendapat  moderat.  Salah  satu contohnya adalah tulisan Khomaini tentang  

konsep Taqiyyahsudah agak berbeda dengan  yang  selama  ini  diyakini  kaum  Syiah.  Sehingga  

kalau  dahulu  tidak diizinkan  mengangkat  senjata  melawan  penguasa  yang  zalim  sampai  

hadirnya Imam  Mahdi,  sekarang  tidak  seperti  itu  lagi.  Inimenunjukkan  bahwa  jika  kita 

merujuk  sumber-sumber  lama  tanpa  pertimbangan  perkembangan  yang  mutakhir maka 

akan terjadi kesalahpahaman. (Shihab, 2012)  

Sejarah   berjalan   dengan   membawa   perubahan-perubahan   yang   tidak terbayangkan   

sebelumnya   termasuk   pemikiran.   Sebagaimana   yang   tercantum dalam  banyak  literatur,  

Syiah  gencar  dengan  konsep Imamahdan Khilafah, Taqiyah, Raj’ah, Bada’, WilayatulFaqih,   

sehingga   jelas   berbeda   dengan kelompok  Sunni,  ternyata  zaman  telah  melahirkan  

sekelompok  manusia  yang menjunjung  tinggi  persatuan  dan  perdamaian.  Doktrin-doktrin  

terdahulu  yang dilahirkan  Syiah  sudah  dianggap  tidak  relevan  dan  kadaluarsa.  

Memperdebatkan posisi  Ali sebagai  khalifah  yang sah sudah tidak ada gunanya lagi,  karena 

zaman telah  berlalu. (Dzari, 2001) Begitu  pula  dengan  pencelaan    terhadap  beberapa  sahabat  

seperti Abu  Bakar,  Umar,Usman,  Abu  Hurairah,  istri  Rasulullah  Aisyah  dan  lainnya 

merupakan pekerjaan sia-sia yang menghabiskan energi. 

Contoh  lainnya,  diyakini  oleh  sebagian  Sunni  bahwa  Syiah  memiliki  Al-Qur’an  

sendiri  karena  Al-Qur’an  yang  ada  sekarang  (Mushaf  Usmani)  tidak otentik  lagi.  Padahal  

jika  kita  teliti  secara  jujur,  Al-Qur’an yang digunakan oleh masyarakat Syiah di Iran atau 

59



 
 

negeri yang penduduknya ada Syiah adalah Mushaf Usmani.  Haidar  Bagir  mengatakan,  bahwa  

jumhur  ulama  Syiah  sepakat,  Al-Qur’an Mushaf Usmani  yang ada sekarang adalah lengkap 

dan sempurna. Jika ada warga Syiah mengaku memiliki mushaf yang berbeda dengan Mushaf 

Usmani, maka  itu  adalah  pendapat  oknum  sehingga  sangat  tidak  mewakiliMazhab  Syiah, 

dalam hal ini Syiah Imamiyah atau Zaidiyah. 

Tokoh  Syiah  moderat,  Abdul  Husain  Ahmad  al-Amini  al-Najafi,  seperti yang  

dikutip  M.  Quraisy  Shihab  menuliskan,  bahwa  banyak  tuduhan  yang  tidak benar dilontarkan 

kepada Syiah, seperti mereka mencacimaki kebanyakan sahabat Nabi  SAW,  atau  mereka  

beranggapan  bahwa  Syiah  menilai  Al-Qur’an sekarang telah  berubah  atau  berkurang.  

Menurut  al-Amini,  tuduhan  ini  tidak  benar  karena tidak  mengambil  langsung  dari  sumber  

Syiah  yang  otentik. Hal  yang  sama ditegaskan Murtadha Mutahhari, bahwa Al-Qur’an 

sekarang ini adalah yang telah terkumpul  dan  tertata  rapi  sebagaimana  yang  ada  pada zaman  

Rasulullah. (Shihab, Sunnah-Syiah Bergandengan Tangan Mungkinkah: Kajian Atas Konsep 

dan Ajaran, 2007)  Sikap dan  pernyataan  tokoh-tokoh  Syiah  tersebut  dibenarkan  oleh  tokoh  

Sunni,  Syekh Muhammad  al-Madani,  Dekan  Fakultas  Syariah  Universitas  al-Azhar  Mesir. 

(Shihab, 2007) Di sinilah    terdapat    celah    untuk    mencari    titik    temu    kesepahaman    

(mutual understanding)  antara Sunni dan Syiah. 

 
Posisi Syiah Dalam Islam 

Perbedaan  antara  Ahlussunnah  dan  Syiah  Zaidiyah  maupun  Imamiyah hanya   

sebatas   dalam   sebagian   cabang   agama.   Mereka   (pengikut   Syiah) mengucapakan  dua  

kalimat  syahadat “Tidak ada Tuhan selain Allah dan bahwa Muhammad adalah utusan Allah” 

dan menyakini bahwa al-Quran sebagai sumber pertama  syariat  Islam  dan  Sunnah  Nabawi  

sebagai  sumber  kedua  dan  saat  salat menghadap kepada kiblat yang sama. Agama bukanlah 

alat permainan masyarakat umum   (awam),   saat   ini   telah   tiba   masanya   untuk   meredam   

fitnah   dan memadamkan kobaran apinya. 

Saat kepemimpinan Universitas  al-Azhar  dipegang  oleh  Syeikh  Syaltut (Ia  seorang  

tokoh  al-Azhar yang   memiliki   pengetahuan   yang   dalam   dan   sangat   antusias   

mewujudkan persatuan  umat  Islam). Beliau mengeluarkan Fatwa yang berisikan  pembolehan  

menganut  fiqih  Syiah.  Ulama  rujukan  (marja’)  terbesar Ahlussunnah  Mesir  ini  mengatakan,  

bahwa  para  pengikut  mazhab  Syiah  Itsna Asyariah  memiliki  hak  yang  sama  sebagai  

seorang  muslim  seperti  pengikut mazhab-mazhab  lain,  meskipun  selalu  ada  propaganda-

propaganda  buruk  yang merugikan.   Kepada   seluruh   umat   Muslim   Ahlussunnah   Wa   

Jammaah   juga diperbolehkan untuk mengikuti fatwa-fatwa ulama Syia. 

Menegaskan bahwa posisi Syiah dalam Agama Islam tidaklah kafir saat terjadi deklarasi 

yang belakangan disebut sebagai Risalah Amman, yang ditandatangani di ibukota Yordania. Di 

antara butir-butir penting dalam Risalah Amman adalah: ”Siapa saja yang mengikuti dan 

menganut salah satu dari empat mazhab Ahlussunnah (Syafi’i, Hanafi, Maliki, Hanbali), dua 

mazhab Syiah (Ja’fari dan Zaidi), mazhab Ibadhi dan mazhab Zhahiri adalah muslim. Tidak 

diperbolehkan mengkafirkan salah seorang dari penganut mazhab-mazhab yang disebut di atas. 

Darah, kehormatan, dan harta benda salah seorang dari penganut mazhab-mazhab yang disebut 

di atas tidak boleh dihalalkan. Tidak diperbolehkan mengkafirkan siapa saja yang mengikuti 

akidah Asy’ari atau siapa saja yang mengamalkan tasawuf  (sufisme). Demikian pula, tidak 

60



 
 

diperbolehkan mengkafirkan siapa saja yang mengikuti pemikiran Salafi yang sejati. Sejalan 

dengan itu, tidak diperbolehkan mengkafirkan kelompok muslim manapun yang percaya pada 

Allah, mengagungkan dan mensucikan-Nya, meyakini Rasulullah (saw) dan rukun-rukun iman, 

mengakui lima rukun Islam, serta tidak mengingkari ajaran-ajaran yang sudah pasti dan 

disepakati dalam agama Islam. Ada jauh lebih banyak kesamaan dalam mazhab-mazhab Islam 

dibandingkan dengan perbedaan-perbedaan di antara mereka”. 

Para penganut kedelapan mazhab Islam yang telah disebutkan di atas semuanya sepakat 

dalam prinsip prinsip utama Islam (ushuluddin). Semua mazhab yang disebut di atas percaya 

pada Allah yang Maha Esa dan Maha Kuasa, percaya pada al-Qur’an sebagai wahyu Allah, dan 

bahwa Muhammad Saw adalah Nabi dan Rasul untuk seluruh manusia. Semua sepakat pada 

lima rukun Islam, yaitu dua kalimat syahadat, kewajiban salat, zakat, puasa di bulan Ramadhan, 

dan Haji ke Baitullah di Mekkah. 

Semua percaya pada dasar-dasar akidah Islam, seperti kepercayaan pada Allah, para 

Malaikat-Nya, Kitab-kitabNya, para Rasul-Nya, hari akhir, takdir baik dan buruk dari sisi Allah. 

Perbedaan di antara delapan mazhab Islam tersebut hanya menyangkut masalah-masalah cabang 

agama (furu’) dan tidak menyangkut prinsip-prinsip dasar (ushul) Islam. Perbedaan pada 

masalah-masalah cabang agama tersebut adalah rahmat Ilahi. Sejak dahulu dikatakan bahwa 

keragaman pendapat di antara ulama adalah hal yang baik. 

Tentu saja mudah diduga bahwa para ulama terkemuka penandatangan deklarasi tak 

akan begitu gegabah mengeluarkan pernyataan dan persetujuan tanpa terlebih dulu mempelajari 

dengan teliti seluruh dasar dan rincian mazhab-mazhab tersebut, termasuk tuduhan-tuduhan 

yang dilontarkan orang kepada mereka. Namun, yang tak kalah pentingnya, semua pernyataan 

bijak di atas tidak akan banyak manfaatnya kecuali jika para pengikut mazhab-mazhab dalam 

Islam benar-benar dapat bersikap sebagaimana tokoh-tokoh tersebut. Termasuk di dalamnya 

sikap menghormati keyakinan mazhab yang berbeda, mendahulukan persangkaan baik, juga 

kesediaan melakukan verifikasi (tabayun) dalam hal adanya tuduhan-tuduhan terhadap mazhab 

tertentu. Yang terpenting di antaranya adalah tidak merasa benar sendiri dan menganggap 

keyakinan mazhab lain sebagai salah, apalagi kemudian merasa perlu mendakwahan mazhabnya 

serta berupaya mengubah keyakinan para pengikut mazhab lainnya. 

 
Kesimpulan 

Setelah melihat beberapa pendapat yang menyatakan bahwa umat Islam tidak bisa 

menggeneralisir bahwa Syiah itu sesat, tanpa melihat bahwa dalam tubuh Syiah pun terdapat 

banyak sekte. Seperti halnya Syiah Imamiyah dan Syiah Zaidiyah yang tidak berbeda dalam hal 

apapun dengan Sunni dalam mengucapakan  dua  kalimat  syahadat “Tidak ada Tuhan selain 

Allah dan bahwa Muhammad adalah utusan Allah” dan menyakini bahwa al-Quran sebagai 

sumber pertama  syariat  Islam  dan  Sunnah  Nabawi  sebagai  sumber  kedua  dan  saat  salat 

menghadap kepada kiblat yang sama. 

Sudah saatnya umat Islam untuk memahami tentang Syiah, sebelum menghukuminya 

dengan posisi sesat yang menyebabkan banyaknya kesalah pahaman antar pemeluk agama Islam. 

Serta mendalami pembahasan tentang Syiah, dan mengutamakan pendekatan antara Sunni 

dengan Syiah yang mengedepankan persatuan dari pada berpecah belah. 

 

61



 
 

Daftar Pustaka 

Atabik, Ahmad. Melacak Historitas Syiah, FIKRAH : Jurnal Ilmu Aqidah dan Studi 
Keagamaan, Vol. 3, No. 2, Desember 2015 

Aba.AbdurrahmanDzari, PersatuanPerintisBorujerdi:FakihImamBiografi  
Muslimin asliterj.. judulMbojo.Syafrudin “Ayatullah Borujerdi”. Jakarta: 
Citra. 2012. 

Muhammad.Hashim, di Indonesia,PerkembangannyaTimbul danSyiah:Sejarah Jurnal 
Analisa, Vol. 19, No. 02, Juli-Desember 2012 

Majalah Alkisah No 17/tahun IX/ 22 Agustus – 4 September 2011.  
QuraisyM.Shihab, Sunnah- KajianMungkinkah:TanganBergandenganSyiah  

Atas Konsep dan Ajaran. Jakarta: Lentera Hati. 2007. 
Zulkifli, Sejarah Muncul dan Perkembangan Syiah, Jurnal Khtaulistiwa Vol. 3, No. 2, 2014 
 

 

 

 

62


