
 
   

e-ISSN: 2809-3712  
 

 

 

PEMIKIRAN POLITIK ISLAM TRADISONALISME: PEMIKIRAN 
MU’TAZILAH 

 
Ahmad Zaky Ramadhan *1 

Prodi Ilmu Al Qur’an dan Tafsir Fakultas Ushuluddin UIN Sumatera Utara, Indonesia 
Email: ahmadzakyidn@gmail.com 

 
Aminuddin  

Prodi Ilmu Al Qur’an dan Tafsir Fakultas Ushuluddin UIN Sumatera Utara, Indonesia 
Email: aminuddin8607@gmail.com 

 
Abstract 

Studying the science of kalam is one of the most important aspects and is included as a fundamental 
component of faith. Firstly, we express it verbally; secondly, we implement it through the pillars with 
actions, and thirdly, we believe it in our hearts. To strengthen this conviction, it is crucial to delve into 
and comprehend the theology of kalam. In order to make our verbal expressions convincing and firm, 
we need the knowledge of theology, particularly the study of monotheism, which deals with the concept 
of divinity. This study of monotheism has evolved into the science of kalam. In this academic work, 
the author endeavors to elucidate the history of kalam, study the theology within kalam, especially 
focusing on the Mu'tazilah schools of thought within kalam theology. The aim is to enhance the 
understanding of Mu'tazilah, explore their origins, identify key figures, and examine their teachings. 
The author aims to address the issues surrounding these two groups, to comprehend kalam theology 
deeply, and to recognize the thoughts, works, ideas of theologians, as well as the various schools of 
thought that have emerged within kalam theology.The author employs two methods: firstly, by 
reading books and visiting campus and local libraries, and secondly, by utilizing the internet to access 
additional references. Thus, Mu'tazilah are considered as two of the theological schools within Islam 
that can be categorized as factions. 

Keywords: Traditionalist, Mu'tazilah Thought 
 

Abstrak 
Mempelajari mata kuliah ilmu kalam ini merupakan salah satu hal yang paling penting 
dan termasuk ke dalam komponen utama rukun iman. Yaitu yang pertama, kita 
mengucapkan dengan lisan, yang kedua, melaksanakan dengan rukun-rukun dengan 
perbuatan dan yang ke tiga, meyakini dalam hati. Agar keyakinan itu tumbuh dengan 
kokoh, kita harus mengkaji dan mendalami teologi ilmu kalam ini. Untuk menjadikan 
ucapan lisan secara meyakinkan dan kokoh kita perlu ilmunya, yaitu ilmu tauhid, ilmu 
yang membahas tentang ketuhanan. Dan ilmu tauhid ini telah berkembang menjadi 
ilmu kalam. Pada karya ilmiah ini penulis berusaha ingin menjelaskan sejarah ilmu 
kalam, mempelajari teologi dalam ilmu kalam. Terutama pada teologi kalam yakni 

aliran Mu‟tazilah dan . Agar penulis dan pembaca bisa menambah wawasan tentang 

apa itu Mu‟tazilah dan ?, bagaimana asal-usul Mu‟tazilah ?, siapa saja tokoh-tokoh 

Mu‟tazilah? dan apa saja ajaran-ajaran Mu‟tazilah? Disini penulis berusaha 
menjelaskan permasalahan tentang kedua kelompok tersebut. Untuk memahami 
tentang teologi kalam secara mendalam dan mengenali pemikiran-pemikiran yang 
terdapat di dalamnya, tokoh-tokoh, karya-karya, gagasan para teolog serta aliran-
aliran yang muncul pada teologi kalam. Penulis menggunakan dua metode yakni yang 
pertama, membaca buku dan mengunjungi perpustakaan kampus maupun di daerah 

 
1 Korespondensi Penulis 

145

mailto:ahmadzakyidn@gmail.com
mailto:aminuddin8607@gmail.com


 

 

setempat, dan metode yang kedua dengan mengunakan sarana internet sehingga 
mendapat tambahan referensi-referensi yang cukup. Dengan demikian aliran 

Pemikiran Mu‟tazilah merupakan salah satu aliran teologi dalam islam yang dapat 
dikelompokan sebagai kaum 

Kata Kunci: Pemikiran Tradisonalisme, Mu’tazilah. 

 

PENDAHULUAN 

Sejarah telah mencatat bahwa perpecahan umat Islam sebagian besar dipengaruhi 

oleh perbedaan pandangan pada suatu persoalan subtansi agama. Ini telah dicontohkan 

adanya perpecahan pada umat Islam pasca meninggalnya Nabi Muhammad SAW, zaman 

khulafaurrosidin, bani Umayyah dan bani Abbasiyah. Umat Islam semakin 

mengeneralisasi pada saat perbedaan pemikiran dan pandangan telah masuk dalam ranah 

teologi, dan hukum. 

Pemikiran politik Islam tradisionalisme mencakup berbagai aliran pemikiran yang 

telah memengaruhi sejarah politik dan sosial dunia Islam. Dua aliran yang memiliki 

pengaruh yang signifikan dalam konteks ini adalah Mu’tazilah dan Murji'ah. Mu’tazilah 

muncul pada abad ke-8 M di tengah- tengah perdebatan filosofis dan teologis dalam 

Islam. Mereka menekankan akal dan rasionalitas dalam memahami agama serta 

menafsirkan teks-teks keagamaan. Dalam konteks politik, Mu’tazilah menegaskan konsep 

keadilan (‘adalah) sebagai landasan utama pemerintahan. Mereka menentang 

pemerintahan otoriter dan korupsi, serta memperjuangkan partisipasi aktif umat dalam 

urusan politik. Pemikiran Mu’tazilah memberikan kontribusi penting dalam 

pengembangan pemikiran politik dan hukum Islam, terutama dalam pemahaman tentang 

konsep negara adil dan kewajiban pemimpin terhadap rakyat. Dalam konteks politik, 

Murji'ah cenderung menekankan aspek toleransi, inklusivitas, dan penundaan penilaian 

terhadap tindakan politik pemerintah. Mereka mengutamakan pentingnya menjaga 

persatuan umat Muslim daripada terjebak dalam konflik internal yang merusak. 

pemikiran Murji'ah juga memiliki implikasi politik yang mempengaruhi pandangan umat 

Islam terhadap kewenangan politik dan penilaian terhadap tindakan pemerintah. Kedua 

aliran ini memainkan peran penting dalam membentuk landskap pemikiran politik Islam 

tradisionalisme, meskipun dengan penekanan yang berbeda-beda dalam hal keadilan, 

partisipasi politik, toleransi, dan kewajiban pemimpin. Perdebatan dan interaksi antara 

berbagai aliran dalam Islam telah memberikan keragaman pemikiran yang kaya dalam 

konteks politik dan sosial umat Islam. 

Perpecahan umat Islam tidak berhenti pada ranah pemikiran namun juga telah 

masuk pada ranah action, bukan hanya perbedaaan pendapat namun juga berbeda aliran, 

dan diperparah lagi perbedaan itu berkahir dengan pertumpahan darah. Dari rangkaian 

diatas maka penulis mencoba mengurai kembali sejarah kedua aliran yakni Mu’tazilah dan 

perpecahan umat Islam dalam sudut pandang salah satu aliran yang fenomenal dalam 

sejarah pemikiran Islam agar tidak terjadi kesalah pahaman terhadap generasi selanjutnya. 

Adapun tulisan ini membahas tentang bagaimana sejarah munculnya aliran Mu‟tazilah, 

siapa saja tokoh-tokoh dan pemikirannya dan 

146



 

 

 

bagaimana aliran ini sebagai aliran teologi. 

 

METODOLOGI PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan studi kepustakaan (library research). Dalam 

memperoleh data penelitian, peneliti mengumpulkan, menganalisis, mengorganisasi, 

sumber dari artikel, buku, penelitian terdahulu tentang implementasi manajemen strategi 

dalam bidang pendidikan. Kemudian peneliti menyimpulkan dan menyajikan data-data 

manajemen strategi untuk peningkatan mutu pendidikan (Danandjaja, 2014; Sari & 

Asmendri, 2020; Zed, 2014). 

 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

Sejarah Munculnya Aliran Mu’tazilah 

Kaum Mu`tazilah merupakan sekelompok manusia yang pernah menggemparkan 

dunia Islam selama lebih dari 300 tahun akibat fatwa-fatwa mereka yang menghebohkan, 

selama waktu itu pula kelompok ini telah menumpahkan ribuan darah kaum muslimin 

terutama para ulama Ahlus Sunnah yang bersikukuh dengan pedoman mereka. 

Sejarah munculnya aliran Mu‟tazilah muncul di kota Bashrah (Iraq) pada abad ke 

2 Hijriyah, tahun 105 – 110 H, tepatnya pada masa pemerintahan khalifah Abdul Malik 

Bin Marwan dan khalifah Hisyam Bin Abdul Malik. Pelopornya adalah seorang 

penduduk Bashrah mantan murid Al-Hasan Al- Bashri yang bernama Washil bin Atha‟ 

Al-Makhzumi Al-Ghozzal yang lahir di Madinah tahun 700 M, kemunculan ini adalah 

karena Wasil bin Atha‟ berpendapat bahwa muslim berdosa besar bukan mukmin dan 

bukan kafir yang berarti ia fasik. Imam Hasan al-Bashri berpendapat mukmin berdosa 

besar masih berstatus mukmin. 

Inilah awal kemunculan paham ini dikarenakan perselisihan tersebut antar murid 

dan Guru, dan akhirnya golongan mu‟tazilah pun dinisbahkan kepadanya. Sehingga 

kelompok Mu‟tazilah semakin berkembang dengan sekian banyak sektenya. kemudian 

para petinggi mereka mendalami buku- buku filsafat yang banyak tersebar di masa 

khalifah AlMakmun. Maka sejak saat itulah manhaj mereka benar-benar diwarnai oleh 

manhaj ahli kalam yang berorientasi pada akal dan mencampakkan dalil-dalil dari Al 

Qur‟an dan As Sunnah (Hanum 1986). 

Secara harfiah kata Mu‟tazilah berasal dari I‟tazala yang berarti berpisah atau 

memisahkan diri, yang berarti juga menjauh atau menjauhkan diri, Mu‟tazilah, secara 

etimologis bermakna: orang-orang yang memisahkan diri. Sebutan ini mempunyai suatu 

kronologi yang tidak bisa dipisahkan dengan sosok Al-Hasan Al-Bashri, salah seorang 

imam di kalangan tabi’in. Asy- Syihristani berkata: Suatu hari datanglah seorang laki-laki 

kepada Al-Hasan Al- 

147



 

 

 

Bashri seraya berkata: “Wahai imam dalam agama, telah muncul di zaman kita ini 

kelompok yang mengkafirkan pelaku dosa besar. Dan dosa tersebut diyakini sebagai 

suatu kekafiran yang dapat mengeluarkan pelakunya dari agama, mereka adalah kaum 

Khawarij. Sedangkan kelompok yang lainnya sangat toleran terhadap pelaku dosa besar, 

dan dosa tersebut tidak berpengaruh terhadap keimanan. Karena dalam madzhab 

mereka, suatu amalan bukanlah rukun dari keimanan dan kemaksiatan tidak berpengaruh 

terhadap keimanan sebagaimana ketaatan tidak berpengaruh terhadap kekafiran, mereka 

adalah Murji‟ah umat ini. Bagaimanakah pendapatmu dalam permasalahan ini agar kami 

bisa menjadikannya sebagai prinsip dalam beragama. 

Al-Hasan Al-Bashri pun berpikir sejenak dalam permasalahan tersebut. Sebelum 

beliau menjawab, tiba-tiba dengan lancangnya Washil bin Atha‟ berseloroh: “Menurutku 

pelaku dosa besar bukan seorang mukmin, namun ia juga tidak kafir, bahkan ia berada 

pada suatu keadaan di antara dua keadaan, tidak mukmin dan juga tidak kafir.” Lalu ia 

berdiri dan duduk menyendiri di salah satu tiang masjid sambil tetap menyatakan 

pendapatnya tersebut kepada murid-murid Hasan Al-Bashri lainnya. Maka AlHasan Al-

Bashri berkata: “Washil telah memisahkan diri dari kita”, maka disebutlah dia dan para 

pengikutnya dengan sebutan Mu‟tazilah. Pertanyaan itu pun akhirnya dijawab oleh Al-

Hasan Al-Bashri dengan jawaban Ahlussunnah Wal Jamaah: “Sesungguhnya pelaku dosa 

besar adalah seorang mukmin yang tidak sempurna imannya. Karena keimanannya, ia 

masih disebut mukmin dan 

karena dosa besarnya ia disebut fasiq yakni keimanannya menjadi tidak 

sempurna. 

Versi lain dikemukakan Tasy Kubra Zadah yang menyatakan bahwa Qatadah bin 

Da‟mah pada suatu hari masuk mesjid Basrah dan bergabung dengan majelis Amr bin 

Ubaid yang disangkanya adalah majlis Hasan Al Basri. Setelah mengetahuinya bahwa 

majelis tersebut bukan majelis Hasan Al Basri, ia berdiri dan meninggalkan tempat sambil 

berkata, “ini kaum Mu‟tazilah.” Sejak itulah kaum tersebut dinamakan 

Mu‟tazilah.AlMas‟udi memberikan keterangan tentang asal-usul kemunculan Mu‟tazilah 

tanpa menyangkut- pautkan dengan peristiwa antara Washil dan Hasan Al Basri. Mereka 

diberi nama Mu‟tazilah, katanya, karena berpendapat bahwa orang yang berdosa 

bukanlah mukmin dan bukan pula kafir, tetapi menduduki tempat diantara kafir dan 

mukmin (al-manzilah bain al-manzilatain) (Rosihoa, 2009). 

 
Tokoh-Tokoh Mu’tazilah dan Pemikiranya 

1. Wasil bin Atha 

Wasil bin Atha adalah orang pertama yang meletakkan kerangka dasar ajaran Muktazilah. 

Adatiga ajaran pokok yang dicetuskannya, yaitu paham almanzilah bain al-manzilatain, paham 

Kadariyah (yang 

148



 

 

diambilnya dari Ma‟bad dan Gailan, dua tokoh aliran Kadariah), dan paham 

peniadaan sifat-sifat Tuhan. Dua dari tiga ajaran itu kemudian menjadi doktrin 

ajaran Muktazilah, yaitu almanzilah bain al-manzilatain dan peniadaan sifat-

sifat Tuhan. 

2. Abu Huzail al-Allaf 

Abu Huzail al-„Allaf (w. 235 H), seorang pengikut aliran Wasil bin Atha, mendirikan 

sekolah Mu‟tazilah pertama di kotaBashrah. Lewat sekolah ini, pemikiran Mu‟tazilah 

dikaji dan dikembangkan. Sekolah ini menekankan pengajaran tentang rasionalisme 

dalam aspek pemikiran dan hukum Islam. Aliran teologis ini pernah berjaya pada masa 

Khalifah Al-Makmun (Dinasti Abbasiyah). Mu‟tazilah sempat menjadi madzhab resmi 

negara. Dukungan politik dari pihak rezim makin mengokohkan dominasi mazhab 

teologi ini. Tetapi sayang, tragedi mihnah telah mencoreng madzhab rasionalisme dalam 

Islam ini. Abu Huzail al-Allaf adalah seorang filosof Islam. Ia mengetahui banyak 

falsafah yunani dan itu memudahkannya untuk menyusun ajaran-ajaran Mu’tazilah yang 

bercorak filsafat. Ia antara lain membuat uraian mengenai pengertian nafy as-sifat. Ia 

menjelaskan bahwa Tuhan Maha Mengetahui dengan pengetahuan-Nya dan 

pengetahuan-Nya ini adalah Zat-Nya, bukan Sifat-Nya; Tuhan Maha Kuasa dengan 

KekuasaanNya dan Kekuasaan-Nya adalah Zat-Nya dan seterusnya. Penjelasan 

dimaksudkan oleh Abu- Huzail untuk menghindari adanya yang kadim selain Tuhan 

karena kalau dikatakan ada sifat dalam arti sesuatu yang melekat di luar zat Tuhan, 

berarti sifat-Nya itu kadim. Ini akan membawa kepada kemusyrikan. Ajarannya yang lain 

adalah bahwa Tuhan menganugerahkan akal kepada manusia agar digunakan untuk 

membedakan yang baik dan yang buruk, manusia wajib mengerjakan perbuatan yang 

baik dan menjauhi perbuatan yang buruk. Dengan akal itu pula menusia dapat sampai 

pada pengetahuan tentang adanya Tuhan dan tentang kewajibannya berbuat baik 

kepada Tuhan. Selain itu ia melahirkan dasar-dasar dari ajaran as-salãh wa alaslah 

(Goldziher, 2010). 

3. Al-Jubba’i 

Al-Jubba‟I adalah guru Abu Hasan al-Asy‟ari, pendiri aliran Asy‟ariah. Pendapatnya 

yang masyhur adalah mengenai kalam Allah SWT, sifat Allah SWT, kewajiban 

manusia, dan daya akal. Mengenai sifat Allah SWT, ia menerangkan bahwa Tuhan 

tidak mempunyai sifat; kalau dikatakan Tuhan berkuasa, berkehendak, dan 

mengetahui, berarti Ia berkuasa, berkehendak, dan mengetahui melalui esensi-Nya, 

bukan dengan sifat-Nya. Lalu tentang kewajiban manusia, ia membaginya ke dalam 

dua kelompok, yakni kewajiban-kewajiban yang diketahui manusia melalui akalnya 

(wajibah aqliah) dan kewajiban-kewajiban yang diketahui melalui ajaran-ajaran yang 

dibawa para rasul dan nabi (wajibah syar’iah). 

4. An-Nazzam 

An-Nazzam : pendapatnya yang terpenting adalah mengenai keadilan Tuhan. Karena 

Tuhan itu Maha Adil, Ia tidak berkuasa untuk berlaku zalim. Dalam hal ini berpendapat 

lebih jauh dari gurunya, al-Allaf. Kalau Al-Allaf mangatakan bahwa Tuhan mustahil 

berbuat zalim kepada hamba-Nya, maka an-Nazzam menegaskan bahwa hal itu 

149



 

 

bukanlah hal yang mustahil, bahkan Tuhan tidak mempunyai kemampuan untuk berbuat 

zalim. Ia berpendapat bahwa pebuatan zalim hanya dikerjakan oleh orang yang bodoh 

dan tidak sempurna, sedangkan Tuhan jauh dari keadaan yang demikian. Ia juga 

mengeluarkan pendapat mengenai mukjizat al-Quran. Menurutnya, mukjizat al-quran 

terletak pada kandungannya, bukan pada uslub atau gaya bahasa dan balagah (retorika)-

Nya. Ia juga memberi penjelasan tentang kalam Allah SWT. Kalam adalah segalanya 

sesuatu yang tersusun dari huruf-huruf dan dapat didengar. Karena itu, kalam adalah 

sesuatu yang bersifat baru dan tidak kadim. 

5. Al-Jahis 

Al- jahiz : dalam tulisan-tulisan aljahiz Abu Usman bin Bahar dijumpai paham 

naturalism atau kepercayaan akan hukum alam yang oleh kaum mu’tazilah disebut 

Sunnah Allah. Ia antara lain menjelaskan bahwa perbuatan-perbuatan manusia tidaklah 

sepenuhnya diwujudkan oleh manusia itu sendiri, malainkan ada pengaruh hukum 

alam. 

6. Mu’ammar bin Abbad 

Mu’ammar bin Abbad : Mu’ammar bin Abbad adalah pendiri mu’tazilah aliran 

Baghdad. pendapatnya tentang kepercayaan pada hukum alam. Pendapatnya ini 

sama dengan pendapat al-jahiz. Ia mengatakan bahwa Tuhan hanya menciptakan 

benda-benda materi. Adapun al-„arad atau accidents (sesuatu yang datang pada 

benda-benda) itu adalah hasil dari hukum alam. Misalnya, jika sebuah batu 

dilemparkan ke dalam air, maka gelombang yang dihasilkan oleh lemparan batu itu 

adalah hasil atau kreasi dari batu itu, bukan hasil ciptaan Tuhan. 

7. Bisyr al-Mu’tamir 

Bisyr al-Mu‟tamir : Ajarannya yang penting menyangkut pertanggungjawaban 

perbuatan manusia. Anak kecil baginya tidak dimintai pertanggungjawaban atas 

perbuatannya di akhirat kelak karena ia belum mukalaf. Seorang yang berdosa besar 

kemudian bertobat, lalu mengulangi lagi berbuat dosa besar, akan mendapat siksa 

ganda, meskipun ia telah bertobat atas dosa besarnya yang terdahulu. 

8. Abu Musa Al-Mudrar 

Abu Musa al-Mudrar : al-Mudrar dianggap sebagai pemimpin mu’tazilah yang sangat 

ekstrim, karena pendapatnya yang mudah mengafirkan orang lain.Menurut 

Syahristani,ia menuduh kafir semua orang yang mempercayai kekadiman Al-Quran. Ia 

juga menolak pendapat bahwa di akhirat Allah SWT dapat dilihat dengan mata kepala. 

9. Hisyam bin Amr al-Fuwati 

Hisyam bin Amr al-Fuwati : AlFuwati berpendapat bahwa apa yang dinamakan 

surga dan neraka hanyalah ilusi, belum ada wujudnya sekarang. Alasan yang 

dikemukakan adalah tidak ada gunanya menciptakan surga dan neraka sekarang 

karena belum waktunya orang memasuki surga dan neraka (Hanafi, 2001). 

 
Ajaran-ajaran Aliran Mu’tazilah 

Kelompok mu‟tazilah merupakan kelompok yang sanyat mementingkan akal 

pikiran (Rasionalistas). Kelompok mu‟tazilah sangat kritis, tidak hanya terhadap hadits 

150



 

 

nabi dan cara-cara penafsiran al-Qur‟an tetapi juga kritis terhadap pengaruh ajaran 

filsafat yunani, seperti Aristoteles, Plato, Neo Platonis, dan sebagainya. Inilah yang 

memberi inspirasi sehingga memunculkan ilmu-ilmu baru yang disebut lmu kalam, yang 

mengompromikan antara pendapat filsafat dan agama. Oleh sebab itu, mereka lebih 

mengutamakan akal pikiran, setelah itu al-Qur’an dan al-Hadits (taqdim al-aql ala an-

Nash) (Saehudin, 2016).. 

Ada lima doktrin utama yang menurut kaum Mu‟tazilah itu sendiri, sehingga 

menjadi ajaran atau perinsip utama mereka. Kelima doktrin itu disebut Al-Ushul Al-

Khamsah. Penjelasannya sebagai berikut: 

1. Tauhid 

Tauhid (Pengesaan Allah) adalah ajaran islam pertama dan utama. Sebenarnya 

tauhid ini bukan milik khusus golongan Mu‟tazilah tetapi karena mereka 

menafsirkannya sedemikian rupa dan mempertahankannya dengan sungguh-sungguh 

maka mereka terkenal sebagai ahli tauhid. 

Menurut Mu‟tazilah, sifat adalah dzat Tuhan. Abu Al-Hudzail dalam hal ini 

pernah berkata, “Tuhan mengetahui dengan ilmu dan ilmu itu adalah Tuhan, 

berkuasa dengan kekuasaan dan kekuasaan itu adalah Tuhan.” Dengan demikian, 

pengetahuan dan kekuasaan Tuhan, yaitu dzat dan esensi Tuhan, bukan sifat yang 

menempel pada dzat-Nya. 

2. Al-Adl 

Al-Adl berarti Tuhan Maha adil. Ajaran ini bertujuan ingin menempatkan 

Tuhan Tuhan yang adil menurut sudut pandang manusia. Tuhan dipandang adil 

apabila bertindak hanya yang baik (al-Shalah) dan terbaik (al-Ashlah), bukan yang tidak 

baik. Demikian pula, Tuhan itu adil apabila tidak melanggar janji-Nya. 

3. Al-Wa’d Wal Wa’id 

Allah akan memberikan balasan berupa pahala bagi yang taat, dan memberikan 

hukuman bagi yang durhaka dan tidak ada yang samr mengenai hal ini. Karena itu 

Allah baru akan memberikan ampunan-Nya jika si pendosa bertobat, tidak mungkin 

ada ampunan tanpa adanya tobat. 

Perinsip ini adalah kelanjutan perinsip keadilan yang harus ada pada Tuhan. 

Golongan Mu‟tazilah yakin bahwa janji Tuhan akan memberikan pahala dan 

ancaman-Nya akan menjatuhkan siksa atau neraka pasti akan di laksanakan, karena 

Tuhan sudah menjanjikan demikian. Siapa yang berbuat 

baik maka akan dibalas dengan kebaikan dan siapa yang berbuat jahat maka dibalas 

dengan kejahatan pula. Tidak ada pengampunan terhadap dosa besar tanpa taubat 

sebagaiman tidak mungkin orang yang berbuat baik dihalang- halangi menerima 

pahala. Pendapat golongan Mu‟tazilah tersebut merupakan tolak belakang pendapat 

golongan Murji‟ah sebagaiman ketaatan tidak akan berguna disamping kekafiran. 

Kalau ada pendapat ini dibenarkan, maka ancaman tuhan tidak akan ada artinya sama 

sekali, suatu hal yang mustahil ada pada Tuhan (Muthahhari, 2002). 

4. Al-Manzilah Bain Al-Manzilahtain 

Perinsip ini sangat pentingyang karenanya Washil bin „Atha memisahkan diri 

151



 

 

dari Hasan Basri. Washil memutuskan bahwa orang yang berbuat dosa besar selain 

syirik, tidak mukmin dan tidak pula kafir, tetapi fasik. Jadi kefasikan adalah suatu hal 

yang berdiri sendiri antara iman dan kafir. Tingkatan orang fasik di bawah orang 

mukmin dan di atas orang kafir. 

Menurut pandangan Mu‟tazilah pelaku dosa besar tidak dapat dikatakan 

sebagai mukmin secara mutlak karena iman menuntut adanya kepatuhan kepada 

Tuhan, tidak cukup hanya dengan pengakuan dan pembenaran. Berdosa besar 

bukanlah kepatuhan, melainkan masih percaya kepada Tuhan, Rasulnya dan 

mengerjakan pekerjaan yang baik. Jika meninggal sebelum bertobat, ia dimasukan ke 

neraka dan kekal didalamnya karena di akhirat hanya terdapat dua pilihan yaitu surga 

dan neraka. Orang mukmin masuk surga dan orang kafir masuk neraka. Orang fasik 

dimasukan ke neraka hanya saja siksaannya lebih ringan dari pada orang kafir. 

5. Al-Amr bi Al-Ma’ruf wa Al-Nahy ‘an Al-Munkar 

Ajaran dasar ke lima ini perintah berbuat baik dan larangan berbuat jahat, 

dianggap sebagai kewajiban bukan oleh kaum Mu‟tazilah saja, tetapi juga oleh 

golongan umat islam lainnya. Perbedaan yang terdapat antara golongan- golongan itu 

adalah tentang pelaksanaannya. Apakah perintah dan larangan cukup dijalankan 

dengan penjelasan dan seruan saja, ataukah perlu diwujudkan dengan paksaan dan 

kekerasan. Kaum Mu‟tazilah berpendapat kalau dapat cukup dengan seruan, tetapi 

kalau perlu dengan kekerasan. Sejarah membuktikan bahwa mereka pernah memakai 

kekerasan saat menyiarkan ajaran-ajaran mereka. 

Ada beberapa syarat yang harus dipenuhi seorang mukmin dalam beramar 

ma‟ruf dan nahi munkar seperti yang dijelaskan oleh Abd AlJabbar, yaitu: 

1) Mengetahui perbuatan yang disuruh itu memang ma‟ruf dan yang 

dilarang itu memang munkar; 

2) Mengetahui bahwa kemunkaran telah nyata dilakukan orang; 

3) Mengetahui bahwa perbuatan amar ma‟ruf nahi munkar tidak akan 

membawa mudarat yang lebih besar; 

4) Mengetahui atau paling tidak menduga bahwa tindakannya tidak akan 

membahayakan dirinya dan hartanya. 

Perbedaan mazhab Mu‟tazilah dengan mazhab lain mengenai ajaran ini terletak 

pada tatanan pelaksanaanya. Menurut Mu‟tazilah, jika memang diperlukan, kekerasan 

dapat ditempuh untuk mewujudkan ajaran tersebut. 

1. lahiriahnya (Burhanuddin, 2016). 

 

KESIMPULAN 

Awal kemunculan paham ini dikarenakan perselisihan tersebut antar murid dan 

Guru, dan akhirnya golongan mu‟tazilah pun dinisbahkan kepadanya. Sehingga 

kelompok Mu‟tazilah semakin berkembang dengan sekian banyak sektenya. kemudian 

para petinggi mereka mendalami buku- buku filsafat yang banyak tersebar di masa 

khalifah AlMakmun. Maka sejak saat itulah manhaj mereka benar-benar diwarnai oleh 

manhaj ahli kalam yang berorientasi pada akal dan mencampakkan dalil-dalil dari Al 

152



 

 

Qur‟an dan As Sunnah. Ajaran pokok mu‟tazilah yakni tentang : Keesaan (at-Tauhid), 

Keadilan Tuhan (Al-Adlu), Janji dan ancaman (al-Wa‟du wal Wa‟idu), Tempat di antara 

dua tempat (Al manzilatu bainal manzilatain), Menyuruh kebaikan dan melarang 

keburukan („amar ma‟ruf nahi munkar). Dan yang paling penting yakni kegiatan orang-

orang mu‟tazilah baru hilang sama sekali setelah terjadi serangan orang-orang mongolia 

atas dunia islam. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdul Rozak,Anwar ,Rosihoa. Ilmu Kalam, cet.iv, (Bandung : CV. PustakaSetia 2009) 
Ahmad Hanafi, Teologi Islam (Ilmu Kalam), (Jakarta, Bulan Bintang, 2001) Harun Nasution, 

Islam ditinjau dari berbagai aspeknya, ( UI Press, 1986) jilid II 
Ignaz Goldziher, Mazhab Tafsir: dari klasik hingga modern, (Yogyakarta, eLSAQ Press, 2010) 
Muhammad Abu Zahrah, Tārīkh Al Mazahib Al Islamiayah fi As Siasah wa Al Aqaid wa Tarikh 

al Mazahib Al Fiqhiyah 
Murtadha Muthahhari, Mengenal Ilmu Kalam :Cara Mudah Menembus Kebuntuan Berpikir, 

(Jakarta, Pustaka Zahra, 2002) 
Nunu Burhanuddin, Ilmu Kalam: Dari Tauhid Menuju Keadilan; Ilmu Kalam Tematik, Klasik, dan 

Kontemporer (Jakarta: Kencana, 2016) 
Rosihon Anwar dan Saehudin, Akidah Akhlak, (Bandung, Pustaka Setia, 2016). 

153


