
 
    

e-ISSN: 2809-3712  
 

 

487 

PEMIKIRAN SOSIAL-POLITIK KIAI HAJI SAIFUDDIN ZUHRI  
  

Hasna Whidia * 
UIN K.H. Saifuddin Zuhri Purwokerto 

hasnawhidiaa@gmail.com  
 

Nabila Niranti 
UIN K.H. Saifuddin Zuhri Purwokerto 

nabilaniranti09@gmail.com  
 

 Silfi Windriyani 
UIN K.H. Saifuddin Zuhri Purwokerto 

windriyanisilfi@gmail.com  
 

ABSTRACT 

This research aims to know and analyze in depth the thoughts of Prof. K.H. Saifuddin Zuhri, an influential 
religious and political figure in Indonesia. He was born in 1919, in Purwokerto, Banyumas, Central Java. The 
focus of this research is more on Prof. K.H. Saifuddin Zuhri's thoughts on social and political aspects. The 
research method used in this research is literature study. The data obtained comes from the collection and analysis 
of various literature sources related to the thoughts of Prof. K.H. Saifuddin Zuhri. These sources are in the form 
of books, journals, articles that have to do with the thoughts of Prof. K.H. Saifuddin Zuhri. The data obtained 
is then researched, analyzed, and described into narratives and compiled into a complete picture of Prof. K. H. 
Saifuddin Zuhri's thoughts in the social and political realms. The results showed that Prof. K. H. Saifuddin 
Zuhri's thought has a significant contribution to the development of Islamic thought in Indonesia, he emphasizes 
the importance of education as a means to build an advanced and civilized society. In addition, he also emphasizes 
the importance of tolerance between religious communities and moderate Islam which will foster moderation in 
religion. In the political context, he supported the guided democratic system and played an active role in fighting 
for Indonesian independence. In addition, his Islamic nationalism thought shows the harmonization between 
Islamic values and the spirit of nationality. This research concludes that the thoughts of Prof. K. H. Saifuddin 
Zuhri are relevant to be studied, especially in the context of Indonesia today. His thoughts can be an inspiration 
for the younger generation to build a just, prosperous and dignified society and respect each other. 
Keywords: K.H. Saifuddin Zuhri, Thought, Socio-Political 

 
ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui dan menganalisis secara mendalam pemikiran Prof. 

K.H. Saifuddin Zuhri, seorang tokoh agama dan politik yang berpengaruh di Indonesia. Beliau 

dilahirkan pada tahun 1919, di Purwokerto, Banyumas, Jawa Tengah. Fokus penelitian ini lebih 

tertuju pada pemikiran Prof. K.H. Saifuddin Zuhri dalam pemikiran aspek sosial dan politik. 

Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah studi literature. Data yang 

diperoleh itu berasal dari pengumpulan dan analisis berbagai sumber literature yang berkaitan 

dengan pemikiran Prof. K.H. Saifuddin Zuhri. Sumber-sumber tersebut berupa buku, jurnal, 

artikel yang ada kaitannya dengan pemikiran Prof. K.H. Saifuddin Zuhri. Data yang diperoleh 

kemudian diteliti, dianalisis, dan diuraikan menjadi narasi dan disusun menjadi gambaran yang 

utuh mengenai pemikiran Prof. K. H. Saifuddin Zuhri dalam ranah social dan politik. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa pemikiran Prof. K. H. Saifuddin Zuhri memiliki kontribusi yang 

signifikan dalam perkembangan pemikiran Islam di Indonesia beliau menitikberatkan pada 

pentingnya pendidikan sebagai sarana untuk membangun masyarakat yang maju dan beradab. 

mailto:hasnawhidiaa@gmail.com
mailto:nabilaniranti09@gmail.com
mailto:windriyanisilfi@gmail.com


 

 

 

  488 

Selain itu juga menekankan pentingnya toleransi antar umat beragama dan Islam moderat yang 

nantinya menumbuhkan moderasi dalam beragama. Dalam konteks politik beliau mendukung 

sistem demokrasi terpimpin dan berperan aktif dalam memperjuangkan kemerdekaan 

Indonesia. Selain itu pemikiran nasionalisme Islam yang dianutnya menunjukkan harmonisasi 

antara nilai-nilai Islam dengan semangat kebangsaan. Penelitian ini meyimpulkan bahwa 

pemikiran Prof. K. H. Saifuddin Zuhri relevan untuk dikaji terutama dalam konteks Indonesia 

saat ini. Pemikiran beliau dapat menjadi inspirasi bagi generasi muda untuk membangun 

masyarakat yang adil makmur dan martabat dan saling menghargai satu sama lain. 

Kata Kunci: Kiai Haji Saifuddin Zuhri, Pemikiran, Sosial-Politik 

 

PENDAHULUAN  

Pemikiran sosial-politik Kiai Haji Saifuddin Zuhri merupakan salah satu aspek penting 

dalam memahami dinamika pemikiran Islam di Indonesia. Lahir pada tahun 1919 di 

Purwokerto, Banyumas, beliau tidak hanya dikenal sebagai seorang ulama, tetapi juga sebagai 

tokoh politik yang berpengaruh. Dalam konteks sejarah Indonesia, pemikiran beliau 

mencerminkan sinergi antara nilai-nilai agama dan semangat kebangsaan, serta kontribusi 

signifikan dalam memperjuangkan kemerdekaan dan pembangunan masyarakat yang adil. 

Fokus utama penelitian ini adalah untuk mengkaji pemikiran K.H. Saifuddin Zuhri 

dalam aspek sosial dan politik. Melalui studi literatur, penelitian ini bertujuan untuk 

mengumpulkan dan menganalisis berbagai sumber yang berkaitan dengan pemikiran beliau. 

Berbagai karya, seperti buku, jurnal, dan artikel, menjadi referensi penting dalam menggali ide-

ide yang diusung oleh K.H. Saifuddin Zuhri, terutama dalam pendidikan, toleransi antar umat 

beragama, dan moderasi beragama.  

K.H. Saifuddin Zuhri menekankan pentingnya pendidikan sebagai sarana untuk 

membangun masyarakat yang beradab dan maju. Dalam pandangannya, pendidikan bukan 

hanya sekadar transfer ilmu pengetahuan, tetapi juga mencakup pengembangan karakter dan 

moral. Beliau percaya bahwa pendidikan yang berkualitas dapat mengurangi potensi radikalisasi 

dan menumbuhkan sikap toleransi di kalangan generasi muda. Selain itu, pemikiran beliau 

tentang toleransi dan Islam moderat mencerminkan sikap inklusif yang sangat relevan dalam 

konteks masyarakat Indonesia yang plural. K.H. Saifuddin Zuhri berusaha untuk menjalin 

kerukunan antar umat beragama dan mendorong dialog yang konstruktif. Dengan pendekatan 

yang berbasis pada nilai-nilai kemanusiaan dan keadilan, pemikirannya dapat menjadi inspirasi 

bagi generasi muda untuk membangun masyarakat yang harmonis dan saling menghargai. 

 

 

 



 

489 
 

METODE PENELITIAN  

Metode Penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah Studi Literatur. Metode 

studi literature atau biasa disebut dengan studi pustaka adalah salah satu cara dalam 

mengumpulkan data dan informasi dengan memeriksa dan menelaah berbagai sumber tulisan. 

Dengan kata lain metode ini melibatkan pengumpulan data dengan memahami serta 

mempelajari berbagai teori dari beberapa literature yang relevan dengan penelitian yang 

dilakukan (Adlini et al., 2022). Dalam hal ini mencakup jurnal ilmiah, buku, artikel, dan sumber 

terpercaya yang lainnya baik yang bentuknya tulisan maupun digital, yang memang berkaitan 

dengan topik yang diteliti. Studi literature merupakan tahap penting dalam penelitian ini (Putri 

et al., 2020). Pada tahap ini peneliti akan mencari, mengumpulkan, membaca, dan mencatat 

informasi dari berbagai sumber seperti buku, jurnal, artikel, dan dokumen lain yang berkaitan 

dengan pemikiran Prof. K. H. Safifuddin Zuhri dalam hal sosial dan politik. Bahan literature 

yang diperoleh dari berbagai referensi akan dianalisis secara kritis dan mendalam. Setelah di 

analysis secara mendalam, hasil analisis itu kemudian disatukan untuk diuraikan secara naratif 

dan disusun menjadi kesimpulan  gambaran yang utuh mengenai pemikiran Prof. K. H. 

Saifuddin Zuhri dalam ranah sosial dan politik. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN  

a. Pemikiran Sosial K.H. Saifuddin Zuhri 

1. Konsep Pendidikan Anak K.H. Saifuddin Zuhri 

Pada tanggal 1 Oktober 1919, K.H. Saifuddin Zuhri lahir dari keluarga 

sederhana di Kawedanan Sokaraja Tengah, Banyumas, Jawa Tengah. Anak sulung 

dari delapan bersaudara ini lahir dari pasangan suami istri K.H. Mohammad Zuhri 

dan Siti Saudatun. Sang Ayah adalah seorang petani profesional, sedangkan Ibunya 

adalah seorang pembatik profesional. Meskipun berasal dari keluarga yang cukup 

terpandang, KH. Saifuddin Zuhri, kedua orang tua K.H. Mereka berharap agar K.H. 

Saifuddin Zuhri kelak dapat menjadi orang yang bermanfaat. Menurut 

(Djamaluddin, 2008) riwayat pendidikan K.H. Saifuddin Zuhri, guru pertama yang 

mengajarkan agama Islam kepada K.H. Saifuddin Zuhri adalah H. Mohammad 

Zuhri sendiri. K.H. Saifuddin Zuhri mengajarkan ilmu tajwid dan Al-Qur'an kepada 

murid-muridnya. Di sisi lain, kami belajar dari beberapa guru di pesantren, masjid, 

dan langgar di daerah tersebut.  

K.H. Saifuddin Zuhri mengenyam pendidikan di Madrasah Al Huda, yang 

terletak di Kauman Sokaraja, namun ketika berada di Solo, beliau mempelajari 



 

 

 

  490 

berbagai latar belakang keagamaan yang ada, mempelajari berbagai latar belakang 

keagamaan yang ada. Budaya individu berbeda dengan budaya Banyumas. Solo lebih 

plural, baik dari segi sosial maupun keagamaan. Menurut K.H. Saifuddin Zuhri, 

kondisi sosial keagamaan seseorang sangat berbeda dengan komunitasnya. Latar 

belakang santri dan NU yang sangat selaras dengan semangat nasionalisme K.H. 

Saifuddin Zuhri, yang ingin merangkul semua komponen bangsa dalam satu gerak 

nafas perjuangan yang seirama. Alhasil, kolaborasi pun dimulai dengan tulisan-

tulisan religius dan nasionalis K.H. Saifuddin Zuhri. K.H. Saifuddin Zuhri juga 

merupakan tokoh pendidikan Islam yang memiliki kiprah nyata dalam 

pengembangan perguruan tinggi Islam di Indonesia, Salah satu gagasan utama dalam 

pengembangan ajaran Islam adalah kebijakannya. Ketika berperan sebagai tokoh 

agama yang menggagas penelitian di berbagai IAIN di Indonesia. Keyakinan 

nasionalis dan religius K.H. Saifuddin Zuhri menjadi misteri yang dapat dijadikan 

antitesis terhadap munculnya paham-paham radikal dalam pendidikan Islam, 

termasuk di perguruan tinggi.(F. Hidayat, 2023) 

Konsep pendidikan anak dalam pandangan K.H. Saifuddin Zuhri Menurut 

teori ini, orang tua sangat ingin membantu anak-anaknya. Namun, karena 

kemampuan orang tua yang semakin lama semakin berkurang, maka bantuan dari 

pihak lain dalam mendidik anak sangat diperlukan, terutama dalam hal pengenalan 

berbagai keterampilan dan pengetahuan yang terus berkembang dan harus diikuti. 

Pendidikan anak dalam keluarga adalah metode untuk mengubah anak menjadi 

manusia yang murni, baik secara akal, rohani, maupun jasmani. Jenis pendidikan 

yang diajarkan di sekolah tidak terbatas pada pendidikan agama, pendidikan 

karakter, pendidikan budi pekerti, pendidikan moral, menulis, dan berhitung 

(calistung). Lebih dari itu, pendidikan kelompok juga mengajarkan nilai-nilai yang 

diajarkan orang dewasa kepada anak-anak. Sebagai orang tua harus bisa memberikan 

pendidikan yang berkualitas kepada anak. Anak itu sendiri adalah amanah Allah yang 

harus kita patuhi dan pelajari. Belajar tentang agama adalah salah satu hal yang harus 

kita ajarkan kepada anak. Dalam skala yang lebih kecil, kita bisa mengajarkan anak 

tentang pentingnya pendidikan Islam. Seorang bayi dapat menentukan mana yang 

baik dan mana yang buruk dengan sedikit kedepannya. Salah satu hal yang harus kita 

lakukan dalam agama kita adalah melakukan sholat. Kondisi perkembangan media 

saat ini sangat menghambat pendidikan bagi anak-anak.(Hawari & Sukardi, 2022) 



 

491 
 

Untuk itu, orang rela mengajari anak-anak tentang agama. Seorang anak kecil akan 

mudah terpengaruh oleh hal-hal negatif yang terjadi di internet jika orang tidak 

menjaga mereka dengan baik. Dalam pendidikan agama untuk anak-anak, bisa juga 

dengan mengajarkan mereka kisah-kisah inspiratif tentang nabi dan rasul selain 

mengajarkan mereka tentang bagaimana cara sholat dan mengaji. Orang tidak hanya 

memberikan nasihat kepada anak-anak setiap hari, tetapi juga membantu mereka.(S. 

Zuhri et al., 2024) 

K.H. Saifuddin Zuhri juga berpendapat bahwa masyarakat umum memiliki 

peran yang dominan dalam mendidik anak di luar sekolah. Zuhri menyatakan bahwa 

agar kita dapat dikatakan murid sebagai manusia dalam konteks materi, ada tiga hal 

yang harus dilakukan, yaitu, pertama, mengusahakan agar kita memiliki badan yang 

sehat, ringan kaki, cekatan, dan riang gembira. Kedua, mendidik otak agar memiliki 

kecerdasan berpikir dan memiliki pengetahuan sesuai dengan ambang batasnya. 

Ketiga, mendidik budi pekerti agar mereka memiliki perangai atau akhlak yang 

mulia, benar kata-katanya, jujur perbuatannya, mengabdi kepada Allah, dan berbakti 

kepada orang tua dan bangsanya. Dalam melaksanakan ketiga pendidikan tersebut 

di atas, sekolah tidak akan dapat melaksanakannya seefisien mungkin tanpa bantuan 

masyarakat umum, terutama para orang tua. Langkah pertama dalam ikut mendidik 

murid adalah sikap masyarakat terhadap sekolah. Setiap hari, semakin banyak murid 

yang menghabiskan waktunya di luar sekolah. Oleh karena itu, tidak dapat 

dipungkiri bahwa orang tua sangat berperan dalam keberhasilan murid di sekolah. 

Di sisi lain, metode-metode penipuan yang dapat dilakukan oleh masyarakat dalam 

pandangan Zuhri adalah sebagai berikut: “Cara pendidikan yang diberikan oleh 

seorang pemimpin agama kepada anak-anak mereka harus konsisten dengan apa 

yang diberikan di madrasah (sekolah). Pada dasarnya, sebagai cara untuk mencapai 

tujuan pendidikan. Disebutkan juga oleh ustadz bahwa tidak semua orang tua murid 

mampu memberikan pendidikan. Misalnya, secara umum, mereka yang tua murid 

tidak terlalu mampu memberikan pendidikan berbasis otak, mengajarkan berbagai 

konsep. Namun, di bidang lain, seperti kesehatan dan yang paling penting adalah 

pendidikan rohani atau akhlak, orang tua murid memiliki pemikiran yang sangat 

penting, bahkan terkadang menentukan.” 

Aspek lain dari partisipasi masyarakat dalam membesarkan anak-anak adalah 

partisipasi mereka dalam kurikulum sekolah. Untuk memastikan bahwa kurikulum 



 

 

 

  492 

pendidikan sesuai dengan kebutuhan masyarakat, Zuhri sering melakukan interaksi 

dengan masyarakat dari segala usia. Karena masyarakat di sekitar sekolah berprofesi 

sebagai petani, salah satu komponen penting kurikulum yang harus dikembangkan 

adalah tata cara bertani. Hal ini tidak berarti bahwa kurikulum yang menekankan 

pada kebutuhan lokal harus digantikan dengan kurikulum yang menekankan pada 

kebutuhan nasional. Oleh karena itu, kurikulum nasional diperlukan untuk 

melibatkan masyarakat di luar komunitas lokal. Dalam konteks ini, masyarakat akan 

sangat antusias untuk mendukung sekolah jika sekolah menjalankan akuntabilitasnya 

secara efektif. Apa yang terjadi di Madrasah al-Hudâ juga terjadi di lembaga-lembaga 

pendidikan tradisional lainnya karena narasi Zuhri menampilkan lembaga-lembaga 

tersebut secara komprehensif.(S. Zuhri et al., 2024) 

K.H. Saifuddin Zuhri menegaskan bahwa setiap anak dalam keluarga dan 

masyarakat sangat dipengaruhi oleh teman sebayanya sebagai lingkungan berskala 

kecil. Bahkan beliau meyakini watak orang tua memiliki andil yang sangat besar 

dalam membentuk karakter seseorang. Terutama dalam hal kehidupan sehari-hari, 

keadaban, berbicara, makan dan minum, sifat kedermawanan, dan kebakhilan, 

perilaku-perilaku tersebut menjadi model bagi setiap anak dari rumah tangga orang 

tua. 

1. Keadilan Sosial 

K.H. Saifuddin Zuhri berperan sebagai ulama yang sangat berpengaruh 

dalam konteks politik dan sosial di Indonesia. Beliau dikenal sebagai seorang 

pemikir yang mengedepankan nilai-nilai keadilan sosial dalam pemikirannya. 

K.H. Saifuddin Zuhri menerapkan keadilan sosial dengan mendorong partisipasi 

umat Islam dalam proses politik dan menekankan pentingnya berbagi kekayaan 

serta membantu orang-orang yang kurang mampu. Berikut kutipan yang 

mencerminkan pandangannya adalah:  

a. Islam menekankan pentingnya berbagi kekayaan dan membantu orang-

orang yang kurang mampu. 

Kutipan ini menunjukkan komitmennya terhadap keadilan sosial 

dan kesejahteraan masyarakat, yang menjadi bagian integral dari ajaran Islam 

yang beliau anut. Sebenarnya, bila dilihat dari berbagi sisi, ada banyak sudut 

pandang yang bisa dilihat tentang bagaimana hal ini seharusnya diwujudkan. 

Sebagian ulama pun berpendapat bahwa sejatinya hukum Islam harus 



 

493 
 

menjadi dasar dalam sistem hukum negara. Namun, tidak bisa egois begitu 

saja hanya karena Islam adalah mayoritas di Indonesia, lalu dengan 

sewenang-wenang menajdikan hukum islam menajdi dasar hukum yang sah 

di Indonesia. Berbagai macam agama dan kepercayaan lain juga berhak 

mendapatkan yang setara dan tidak memberatkan mereka. Nah dengan 

adanya konsep inilah beliau menggagas akan adanya toleransi antar umat 

beragama menajdi suatu hal yang penting dan agar bisa menghormati terkait 

hak-hak minoritas dalam masyarakat. (K. H. S. Zuhri, 2021) 

b. Pendidikan sebagai alat pemberdayaan 

K.H. Saifuddin Zuhri menganggap pendidikan penting untuk 

memberdayakan umat Muslim. Bila diulas dari sejarah Islam yang ada, islam 

pernah dalam sejarah yang masuk dalam masa keemasan. Pada masa itu, 

Islam majudan berkembang dari berbagai hal. Baik itu dalam bidang  

arsitektur, sosial, militer, ekonomi, ilmu pengetahuannya, dan 

pendidikannya. Pendidikan pada masa itu berada pada puncaknya. Banyak 

sekali didirikan lembaga pendidikan seperti madrasah dan berbagai jenis 

sekolah formal lainnya. Dan semua kejayaan itu tak bisa lepas dari kata ilmu 

pengetahuan. Semangat yang tinggi dalam menuntut ilmu membuat porang 

pada masa itu bisa membangkitkan Islam menjadi sebuah peradaban yang 

diakui seluruh dunia. Namun berkebalikan dengan masa sekarang, umat 

Islam sekarang banyak yang ogah-ogahan untuk menuntut ilmu dengan 

semangat. Presentasenya pun melonjak drastis, dan banyak orang tak sadar, 

inilah penyebab islam mengalami kemunduran. Kini Islam sudah dikalahkan 

oleh Bangsa Barat dari segi peradabannya. Bangsa Barat sendiri pun 

berlomba lomba dalam menviptakan peradaban yang nantinya semakin 

membuatnya diakui dunia, sama seperti Islam saat itu. Dengan fakta yang 

telah banyak ada, dengan berbagai macam teknologi yang muncul dan bisa 

mempermudah hidup manusia, sebagian besar dibuat oleh bangsa barat. 

Sedangkan orang Islam? Hanya mampu mengonsumsi produk buatan itu, 

hanya bisa menggunakan saja. Maka dari sini semakin jelas, pendidikan 

ataupun ilmu pengetahuan akan menjadi jembatan luar biasa untuk 

memberdayakan suatu bangsa. Mereka yang mumpuni akan ilmu 



 

 

 

  494 

pengetahuan, akan bisamenguasai dunia, begitupun sebaliknya, bisa jadi 

hanya bisa tunduk akan perintah yang menguasai. (Saputra et al., 2023) 

c. Mendorong nilai-nilai kemanusiaan dan keadilan dalam konteks pendidikan 

dan masyarakat 

Buya Hamka berpendapat, humanisasi dalam pendidikan memiliki 

nilai-nilai yang dapat membentuk kepribadian manusia yang bisa mencintai 

keluhuran budi pekerti, kasih sayang, tolong menolong, kejujuran, dan 

mencintai kebenaran (Muhammad B. Hamka Aldo Redho Syam, 2022: 46). 

Maksudnya disini, diharapkan nantinya setiap individu memiliki nilai-nilai 

humanisasi dalam dirinya. Agar nantinya dalam pendidikan maupun di 

masyarakat, ia bisa adil dalam menempatkan dirinya sebagai makhluk sosial 

yang tetap membutuhkan interaksi dan bantuan orang lain, sekecil apapun 

itu. Misal dalam nilai kejujuran, seorang individu bisa menerapkan saat ia 

menjadi peserta didik, ia mampu bersikpa jujur dalam setiap kegiatan 

ataupun aktivitas yang dilakukan baik itu keseharian, atau saat ujian. 

Begitupun di masyarakat, seorang individu bisa menempatkan dirinya 

sebagai warga dalam suatu kelompok masyarakat yang bisa menumbuhkan 

kepercayaan orang lain dalam dirinya, karena ia selalu menerapkan sikap 

jujur. (Noviati & Belajar, 2022) 

d. Keberpihakan pada kesejahteraan rakyat 

Beliau berupaya mengatasi kemiskinan dan ketidaksetaraan melalui 

kebijakan yang mendukung rakyat, dengan melakukan reformasi melalui 

politik. Beliau selalu berpegang teguh pada prinsip Langsung, Umum, Bebas, 

Bersih. Sehingga bila diterpakan, konsep keadilan akan melekat pada hak 

yang memang seharusnya didapatkan setiap individu. (K. H. S. Zuhri, 2021) 

e. Peran pemimpin dalam menjaga keadilan dan memenuhi kebutuhan 

masyarakat, sesuai dengan nilai-nilai Islam 

Kepemimpinan yang mengadopsi nilai-nilai Islam adalah sebuah 

keniscayaan, terlebih di tengah-tengah penduduk yang mayoritas muslim. 

Dalam hal ini, pemimpin dituntu agar menjadi pemimpin yang mampu 

memfasilitasi kebutuhan masyarakat, melayani, dan melindungi 

masyrakatnya dari ketidakadilan. (K. H. S. Zuhri, 2021) 

2. Pemikiran Sosial tentang Toleransi dan Islam Moderat   



 

495 
 

Toleransi itu berasal dari kata "tolerance" dalam bahasa Inggris yang 

berasal dari kata latin yaitu "tolerate" yang artinya memikul atau menahan. 

Toleransi dapat diartikan sebagai Sikap saling menerima meskipun terdapat 

perbedaan pendapat atau hal-hal yang tidak disukai. Dallam bahasa Arab 

toleransi mirip dengan kata "tasamuh" yang berarti bersikap lapang dada dan 

membiarkan. Toleransi sangat penting dalam kebebasan dan hak asasi manusia 

karena dengan bersikap toleran seseorang dapat menerima perbedaan pendapat 

dan keyakinan orang lain dengan hati yang terbuka (Mu’ti, 2019). Prof. K. H. 

Saifuddin Zuhri memberikan pandangan yang mendalam mengenai pentingnya 

toleransi dan kerukunan antar umat beragama di negara Republik Indonesia. 

Menurutnya toleransi tidak bisa muncul hanya dari salah satu pihak saja yang 

berusaha untuk memahami dan menerima perbedaan, sementara pihak lainnya 

tetap berpegang teguh pada hak-haknya sendiri tanpa memberikan pengertian 

atau pengorbanan. Dengan kata lain untuk mencapai kerukunan yang sejati 

kedua belah pihak harus saling berkompromi dan saling menghormati satu sama 

lain sehingga tercipta suasana yang harmonis dan saling menghargai di antara 

berbagai kelompok agama.   

Sebagai seorang ulama yang berpengaruh, Prof. K.H. Saifuddin Zuhri 

Sangat menekankan betapa pentingnya menjalin toleransi antar umat beragama 

serta menghormati hak-hak kelompok minoritas di dalam suatu masyarakat. Ini 

berupaya untuk membina keharmonisan, rasa hormat dan empati antar individu 

yang berasal dari berbagai latar belakang agama. Dalam pandangannya dialog 

yang terbuka dan saling pengertian ini menjadi kunci utama untuk membangun 

jembatan yang menghubungkan berbagai umat beragama yang mungkin 

memiliki keyakinan yang berbeda. Dengan cara ini Prof.  K. H. Saifuddin Zuhri 

berusaha untuk mencegah adsnya konflik yang bisa muncul karena perbedaan 

keyakinan serta menciptakan lingkungan yang lebih damai dan saling 

menghargai satu sama lain (Saputra et al., 2023). 

Prinsip dasar moderasi beragama terutama dalam islam moderat adalah 

mencari keseimbangan dan keadilan. Artinya, dalam beragama kita tidak boleh 

bersikap ekstrem, melainkan harus menemukan jalan tengah, yaitu menemukan 

cara yang bisa diterima oleh semua pihak (Junaedi, 2019). Dalam pandangan 

umum Islam modern sering dianggap sebagai sifat universal. Islam ini berarti 



 

 

 

  496 

bahwa Islam moderat berusaha menemukan keseimbangan antara dua kutub 

yaitu di satu sisi ada Islam yang buritan atau kiri dan Sisi Lain ada Islam yang 

lebih normatif Atau kanan.  Sikap Dasar moderasi Islam sebenarnya mencakup 

beberapa hal penting diantaranya yaitu tidak saling menyalahkan, tidak 

mengklaim diri sebagai yang paling benar, dan bersedia untuk berdialog.  Hal ini 

menunjukkan bahwa perbedaan adalah suatu anugerah yang alami dan 

merupakan bagian dari sunnatullah. Jika kita menjadikan prinsip-prinsip ini 

sebagai pedoman dalam beramal dan beragama nanti kita dapat mengartikan 

sikap tersebut sebagai makna Islam moderat (A. M. Zuhri, 2022) . 

Selanjutnya pemikiran K.H. Saifuddin Zuhri terkait islam moderat, 

dimana pada umumnya Islam moderat adalah bentuk Islam yang menekankan 

keseimbangan, keadilan, dan toleransi. Hal ini berarti bahwa penganutnya 

berusaha untuk tidak bersikap kasar atau ekstrem, baik dalam pikiran, ucapan, 

maupun tindakan. Ciri utama dari Islam moderat adalah kemauan untuk 

menerima dan hidup berdampingan dengan orang-orang dari agama lain. 

Mereka juga menghargai kebenaran ajaran agama lain, selama dalam batasan 

tertentu (Sartika, 2021). Pemikiran K.H. Saifuddin Zuhri terkait islam moderat 

terjadi pada masa Demokrasi Terpimpin. Pemikiran politik Islam moderat pada 

masa Demokrasi Terpimpin menekankan betapa pentingnya kesetiaan kepada 

negara dan persatuan nasional. Para pemikir ini meyakini bahwa Islam dan 

nasionalisme tidak saling bertentangan, sebaliknya, keduanya seharusnya saling 

mendukung untuk menciptakan stabilitas dan harmoni di masyarakat. Beberapa 

tokoh Islam moderat berupaya menjalin kerjasama dengan pemerintah untuk 

membantu membangun negara dan mencapai berbagai tujuan nasional. Mereka 

berpendapat bahwa dengan bekerja sama secara konstruktif dengan pemerintah, 

mereka bisa mempengaruhi kebijakan yang akan menguntungkan tidak hanya 

bagi umat Muslim, tetapi juga untuk kepentingan negara secara keseluruhan. 

Pemikiran politik Islam moderat Pada masa itu sangat menekankan 

pentingnya pendidikan dan pembangunan. Mereka percaya bahwa umat muslim 

perlu memiliki pengetahuan serta keterampilan yang memadai agar dapat 

berkontribusi dalam proses pembangunan nasional. Selain itu pendidikan juga 

dipandang sebagai cara yang efektif untuk mencegah adanta ekstremisme dan 

kekerasan dalam masyarakat.  Prof. K. H.  Saifuddin Zuhri dan para pemikir 



 

497 
 

Islam modern Pada masa itu berusaha menjaga keseimbangan antara nilai-nilai 

Islam dan tujuan- tujuan nasional. Mereka mendukung dengan upaya untuk 

mengintegrasikan prinsip-prinsip Islam dengan kepentingan bangsa sambil tetap 

menjaga identitas agama dan budayanya masing-masing. Selain itu pemikiran 

politik Islam moderat pada masa demokrasi terpimpin juga mencakup nilai-nilai 

toleransi beragama. 

b. Pemikiran Politik KH. Saifuddin Zuhri 

1. Pemikiran Politik tentang Nasionalisme Islam 

Kata "nasionalisme" sendiri berasal dari istilah "nationalism" dan 

"nation" dalam bahasa Inggris.  Secara bahasa kata "nation" berasal dari bahasa 

latin yaitu "natio", yang akarnya dari kata "nascor" yang artinya "saya lahir" atau 

dari kata "natus sum", yang artinya saya dilahirkan. Seiring berjalannya waktu 

istilah "nation" digunakan untuk menunjukkan kelompok orang yang menjadi 

penduduk resmi dalam suatu negara. Menurut Kohn Nasionalisme adalah suatu 

keadaan atau cara berpikir yang lebih menekankan pada pentingnya memberikan 

kesetiaan tertinggi pada negara. Dia juga menjelaskan bahwa kesetiaan ini 

berkembang menjadi keinginan dan perasaan yang muncul dari pengalaman 

hidup masyarakat tertentu. perasaan dan keinginan ini mendorong anggota 

masyarakat untuk berkontribusi melalui berbagai aktivitas yang terorganisir 

dengan tujuan akhirnya yaitu untuk membangun negara yang lebih berdaulat 

(Sigit Nugroho et al., 2022).  

Pendapat Prof. K. H. Saifuddin Zuhri tentang nasionalisme terdapat 

dalam karyanya yaitu buku yang berjudul "Kaleidoskop Politik Indonesia Jilid 

I". Dalam buku tersebut dijelaskan bahwa semangat nasionalisme tidak akan 

pernah putus dan tidak akan pernah usang tertinggal oleh zaman. Karena 

nasionalisme tidak akan kadaluarsa namun akan selalu ada di dalam jiwa dan 

raga. Karena Ia merupakan ungkapan dari kecintaan yang mendalam terhadap 

tanah air. Jadi selama ada cinta dan rasa bangga terhadap negara semangat 

nasionalisme akan terus hidup dan perkembangan Nasionalisme adalah sifat 

alami yang diberikan oleh Tuhan kepada manusia. Ini merupakan suatu hal yang 

tidak bisa diciptakan atau dipaksakan melainkan mamang anugerah dari Tuhan. 

Dimana Nasionalisme adalah sifat alami yang dimiliki setiap manusia sejak lahir 

yang merupakan bagian dari kodrat yang diberikan oleh Tuhan. Kita sebagai 



 

 

 

  498 

manusia tidak bisa memilih jenis nasionalisme yang kita inginkan, karena itu 

adalah sesuatu yang melekat pada diri kita yang diberikan oleh tuhan.  

Prof. K. H. Saifuddin menekankan betapa pentingnya semangat 

nasionalisme dalam artikelnya yang berjudul “Yang Belum Tergalang Dalam 

Memanfaatkan Sumber Potensi: Islam=Nasionalisme.” Ia menyatakan bahwa 

bangsa Indonesia, kecuali mereka yang berpikiran sempit, adalah nasionalis yang 

mendukung cita-cita nasionalisme. Kesadaran akan persatuan sebagai satu 

bangsa dan satu tanah air mendorong kita untuk percaya diri dalam 

mempertahankan keberadaan kita. Nasionalisme juga membantu kita dalam 

membangun kerukunan di tingkat nasional dan menjaga kemerdekaan. Jika 

perlu, semangat ini nantinya akan memotivasi kita untuk terus berjuang kembali 

untuk apa yang hilang, bahkan jika harus menempuh jalan yang sulit. Menurut 

pandangannya, keadaan ini menunjukkan bahwa rasa nasionalisme adalah 

sesuatu yang alami. Meskipun sifatnya masih kedaerahan, jenis nasionalisme ini 

menunjukkan perkembangan yang positif, yang puncaknya terlihat saat lahirnya 

Sumpah Pemuda. Sumpah Pemuda ini menjadi dasar yang kuat bagi berdirinya 

Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI).  

Prof. K. H. Saifuddin berpendapat bahwa agama memiliki peranan yang 

penting dalam membangun solidaritas nasional. Ia menyatakan bahwa menjaga 

kelestarian agama dan murninya ajaran adalah hak setiap pemeluk agama, 

termasuk umat Islam sendiri. Dalam Islam, ada enam aspek yang harus dijaga 

untuk menjalankan iman, yaitu: 1) inti ajaran agama, 2) keselamatan jiwa, 3) 

perlindungan harta serta  keamanannya, 4) keselamatan keluarga, 5) kesehatan 

pikiran, dan 6) kehormatan diri. Menjaga enam aspek ini bukan hanya tanggung 

jawab individu saja, akan tetapi juga merupakan upaya bersama untuk 

menciptaan kesejahteraan bersama. Dari sinilah pentingnya persatuan 

(ukhuwah) dan solidaritas (tadlammun). Prof. K. H. Saifuddin berpendapat 

bahwa nasionalisme dapat dibangun didasarkan pada ajaran agama, khususnya 

Islam. Ia percaya bahwa agama masih menjadi faktor utama yang menyatukan 

bangsa dan memiliki fungsi sebagai identitas yang lebih tinggi, yang menciptakan 

solidaritas sosial yang kuat di antara masyarakat. 

Pandangan Prof. K. H. Saifuddin Zuhri yang autentik tentang 

nasionalisme Indonesia, dimana Jenis nasionalisme yang diperjuangkan adalah 



 

499 
 

nasionalisme religius atau nasionalisme islam. Ia memberikan argumen bahwa 

agama bisa menjadi pengikat bagi kesadaran kolektif masyarakat dalam 

membentuk negara-negara Indonesia. Dalam konteks ini Islam memiliki peran 

sebagai kekuatan yang mendorong rasa kebangsaan Indonesia. Kesimpulan 

penting dari hal ini adalah bahwa agama khususnya Islam memang memiliki 

peran penting dalam pembentukan negara yang tentunya dipengaruhi oleh cara 

kita dalam memahami ajaran Islam itu sendiri. Ia juga menekankan bahwa rasa 

cinta terhadap tanah air yang muncul dalam jiwa nasionalis tidak akan berubah. 

Nasionalisme adalah sifat alami yang diberikan oleh Tuhan karena jiwa 

kebangsaan merupakan bagian dari fitrah manusia keberadaannya tidak akan 

pernah berubah seperti produk teknologi yang bisa dibuat dan bisa diubah-ubah.  

Lebih lanjut untuk menegaskan karakter nasionalisme indonesia Prof. 

K. H. Saifuddin Zuhri menjelaskan bahwa nasionalisme kita adalah nasionalisme 

Pancasila. Ciri khas dari Nasionalisme Pancasila yaitu rasa cinta terhadap tanah 

air yang diperjuangkan oleh para pendiri bangsa. Mereka adalah para politisi 

serta negarawan yang bijaksana yang mendasarkan negara ini pada prinsip 

ketuhanan yang maha esa. Hal itu bertuhuan agar bangsa Indonesia menjadi 

bangsa  nasionalis yang bersyukur kepada Tuhan dengan melakukan perbuatan 

yang di ridhoi Nya, sehingga menjadi bangsa yang taqwa. Sebagai generasi 

penerus perjuangan para pendiri bangsa, kita dituntut untuk melanjutkan 

semangat tersebut saat ini dengan menghayati serta mengamalkan nasionalisme 

Pancasila.  ini mencakup nasionalisme yang berdasarkan Ketuhanan Yang Maha 

Esa, menghargai kemanusiaan yang adil dan beradab, memupuk persatuan 

Indonesia, serta mengedepankan nilai-nilai yang dipimpin oleh hikmah 

kebijaksanaan dalam permusyawaratan dan perwakilan selain itu kita juga harus 

berkomitmen pada keadilan sosial bagi seluruh rakyat Indonesia (Wahyudi, 

2015). 

2. Keterlibatan KH. Saifuddin Zuhri pada Demokrasi Terpimpin 

Demokrasi terpimpin Soekarno memang tidak memberi peluang untuk 

perbedaan pendapat dalam menghadapi isu-isu politik penting. Demokrasi 

terpimpin ditafsirkan oleh sebagian pemimpin muslim sebagai penyimpangan 

dari prinsip-prinsip perjuangan dalam Islam. Tapi pemimpin muslim yang turut 

dalam sistim tersebut berpendapat bahwa partisipasi mereka bila dilihat dari sisi 



 

 

 

  500 

pandangan politik, hanyalah suatu sikap realistis dan pragmatis dalam 

menghadapi sistim otoriter. Pada saat itu, Partai Masyumi dipaksa 

membubarkan diri karena dianggap oposisi dan menentang revolusi.(Bathoro, 

2018) Presiden Soekarno menuduh bahwa Masyumi berada dibelakang 

pemberontakan-pemberontakan yang terjadi dibeberapa daerah, antara lain 

Sumatera Barat, Aceh, Sulawesi, dan Kalimantan. Daerah-daerah yang 

memberontak tersebut merupakan kantongkantong Masyumi seperti Natsir, 

Syafruddin Prawiranegara dan Burhanuddin Harahap, yang dianggap terlibat 

dalam pemberontakan PRRI di sumatera Barat tersebut, namun Masyumi tidak 

mengeluarkan sikap atas keterlibatan tersebut. Mereka memberontak bukan atas 

nama partai, melainkan atas nama pribadi pemberontakan mereka pun untuk 

tujuan supaya Soekarno menyadari kekeliruaanya dan kembali ke jalan yang 

benar dalam melaksanakan pemerintahannya. (Suryanti, 2020) 

KH. Saifuddin Zuhri, tokoh NU membawakan dalil yang populer di 

kalangan pesantren sebagai dalil pembenaran NU masuk dalam demokrasi 

terpimpin. “Man laa yudraku kulluhu, laa yutraku ba’duhu” (Apa yang tidak 

dapat diraih seluruhnya, sebagian yang dapat diraih jangan dilepaskan). Konsepsi 

lain mengenai persetujuan NU terhadap demokrasi terpimpin datang dari Idham 

Cholid, melalui pidato pertanggungjawabannya pada Kongres NU ke-22 bulan 

Desember 1959 di Jakarta, ia menyatakan sikap akomodatifnya terhadap 

kebijakan Soekarno. Menurutnya, demokrasi terpimpin sesuai dengan nilai-nilai 

Islam, asalkan ada dua unsur yang saling melengkapi, yaitu unsur musyawarah 

yang menghargai pimpinan, dan unsur pimpinan yang menghargai musyawarah. 

Maka dari itu, faktor utama dalam demokrasi terpimpin adalah musyawarah 

terpimpin.  (Ma’arif , 1969), mengatakan bahwa namun demikian antara NU dan 

Soekarno sudah terjalin hubungan yang baik sekali. Antara keduanya seakan 

akan saling membutuhkan. Bahkan NU, bersama-sama partai Islam lainnya yang 

mendukung demokrasi terpimpin serta pendukungpendukung Soekarno dari 

pihak nasionalis dan komunis. Pada sidang MPRS 18 Mei 1963 mengangkat 

Soekarno menjadi presiden seumur hidup. Ini tentu suatu bentuk penyimpangan 

dari UUD 1945. (A. A. Hidayat et al., 2022)NU, dengan juru bicara Sjaikhu, 

mencari dalil agama sebagai pembenaran sikap mereka. Dalam hal ini NU 

menggunakan paradigma politik sunni klasik untuk mempertahankan pendirian 



 

501 
 

mereka. Ahmad Sjaikhu menggunakan tiga pertimbangan; pertama, 

pertimbangan politik. Bagi NU, betapa luar biasanya jasa Soekarno bagi 

perjuangan kemerdekaan Indonesia. Berdasarkan prestasi ini, sudah selayaknya 

Soekarno memperoleh kehormatan tertinggi. kedua, pertimbangan 

revolusioner. Dalam hal ini, Sjaikhu membandingkan Soekarno dengan Nabi 

Muhammad saw, yang telah memimpin revolusi di Jazirah Arabia. Seperti di 

kutip Ma’arif, Syaikhu menyatakan :  

“Sebagaimana dengan Nabi Muhammad Saw. 13 abad yang lalu dalam 

memimpin revolusi bangsa-bangsa Arab yang dahulunya bodoh itu, mengalami 

rintangan-rintangan dan bahaya-bahaya yang ditujuakan kepada diri beliau dan 

umat serta ajaran-ajarannya, begitu pula kini dalam saat-saat dimana bangsa 

indonesia di bawah pimppinan Bung Karno sedang menyelesaikan revolusinya” 

Ketiga, pertimbangan Agama. Menurut Sjaikhu, sepanjang sejarah Islam 

tidak didapati bahwa kepala negara dipilih dan menjalankan tugasnya dibatasi 

oleh waktu lima atau sepuluh tahun. Kepala negara dapat menjalankan tugas-

tugasnya selama masih memenuhi syarat-syarat. Ini berarti bahwa kepala negara 

boleh berkuasa seumur hidup. Sjaikhu yakin bahwa panglima besar revolusi 

presiden Soekarno memiliki syarat-syarat demikian. Bagi NU sikap melawan 

kekuasaan Soekarno jauh lebih berbahaya daripada menerima tanpa protes. 

Sikap akomodatif ini diambil untuk menekan resiko seminimal mungkin. Adalah 

hal yang sia-sia melawan Soekarno yang ketika itu sangat kuat dengan dukungan 

sepenuhnya militer (angkatan Darat). Oposisi bukan hanya tindakan yang sia-

sia, dalam hal ini NU menggunakan kaidah agama akhaff al-dhararayn (memilih 

resiko yang paling kecil diantara dua resiko). Namun yang jelas, apa pun yang 

dipilih oleh partai-partai Islam, menolak atau menerima demokrasi terpimpin, 

keduaduanya sama-sama hancur. Masyumi lebih dahulu bubar setahun setelah 

Soekarno mengeluarkan dekritnya. Sementara NU yang sempat menikmati 

kekuasaan akhirnya juga ikut terjungkal dari panggung sejarah politik indonesia 

modern bersamaan dengan kegagalan pemberontakan PKI tahun 1965.(Fadli, 

2020) 

3. Peran KH. Saifuddin Zuhri sebagai Ulama  

K.H. Saifuddin Zuhri memiliki peran penting sebagai ulama, 

mengintegrasikan pemikiran Islam dengan masalah sosial dan politik. Berikut 



 

 

 

  502 

adalah beberapa poin mengenai peran dan penerapan keadilan sosial beliau, 

beserta kutipan dari jurnal: Peran K.H. Saifuddin Zuhri sebagai Ulama: 

Pendorong Keadilan Sosial: 

KH. Saifuddin Zuhri menekankan pentingnya keadilan sosial dalam 

pemikirannya dan juga untuk kesejahteraan masyarakat. Pada dasarnya, 

masyarakat Indonesia lebih banyak dari kalangan bawah, bila dilihat dari 

ekonominya. Namun meski begitu, tak sedikit pula yang berada di kalangan atas. 

Maka dari itu, bila disesuaikan dengan argumentasi beliau, sangat dianjurkan 

bahwasanya bila kita merasa cukup akan ekonomi kita dan mampu membantu 

sesama, bantulah sebisa kita. Bukan malah menajdi sombong dan acuh akan 

keadaan sekitar. (Saputra et al., 2023) 

Aktivisme Politik: 

Beliau mendorong umat Muslim untuk terlibat dalam politik untuk 

memperjuangkan nilai-nilai Islam. Menurut beliau, hal ini dilakukan dengan 

tujuan agar nilai-nilai Islam tetap diperjuangkan dalam lingkup publik. 

Begitupun ketika beliau menjabat menjadi Menteri Agama, beliau senantiasa 

tetap melestarikan nilai Islam dengan baik. (Saputra et al., 2023) Dialog 

Antaragama: K.H. Saifuddin Zuhri mengajarkan toleransi antaragama. Bila 

diterapkan dalam politik, beliau menujukan agar nantinya setelah Islam tetap 

dilestarikan dalam lingkup publik, akan terciptanya keharmonisan, hormat, 

empati diantara individu dari berbagai agama yang telah ada. (Saputra et al., 

2023) 

Penerjemahan dan penerbitan Al Qur`an dan kitab lainnya 

Pada akhir tahun 1962, sebuah lembaga penerjemahan Al-Quran 

dibentuk dengan ketua Profesor Sunaryo. Tim ini terdiri dari para ahli, termasuk 

Hasbi As-Siddiqey, Toha Yahya Omar, Bustami A. Gani, Mukhtar Yahya, H.A. 

Musaddad, H.A. Mukti Ali, K.H. Ali Ma'shum, dan Asrul Sani. Tujuan utama 

tim ini adalah menciptakan terjemahan Quran yang berkualitas. Program ini 

bertujuan untuk membuat isyu Quran dapat dibaca dan dipahami oleh semua 

lapisan masyarakat. Antara tahun 1963 sampai 1965, lembaga ini berhasil 

menyelesaikan tugasnya dengan baik, yaitu menerjemahkan Quran sebanyak 30 

juz. Namun, karena dana yang terbatas, penerbitannya harus dilakukan secara 

bertahap dalam tiga gelombang, masing-masing sepuluh juzu. Jilid I dari 



 

503 
 

terjemahan besar ini pertama kali diterbitkan pada 28 Maret 1966. Pada saat itu, 

tekanan ekonomi semakin parah, sehingga Menteri Agama Saifuddin Zuhri 

bekerja sama dengan Menteri Perdagangan dan Keuangan untuk mengatasi 

kesulitan mendapatkan buku impor. Lewat kerjasama ini, Menteri Agama dapat 

membagikan buku-buku yang sangat diperlukan, terutama bagi kalangan 

pesantren. Di tahun yang sama, 1964, Yayasan Pembangunan Islam (YPI) 

didirikan dengan tujuan menggunakan kemampuan umat Islam untuk 

memberikan kontribusi pada bidang dakwah dan pendidikan, terutama dalam 

proses penerbitan Quran dan kitab-kitab lain yang sangat diperlukan oleh 

pesantren dan madrasah. (Faridah & Hakim, 2020) 

 
KESIMPULAN 

Pemikiran sosial K.H. Saifuddin Zuhri menunjukkan komitmennya terhadap 

pendidikan dan keadilan sosial sebagai pilar utama dalam membangun masyarakat yang 

beradab. Beliau menekankan bahwa pendidikan harus mencakup pengembangan 

karakter dan moral, bukan hanya aspek akademis. Dengan pendekatan yang inklusif, 

K.H. Saifuddin Zuhri mendorong partisipasi masyarakat dalam proses pendidikan, di 

mana orang tua dan komunitas memiliki peran penting. Melalui konsep pendidikan yang 

holistik, beliau berusaha mengatasi tantangan sosial dan memberikan bekal yang kuat 

bagi generasi muda untuk menghadapi dinamika kehidupan yang kompleks. 

Dalam aspek politik, K.H. Saifuddin Zuhri mengedepankan nasionalisme Islam 

yang harmonis dengan semangat kebangsaan. Beliau berpendapat bahwa agama harus 

menjadi faktor pengikat dalam membangun solidaritas nasional, di mana nilai-nilai Islam 

dapat berkontribusi pada kesejahteraan masyarakat. Dukungan beliau terhadap sistem 

demokrasi terpimpin dan partisipasi umat Islam dalam politik menunjukkan bahwa 

beliau percaya pada pentingnya kolaborasi antara nilai-nilai agama dan kepentingan 

nasional. Pemikiran politiknya menekankan pentingnya keadilan, toleransi, dan dialog 

antar umat beragama, yang tetap relevan dalam konteks Indonesia yang majemuk saat 

ini. 

 

 

 

 

 



 

 

 

  504 

DAFTAR PUSTAKA  

Adlini, M. N., Dinda, A. H., Yulinda, S., Chotimah, O., & Merliyana, S. J. (2022). Metode 
Penelitian Kualitatif Studi Pustaka. Edumaspul: Jurnal Pendidikan, 6(1), 974–980. 
https://doi.org/10.33487/edumaspul.v6i1.3394 

Bathoro, A. (2018). Redupnya Peran Politik Islam Di Masa Demokrasi Terpimpin (Studi Kasus 
Pembubaran Masyumi Oleh Presiden Soekarno). Jurnal Ilmu Pemerintahan, 2(02), 29–41. 

Djamaluddin. (2008). Pendidikan dalam Perspektif KH. Saifuddin Zuhri. TADRIS: Jurnal 
Pendidikan Islam: Jurnal Pendidikan Islam, 3(2). 
http://ejournal.iainmadura.ac.id/index.php/tadris/article/view/233 

Fadli, M. R. (2020). Pergumulan Partai Politik Islam Pada Masa Demokrasi Terpimpin: Masyumi 
Tumbang, NU Melenggang, PSII Bimbang. JUSPI (Jurnal Sejarah Peradaban Islam), 4(1), 34. 
https://doi.org/10.30829/juspi.v4i1.7927 

Faridah, E., & Hakim, A. (2020). Peran K.H. Saifuddin Zuhri Sebagai Menteri Agama Pada 
Masa Orde Lama (1962 – 1967). Historia Madania: Jurnal Ilmu Sejarah, 4(2), 303–312. 
https://doi.org/10.15575/hm.v4i2.9214 

Hawari, R., & Sukardi, I. (2022). Konsep Pendidikan Anak Dalam Keluarga Perspektif Kh. 
Saifuddin Zuhri. Jurnal Education and Development, 11(1), 113–120. 
https://doi.org/10.37081/ed.v11i1.4282 

Hidayat, A. A., Nurjaman, A., Ahmad, J., Witro, D., & Alghani, R. (2022). Nahdlatul Ulama in 
Facing the Guided Democracy 1959-1965: an Overview of Social and Political Factors. 
Jurnal Lektur Keagamaan, 20(2), 567–598. https://doi.org/10.31291/jlka.v20i2.1069 

Hidayat, F. (2023). Biografi Intelektual dan Kiprah Kiai Haji Saifuddin Zuhri dalam Pengembangan 
Perguruan Tinggi Agama Islam 1962-1967 Intellectual Biography and Progress of Kiai Haji Saifuddin 
Zuhri in the Development of Islamic Higher Education 1962-1967. 1(1), 71–79. 

Junaedi, E. (2019). Inilah Moderasi Beragama Perspektif Kemenag. Harmoni, 18(2), 182–186. 
https://doi.org/10.32488/harmoni.v18i2.414 

Mu’ti, A. (2019). Toleransi Yang Otentik. 
Noviati, W., & Belajar, H. (2022). Jurnal Kependidikan Jurnal Kependidikan. Jurnal Kependidikan, 

7(2), 19–27. 
Putri, F. A., Bramasta, D., & Hawanti, S. (2020). Studi literatur tentang peningkatan kemampuan 

berpikir kritis siswa dalam pembelajaran menggunakan model pembelajaran the power of 
two di SD. Jurnal Educatio FKIP UNMA, 6(2), 605–610. 

Saputra, D. A., Azizah, N., & Syarwi, P. (2023). K.H Saifuddin Zuhri, Dinamika Islam Moderat, 

dan Demokrasi Terpimpin. Communitarian : Jurnal Prodi Ilmu Politik, 5(1), 805–819. 
Sartika, D. (2021). Islam Moderat antara Konsep dan Praksis di Indonesia. Tsamratul Fikri | 

Jurnal Studi Islam, 14(2), 183. https://doi.org/10.36667/tf.v14i2.532 
Sigit Nugroho, Rina Harun, & Septyanun Nurjanah. (2022). Buku Menggugah Nasionalisme 

Generasi Milineal (Lakeisha). 
Suryanti, Y. (2020). Kebijakan Pendidikan Agama Islam Pada Era Demokrasi Liberal Dan 

Demokrasi Terpimpin. Misbahul Ulum (Jurnal Institusi), 3(1), 37–51. 
http://jurnal.stitmugu.ac.id/index.php/misbahul/article/view/20%0Ahttp://jurnal.stit
mugu.ac.id/index.php/misbahul/article/download/20/15 

Wahyudi, W. E. (2015). Internalisasi Nasionalisme Melalui Pendidikan Islam : Analisa Pemikiran 
Kh Saifuddin Zuhri. Akademika, 9(1), 119–136. 
https://doi.org/10.30736/akademika.v9i1.78 

Zuhri, A. M. (2022). Islam Moderat : Konsep dan Aktualisasinya dalam Dinamika Gerakan 
Islam di Indonesia. In Sustainability (Switzerland) (Vol. 11, Issue 1). Academian Publication. 

Zuhri, K. H. S. (2021). Kepemimpinan dakwah k.h. saifuddin zuhri. 
Zuhri, S., Ghozali, I., Imawan, M. R., & Surabaya, U. M. (2024). Komunikasi interpersonal antara 



 

505 
 

orang tua dan anak dalam pendidikan menurut perspektif islam. 2(20), 113–131. 
 


