e-ISSN: 2809-3712

BOOK REVIEW
Judul : Intellectuals In The Modern Islamic World:
ODER Transmission, Transformation, Communication
W | Edited by : Stephane A. Dudoignon, Komatsu Hisao, and
i Kosugi Yasushi
Penerbit : Taylor & Francis Group

Jumlah Halaman : 375 Halaman
Tahun Terbit : 2006
ISBN : 0—415-36835-9

INTELEKTUAL DALAM DUNIA ISLAM MODERN:

TRANSMISI, TRANSFORMASI, KOMUNIKASI
Bulgis', Yusuf Hanafi?

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang'
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang®

E-mail: bulqis02@gmail.com, yusuf.hanafi.fs@um.ac.id

Abstark: This article is a review of the book titled "Intellectuals In The Modern Islamic
World: Transmission, Transformation, Communication", edited by Stephane A. Dudoignon,
Komatsu Hisao, and Kosugi Yasushi. The book presents an in-depth exploration of the
history and typology of intellectuals in the Islamic world during the modern and
contemporary periods, from the late 19th century to the present day. The book consists
of two main parts. The first part focuses on the journal a/-Manar, which was published
between 1898 and 1935 and read by a diverse audience across the Islamic world. It
inspired the imagination and arguments of local intellectuals in the first half of the
twentieth century. The second part focuses on the formation, transmission, and
transformation of learning and authority, from the Middle East to Central and South
Asia, throughout the twentieth century. Thus, the book makes a significant contribution
to the understanding of the dynamics of Islamic thought and the role of intellectuals in
responding to the challenges of modernity.

Keywords: Intellectuals, Modern Islamic World, Transmission, Transformation,
Communication.

Abstrak: Tulisan ini merupakan hasil telaah buku yang betrjudul "Intellectuals In The
Modern  Islamic World:  Transmission, Transformation, Communication" yang diedit oleh
Stephane A. Dudoignon, Komatsu Hisao, dan Kosugi Yasushi. Buku ini menyajikan
secara mendalam tentang sejarah dan tipologi intelektual dalam dunia Islam pada
periode modern dan kontemporer dari akhir abad ke-19 hingga saat ini. Buku ini terdiri
dari dua bagian utama. Bagian pertama dari buku ini berkonsentrasi pada sebuah jurnal

112


mailto:bulqis02@gmail.com
mailto:yusuf.hanafi.fs@um.ac.id

al-Manar yang diterbitkan antara tahun 1898 dan 1935, dan dibaca oleh beragam audiens
di seluruh dunia Islam, yang menginspirasi imajinasi dan argumen para intelektual lokal
pada paruh pertama abad kedua puluh. Bagian kedua berfokus pada pembentukan,
transmisi, dan transformasi pembelajaran dan otoritas, dari Timur Tengah ke Asia
Tengah dan Selatan, sepanjang abad kedua puluh. Sehingga, buku ini memberikan
kontribusi penting bagi pemahaman tentang dinamika pemikiran Islam dan peran
intelektual dalam merespons tantangan modernitas.

Kata Kunci: Intelektual, Dunia Islam Modern, Transmisi, Transformasi, Komunikasi

PENDAHULUAN

Dalam beberapa dekade terakhir, perhatian terhadap dinamika dunia Islam telah
mengalami peningkatan yang signifikan, terutama setelah peristiwa 9/11. Perubahan sosial,
politik, dan intelektual di negara-negara mayoritas Muslim serta komunitas Muslim di
minoritas global telah memicu penelitian mendalam mengenai peran Islam dalam dunia
modern. Buku "Intellectnals in the Modern Isiamic World: Transmission, Transformation,
Communication" yang diedit oleh Stephane A. Dudoignon, Komatsu Hisao, dan Kosugi
Yasushi, hadir sebagai kontribusi penting dalam memahami evolusi pemikiran Islam di
abad ke-20 hingga saat ini. Berakar pada proyek Isiamic Area Studies yang didanai oleh
Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Olahraga, Sains, dan Teknologi (MEXT) Jepang',
buku ini menyajikan analisis lintas disiplin mengenai kebangkitan intelektual dan sosial di
dunia Islam, menyoroti bagaimana pemikiran Islam telah mengalami transformasi
signifikan dalam menghadapi tantangan modernitas, kolonialisme, dan globalisasi.

Pendekatan multidisiplin yang diterapkan dalam buku ini mencakup berbagai studi
kasus dari Timur Tengah hingga Asia Selatan dan Asia Tenggara, memberikan pemahaman
komparatif tentang bagaimana gagasan-gagasan Islam menyebar dan berkembang di
berbagai wilayah. Dengan fokus yang kuat pada transisi pemikiran, komunikasi lintas
budaya, serta pengaruh global, buku ini memberikan wawasan tentang peran yang
dimainkan intelektual Muslim dalam membentuk kebangkitan Islam dan dampaknya
terhadap dunia modern.

Dengan menyediakan beragam studi kasus oleh para penulis internasional yang
berasal dari latar belakang akademis yang berbeda-beda, menjadikan buku ini sebagai
bacaan penting dengan cakupan disiplin yang sangat bervariasi. Intelektual dalam Dunia
Islam Modern memenubhi standar akademis tertinggi dengan semangat visi komparatif dan
keterbukaan terhadap dinamika masyarakat kontemporer dunia Islam.

1 Stephane A. Dudoignon, Komatsu Hisao, and Kosugi Yasushi, Intellectuals In The Modern Islamic World
Transmission, Transformation, Communication, ed. Stephane A. Dudoignon, Komatsu Hisao, and Kosugi Yasushi
(New York: Taylor & Francis Group, 2006), https://doi.org/0-415-36835-9.

113



IDENTITAS BUKU DAN PENGARANG

Buku ini berjudul " Intellectuals in the Modern Islamic World: Transmission, Transformation,

Communication" yang diedit oleh Stephane A. Dudoignon, Komatsu Hisao, dan Kosugi
Yasushi. Diterbitkan oleh Taylor & Francis Group, LLondon dan New York, tahun 2006.
Buku ini memiliki jumlah halaman xvii + 375 termasuk kata pengantar, riwayat pengarang

dan daftar pustaka. Buku ini ditulis oleh pengarang yang berbeda-beda di setiap bab nya,

yang berjumlah 14 pengarang yaitu:

1.

Raja Adal adalah kandidat PhD di Departemen Sejarah Universitas Harvard, Ia telah
menerbitkan Indeks La Nation Arabe (2002) dan “Pendekatan Metodologis untuk
Studi Shakib Arslan: Pemikiran Islam dan Dunia Arab pada Periode Antarperang” di
Asian and African Area Studies 1 (dalam bahasa Jepang, 2001).

Francoise Aubin adalah direktur penelitian emeritus di Pusat Penelitian Ilmiah Nasional
(Paris). Ia meraih gelar PhD dari Universitas Paris (Fakultas Hukum) pada tahun 1964.
Ia adalah editor Etudes Orientales, 19-20 (2003), dan penulis “Beberapa Karakteristik
Legislatif Pidana di Kalangan Mongol (abad ke-13 hingga ke-21)” dalam W. Johnson
dan I. F. Popova, eds, Central Asian Law: An Historical Overview (2004) serta entri di
The Encyclopaedia of Islam: “Tasawwuf [dalam Islam Tiongkok]” di vol. VIII (1999),
“Wali [dalam Islam Tiongkok]” di vol. XI (2002), dan “Khatt” di Supplement 7—8
(2004).

. Azyumardi Azra adalah rektor Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah di Jakarta.

Ia meraih gelar PhD dari Departemen Sejarah, Universitas Columbia pada tahun 1992.
Ia menerbitkan The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia (2004) dan
Shari'ah and Politics in Indonesia (editor, 2003).

David D. Commins adalah direktur eksekutif The Clarke Center, Dickinson College. Ia
meraih gelar PhD dari Universitas Michigan (1985) dengan fokus pada Gerakan Salafi
Suriah pada era Utsmaniyah akhir. Publikasi terbarunya adalah Historical Dictionary of
Syria (edisi ke-2, 2004) dan “Tradisional Anti-Wahhabi Hanbalisme di Arabia Abad ke-
19” dalam Y. Weisman, ed., Ottoman Reform and Islamic Regeneration: Studies in
Honor of Butrus Abu-Manneh (2005).

. Stephane A. Dudoignon adalah peneliti di Pusat Penelitian Ilmiah Nasional (Paris). Ia

meraih gelar PhD dari Universitas Paris III (Sorbonne-Nouvelle) pada tahun 1996.
Salah satu tulisannya ialah “Pertarungan Fraksi di Kalangan Ulama Bukhara selama
Periode Kolonial, Revolusi, dan Awal Soviet (1868—1929): Sebuah Paradigma untuk
Penulisan Sejarah?” dalam T. Sato, ed., Muslim Societies. Historical and Comparative
Aspects (2004).

. Dale F. Fickelman adalah Profesor Antropologi dan Hubungan Manusia Ralph dan

Richard Lazarus di Dartmouth College. Ia meraih gelar PhD dari Universitas Chicago
pada tahun 1971. Penelitiannya meliputi intelektual agama dan media baru di
masyarakat mayoritas Muslim, dan ia juga menerbitkan The Middle East and Central
Asia: An Anthropological Approach (edisi ke-4, 2001).

114



10.

11.

12.

13.

14.

. Mahmoud Haddad adalah ketua Departemen Sejarah, Universitas Balamand di

Lebanon. Ia meraih gelar PhD dari Universitas Columbia pada tahun 1989. Salah satu
hasil penelitiannya dipublikasikan sebagai “Sejarah Singkat Lebanon, Suriah, dan Irak
pada Abad ke-20” dalam Volume VIII dari The History of the Scientific and Cultural
Development of Humanity (2004).

. Kasuya Gen adalah dosen di Universitas Nihon, Tokyo. Ia telah menerbitkan artikel

salah satunya seperti “Kebijakan Pan-Islamis para Nasionalis Turki pada Periode
Perang Kemerdekaan” dalam Studies in Humanities and Social Sciences (dalam bahasa

Jepang, 1999).

. Komatsu Hisao adalah profesor di Sekolah Pascasarjana Humaniora dan Sosiologi,

Universitas Tokyo. Ia adalah penulis “Pemberontakan Andijan Dikenang Kembali”

dalam T. Sato, ed., Muslim Societies: Historical and Comparative Aspects (2003).
Kosugi Yasushi adalah profesor di Sekolah Pascasarjana Studi Area Asia dan Afrika,
Universitas Kyoto. Ia meraih gelar LL.D. mengenai sistem politik, hukum, dan Islam
di Timur engah kontemporer dari Universitas Kyoto (1999). Ia adalah penulis The
Islamic World (dalam bahasa Jepang, 1998), Muhammad: Visiting the Sources of
Islam (dalam bahasa Jepang, 2002), dan The Study of the Islamic World (dalam bahasa
Jepang, 20006).
Matsumoto Masumi adalah profesor di Keiwa College, Niigata. Ia meraih gelar PhD
dari Universitas Niigata pada tahun 1997 di bidang sejarah Tiongkok modern. Salah
satu tulisan yang ia terbitkan adalah “Identitas dan Pemikiran Sino-Muslim selama
Perang Anti-Jepang Dampak Timur Tengah terhadap Kebangkitan dan Reformasi
Islam di Tiongkok™ dalam Annual Report of JAMES 18/2 (2003).
Nejima Susumu adalah profesor asosiasi di Fakultas Studi Pembangunan Regional,
Universitas Toyo. Ia meraih gelar PhD dari Graduate University for Advanced Studies
(1999). Ia menerbitkan sebagai co-editor Contemporary Pakistan: Ethnicity, Nation
and State (dalam bahasa Jepang, 2004), dan artikel “Minuman di Pakistan dan
Filantropi Islam: Rooh Afza dari Hamdard” dalam M. Takada, Y. Kurita, dan CDI,
eds, Cultural Anthropology of Refreshments (dalam bahasa Jepang, 2004).
Alexandre Popovic adalah peneliti senior emeritus di Pusat Penelitian Ilmiah Nasional
di Prancis. Di antara publikasinya adalah “A propos de la magie chez les musulmans
des Balkans” dalam V. Bouillier dan C. Servan-Schreiber, eds, De I'Arabie 2
'Himalaya. Chemins croisés. En hommage a Marc Gaborieau (2004).
Stefan Reichmuth adalah profesor di Fakultas Filologi di Universitas Ruhr Bochum.
Publikasinya meliputi “Murtada al-Zabidi (1732-1791) dan Orang Afrika: Diskursus
Islam dan Jaringan Ilmiah di Akhir Abad ke-18” dalam S. S. Reese, ed., The
Transmission of Learning in Islamic Africa (2004).

115



IKHTISAR/RINGKASAN ISI BUKU

Buku ini dimulai dengan pengantar yang memaparkan bahwa penelitian ini
menyoroti kebangkitan Islam sebagai fenomena yang kompleks, mencerminkan
perubahan signifikan dalam pemikiran dan tradisi Islam selama abad kedua puluh. Melalui
serangkaian konferensi, para intelektual berusaha memahami respons masyarakat Muslim
terhadap tantangan modernitas dan dominasi asing, serta merumuskan peran dunia Islam
di abad dua puluh satu. Hasil penelitian ini diharapkan dapat memperkaya pemahaman
tentang dinamika pemikiran Islam dan mendorong penelitian lebih lanjut.

Selanjutnya, penulis memberikan gambaran umum mengenai pembahasan di setiap
bab dan memberikan kerangka yang jelas tentang bagaimana isu-isu penting akan
dieksplorasi dan dibahas secara mendalam. Hal tersebut mencakup topik-topik seperti
interaksi antara tradisi dan modernitas, pengaruh politik global terhadap pemikiran Islam,
serta upaya reformasi dalam konteks sosiokultural dunia Islam.

Pada Bab 1 Bagian I yang berjudul “Al-Manar Revisited: "Mercusuar" Kebangkitan
Islam”, Kosugi Yasushi menunjukkan bagaimana kebangkitan Islam pada abad kedua
puluh telah memicu banyak refleksi di kalangan pelajar di dunia Islam mengenai peran dan
fungsi Islam di dunia kontemporer. Al-Manar muncul sebagai respons terhadap tantangan
yang dihadapi oleh masyarakat Islam akibat modernisasi dan kolonialisasi yang berfungsi
sebagai platform utama untuk menyebarkan ide-ide reformis dan menjadi "mercusuar”
bagi umat Islam dalam menghadapi perubahan zaman. Jurnal ini berisi banyak informasi
tentang dunia Islam selama periode penerbitannya (1898-1935) yang didirikan oleh
Muhammad Rashid Rida. Jurnal ini mempromosikan pentingnya ijtihad (penalaran
independen), persatuan umat Islam, dan harmonisasi antara wahyu dan akal, menekankan
bahwa untuk menghadapi tantangan modern, umat Islam perlu kembali kepada inti ajaran
Islam. Al-Manar memiliki dampak luas, tidak hanya di dunia Arab tetapi juga di Asia
Tenggara, dengan ide-ide yang terus bergaung dalam gerakan-gerakan Islam modern
seperti Ikhwanul Muslimin di Mesir, menunjukkan relevansi dan pengaruhnya yang
berkelanjutan. Meskipun berusaha mengintegrasikan nilai-nilai Islam dengan modernitas,
al-Manar menghadapi skeptisisme dan tantangan dari kalangan konservatif, mencerminkan
kompleksitas dalam upaya reformasi Islam. Secara keseluruhan, al-Manar memainkan
peran krusial dalam membentuk pemikiran Islam modern dan memberikan kontribusi
signifikan terhadap gerakan reformasi, dengan warisan yang tetap relevan dalam diskusi
tentang Islam dan modernitas hingga saat ini.

Pada Bab 2 yang berjudul "Al-Manar dan Agama Populer di Sutiah, 1898-1920"
oleh David D. Commins memberikan analisis mendalam tentang peran dan pengaruh
jurnal al-Manar dalam konteks reformasi agama di Suriah selama periode tersebut. Penulis
menguraikan latar belakang sejarah di mana al-Manar muncul, termasuk situasi politik di
bawah Sultan Abdilhamid II, serta bagaimana al-Manar berusaha untuk mereformasi
pemikiran Islam dan menantang praktik-praktik Sufisme yang dianggap menyimpang dari
ajaran Islam yang murni. Bab ini juga menyoroti perdebatan yang terjadi di kalangan

116



intelektual Muslim mengenai isu-isu seperti Sufisme, otoritas agama, dan peran
pendidikan, di mana al-Manar berfungsi sebagai platform untuk diskusi ini, meskipun
pengaruhnya terbatas pada kalangan terpelajar. Commins mencatat adanya variasi dalam
pandangan di antara para reformis mengenai Sufisme dan praktik keagamaan lainnya,
dengan beberapa penulis, seperti Qasimi, menunjukkan pendekatan yang lebih moderat
untuk menjembatani perbedaan di antara Sunni dan Syiah. Secara keseluruhan, bab ini
memberikan wawasan berharga tentang interaksi antara modernisme dan tradisionalisme
dalam Islam, serta tantangan yang dihadapi oleh gerakan reformasi di dunia Muslim, yang
sangat relevan untuk memahami konteks sejarah dan sosial yang membentuk pemikiran
Islam kontemporer.

Pada Bab 3 yang berjudul “Para Manarist dan Modernisme: Suatu Upaya
Menggabungkan Masyarakat dan Agama”, Mahmoud Haddad membahas pemikiran
Rashid Rida dan pengaruhnya terhadap modernisme dalam konteks Islam, terutama
melalui publikasi al-Manar. Rida mencatat tantangan yang dihadapi oleh pemikir reformis
yang berusaha mengubah pandangan konservatif di kalangan umat Islam, meskipun
mercka menghadapi perlawanan yang kuat. Haddad juga menyoroti kritik Rida terhadap
ketidakmampuan masyarakat Arab untuk memisahkan urusan duniawi dari agama, yang
mengakibatkan stagnasi dalam kemajuan politik dan sosial. Ia menekankan pentingnya
pendidikan dan pembaruan, serta mengakui kontribusi Eropa dalam membawa pendidikan
ke Timur, meskipun ia juga mengingatkan bahwa umat Islam harus beradaptasi dan tidak
terjebak dalam imitasi. Rida berargumen bahwa untuk mencapai kemajuan, umat Islam
petlu belajar dari negara-negara non-agama yang telah berhasil, seperti Jepang, yang
mampu bertransformasi dan bersaing dengan negara-negara Barat dalam waktu singkat.

Pada Bab 4 yang berjudul "Pengaruh Al-Manar terhadap Islamisme di Turki: Kasus
Mehmed Akif", Kasuya Gen membahas periode penting dalam sejarah Kekaisaran
Ottoman antara tahun 1908 dan 1918, yang ditandai dengan munculnya modernisme Islam
dan gerakan reformasi. Setelah revolusi 1908, iklim intelektual di Ottoman mengalami
perubahan signifikan, di mana pemikiran-pemikiran dari tokoh-tokoh Salafi, termasuk
Muhammad Abduh dan al-Manar, mulai mempengaruhi pemikiran Islam di Turki. Al-
Manar, sebagai majalah yang dipimpin oleh Rashid Rida, memainkan peran kunci dalam
menyebarkan ide-ide reformis yang mendorong pembaruan dan revitalisasi Islam. Dalam
konteks ini, Mehmed Akif Ersoy muncul sebagai salah satu tokoh penting yang terlibat
dalam diskusi ini, berkontribusi melalui terjemahan dan tulisan-tulisannya yang
mencerminkan semangat reformasi dan modernisasi dalam masyarakat Ottoman.

Pada Bab 5 yang berjudul “Gema Al-Manar di Kalangan Muslim Kekaisaran Rusia:
Sebuah Catatan Penelitian Awal tentang Riza al-Din b. Fakhr al-Din dan Mura (1908—
1918)”, Stephane A. Dudoignon membahas dinamika komunitas Muslim di Rusia pada
akhir abad ke-19 dan awal abad ke-20, menyoroti proses re-Islamisasi yang terjadi di tengah
tantangan dari dominasi Kristen dan migrasi. Reformasi pendidikan Islam menjadi fokus

117



utama, terinspirasi oleh gerakan reformis di al-Azhar, dengan penekanan pada pengayaan
kurikulum yang mencakup mata pelajaran modern dan sekuler, serta penetapan standar
akademik yang lebih tinggi. Pengaruh al-Manar dan pemikiran tokoh reformis seperti
Muhammad ‘Abduh memainkan peran penting dalam membentuk pemahaman baru
tentang Islam dan fungsinya dalam masyarakat. Keterlibatan ulama terdidik dari Bukhara
dan dukungan dari kelas borjuis Muslim yang baru muncul turut memperkuat gerakan

reformasi ini.

Pada Bab 6 yang berjudul “Rasionalisasi Patriotisme di Kalangan Muslim Tiongkok:
Dampak Timur Tengah terhadap Jurnal Yuehua”, Matsumoto Masumi membahas peran
penting komunitas Muslim Hui di China dalam konteks reformasi Islam dan nasionalisme
pada abad ke-20. Melalui pendidikan di al-Azhar dan pengaruh pemikir Islam seperti
Muhammad Abduh dan Rashid Rida, para reformis Hui berusaha membawa interpretasi
Islam yang lebih modern dan relevan dengan kondisi lokal, yang tercermin dalam publikasi
jurnal seperti Yuehua. Jurnal ini berfungsi sebagai platform untuk menyebarkan
pengetahuan Islam, memperkenalkan isu-isu global, dan meningkatkan kesadaran akan
identitas nasional di kalangan Hui. Selain itu, komunitas ini menghadapi tantangan sosial
dan ekonomi, yang mendorong mereka untuk mengadvokasi pendidikan dan pemahaman
yang lebih baik tentang ajaran Islam sebagai respons terhadap ketidakadilan dan
imperialisme.

Pada Bab 7 yang berjudul “Transmisi Reformisme Al-Manar ke Dunia Melayu-
Indonesia: Kasus Al-Imam dan Al-Munir”, Azyumardi Azra memberikan analisis
mendalam tentang penyebaran reformisme Islam modern di dunia Melayu-Indonesia,
dengan fokus pada peran penting jurnal-jurnal seperti al-Manar, al-Imam, dan al-Munir.
Media cetak, khususnya jurnal, diidentifikasi sebagai sarana utama dalam mentransmisikan
ide-ide reformis dari Timur Tengah ke dunia Melayu-Indonesia, di mana al-Manar, yang
dipimpin oleh Muhammad Rashid Rida, menjadi contoh utama yang tidak hanya
menyebarkan pemikiran reformis tetapi juga menginspirasi penerbitan jurnal-jurnal lokal.
Konteks sosial dan budaya di mana reformisme Islam berkembang juga dibahas,
menunjukkan bahwa meskipun ada pengaruh dari jurnal-jurnal reformis, tradisi Islam yang
lebih konservatif masih mendominasi, terutama di Semenanjung Melayu, yang
menghambat penetrasi ide-ide reformis. Jurnal al-Munir, yang didirikan oleh Haji Abdullah
Ahmad, mencerminkan semangat reformasi dengan mengajak umat Islam untuk berpikir
kritis tentang praktik keagamaan yang dianggap tabu, seperti penggunaan dasi dan foto.
Secara keseluruhan, bab ini memberikan wawasan berharga tentang dinamika pemikiran
Islam di dunia Melayu-Indonesia dan bagaimana media cetak berperan dalam membentuk
pemahaman serta praktik keagamaan di wilayah tersebut.

Pada Bab 8 Bagian 2 yang berjudul “Pemikiran Konstitusional Arab-Islam pada
1907: ‘Abd al-Karim Murad (d. 1926) dan Rancangan Konstitusinya untuk Maroko”,
Stefan Reichmuth membahas pemikiran konstitusi Arab-Islami pada tahun 1907, dengan

118



fokus pada rancangan konstitusi Abd al-Karim Murad untuk Maroko. Dalam konteks
periode antara tahun 1870 dan Perang Dunia Pertama, yang ditandai oleh dominasi
imperial Eropa, muncul berbagai gerakan konstitusi di seluruh dunia, termasuk di negara-
negara Islam. Murad mengusulkan pembentukan dua kamar parlemen yang mencerminkan
integrasi prinsip-prinsip Islam dengan struktur pemerintahan modern, di mana keputusan
diambil berdasarkan pemahaman terhadap Al-Qur'an, Sunnah, dan kepentingan umum
(maslahat). Selain itu, Murad menyadari tantangan dari intervensi kekuatan asing dan
tekanan domestik, sehingga dia menekankan perlunya reformasi yang sah dan diakui secara
internasional. Pemikiran ini mencerminkan upaya untuk mengadaptasi model
pemerintahan modern yang terinspirasi oleh pengalaman negara-negara lain, seperti Jepang
dan Iran, yang berhasil bertransisi dari monarki absolut ke sistem konstitusional,
menunjukkan bahwa pemikiran konstitusi Arab-Islamik berusaha menggabungkan nilai-
nilai Islam dengan tuntutan modernitas.

Pada Bab 9 yang berjudul “Membangun Islam Transnasional: Jaringan Timur-Barat
Shakib Arslan” Raja Adal memberikan analisis mendalam tentang peran Shakib Arslan
sebagai tokoh intelektual dan aktivis antikolonial selama periode antar perang, menyoroti
pengaruhnya yang luas dalam membentuk kesadaran politik di kalangan masyarakat Arab
dan Muslim. Arslan, yang dikenal sebagai penulis produktif dan penerbit jurnal "L.a Nation
Arabe," menggunakan platform ini untuk mengangkat isu-isu penting seperti petjuangan
Palestina dan menentang kebijakan kolonial, termasuk Berber Dahir di Maroko. Melalui
jaringan internasional yang dibangunnya, Arslan menjalin hubungan dengan tokoh-tokoh
Eropa dan Arab, mencerminkan sikap yang lebih luas di kalangan masyarakat Arab
terhadap tantangan modernitas dan kolonialisme. Ia mendorong solidaritas di antara
negara-negara Arab dan menekankan pentingnya identitas serta kebangkitan Islam dalam
menghadapi tekanan eksternal. Secara keseluruhan, bab ini menggambarkan Arslan
sebagai figur sentral yang menghubungkan tradisi dan modernitas dalam perjuangan
melawan kolonialisme, serta sebagai penggerak utama dalam narasi politik dan budaya di
dunia Islam.

Pada Bab 10 yang berjudul “Intelektual Muslim di Bosnia-Herzegovina pada Abad
Dua Puluh: Kontinuitas dan Perubahan”, Alexandre Popovic memberikan analisis
mendalam tentang keragaman dan kompleksitas intelektual Muslim di Bosnia-
Herzegovina sepanjang abad kedua puluh. Popovic mengidentifikasi dua kelompok utama
intelektual, yaitu religius dan sekuler, yang masing-masing terbagi menjadi subkelompok
dengan fokus yang berbeda, seperti politik dan studi teologis. Selain itu, bab ini menyoroti
pentingnya media lokal dalam membentuk narasi intelektual dan identitas, di mana banyak
intelektual lebih memilih untuk mengidentifikasi diri sebagai "intelektual Bosnia" daripada
berdasarkan identitas religius. Popovic juga mengajak pembaca untuk mengadopsi
pendekatan kritis dalam meneliti sejarah intelektual Muslim, menghindari narasi yang

terlalu sederhana atau biasa. Secara keseluruhan, bab ini menyajikan gambaran yang kaya

119



dan beragam tentang perjalanan intelektual Muslim di wilayah tersebut, serta tantangan
yang mereka hadapi dalam konteks yang lebih luas.

Pada Bab 11 yang berjudul “Dari Pengembangan Sosial ke Pengetahuan Agama:
Transformasi Isma’ilis di Pakistan Utara”, Nejima Susumu mengkaji transformasi
komunitas Isma’ilis di Pakistan Utara selama abad kedua puluh, menyoroti perubahan
signifikan dalam kepemimpinan, pendidikan, dan identitas sosial. Bab ini menyoroti tiga
aspek utama transformasi: kepemimpinan, pendidikan, dan identitas sosial. Perubahan
dalam kepemimpinan sangat menonjol, di mana sistem kepemimpinan tradisional berbasis
pirs beralih ke sistem yang lebih modern dan kolektif. Bab ini juga menggaris bawahi peran
penting Aga Khan Development Network (AKDN) dalam meningkatkan pendidikan dan
literasi di kalangan komunitas Isma’ilis. AKDN juga memfasilitasi partisipasi dalam
pembangunan, meski memperkuat batas identitas dengan non-Isma’ilis. Transformasi ini
memperkuat peran komunitas dalam masyarakat modern.

Pada Bab 12 yang berjudul “Islam di Tengah Nasionalisme: Kasus Intelektual
Muslim di Tiongkok Republik”, Francoise Aubin memberikan tinjauan mendalam tentang
peran intelektual Muslim di Tiongkok dari akhir Dinasti Qing hingga awal era Komunis,
menyoroti upaya mereka dalam memodernisasi pendidikan Islam dan meningkatkan status
sosial komunitas Muslim. Para intelektual ini, yang terpengaruh oleh berbagai aliran
pemikiran dan pergerakan reformasi, mendirikan sekolah-sekolah baru yang mengajarkan
kurikulum yang mencakup tidak hanya studi Qur'an dan bahasa Arab, tetapi juga sastra
klasik Tiongkok, sains, dan pendidikan fisik. Meskipun menghadapi tantangan politik dan
sosial yang signifikan, mereka tetap berpegang pada keyakinan bahwa pendidikan yang
tepat adalah kunci untuk memasuki dunia modern yang lebih baik. Selain itu, bab ini juga
mencatat interaksi antara identitas Muslim dan identitas Tiongkok yang lebih besar, serta
bagaimana sejarah Sino-Islam menantang narasi hegemonik tentang homogenitas budaya
Tiongkok. Secara keseluruhan, bab ini menggambarkan perjalanan kompleks dan beragam
dari komunitas Muslim di Tiongkok dalam konteks perubahan sosial dan politik
yang lebih luas.

Pada Bab 13 yang berjudul “Intelektual Muslim dan Jepang: Seorang Mediator Pan-
Islamis, Abdurreshid Ibrahim”, Komatsu Hisao memberikan analisis mendalam tentang
hubungan antara Jepang dan dunia Islam pada awal abad ke-20, dengan fokus khusus pada
kontribusi Abdurreshid Ibrahim, seorang intelektual Muslim yang berperan penting dalam
memperkenalkan Jepang kepada komunitas Muslim, terutama di kalangan intelektual
Turki. Ibrahim, yang mengamati dampak kolonialisme Barat dan misi Kristen di Asia,
menckankan pentingnya mempertahankan semangat nasional dan identitas budaya Jepang.
Ia melihat Jepang sebagai kekuatan yang mampu melawan imperialisme Barat, terutama
setelah Perang Rusia-Jepang, yang mengubah pandangan Muslim terhadap negara
tersebut. Secara keseluruhan, bab ini menggambarkan usaha Ibrahim dalam membangun
jembatan antara Jepang dan dunia Islam, serta mencerminkan kekhawatiran yang lebih luas

120



tentang identitas dan keberlangsungan budaya di tengah pengaruh Barat
yang semakin kuat.

Pada Bab 14 yang berjudul “Benturan Budaya? Intelektual, Publik Mereka, dan
Islam”, Dale F. Eickelman mengkritik teori modernisasi sebelumnya dengan menganalisis
dinamika signifikan hubungan antara intelektual dan publik di dunia Islam kontemporer,
di mana munculnya intelektual baru yang tidak memiliki pelatihan agama formal
berkontribusi pada terbentuknya rasa publik yang baru berkat pendidikan dan komunikasi
massal. Pemikir seperti Fethullah Gulen dan Muhammad Shahrur sedang menggambar
ulang batas-batas kehidupan publik dan religius, menantang otoritas agama tradisional dan
menciptakan pluralisme intelektual yang dinamis. Karya Said Nursi, khususnya "Risale-i
Nur", mampu menjangkau berbagai kalangan dengan mengintegrasikan iman dan
modernitas, sementara pemikiran modernis Gulen dan Shahrur menunjukkan perlunya
reinterpretasi teks-teks suci dalam konteks sosial dan politik modern, menciptakan ruang
bagi dialog dan debat sipil. Secara keseluruhan, bab ini menyoroti dinamika kompleks
antara tradisi dan modernitas dalam pemikiran Islam, serta kontribusi individu dan
kelompok baru dalam membentuk pemahaman keagamaan yang lebih inklusif dan relevan
dengan konteks saat ini.

ULASAN

Buku ini mengkaji perkembangan intelektual Muslim di dunia Islam modern dari
akhir abad ke-19 hingga abad ke-20. Fokus utama buku ini adalah pada peran para
intelektual dalam transformasi pemikiran dan masyarakat Muslim. Sebagai contoh, buku
ini menyoroti pentingnya jurnal a/-Manar (1898-1935) yang dipelopori oleh Muhammad
Rashid Rida dalam penyebaran gagasan modernis Islam di berbagai negara Muslim. Jurnal
ini berperan sebagai kunci dalam menyebarkan ide-ide reformis yang mendorong
pembaruan dan revitalisasi Islam. Konsep revitalisasi Islam ini dapat dipahami melalui
perspektif Al-Abrasyi, mengutip dalam penelitian yang dilakukan oleh Nurcahyani et al
(2024) Al-Abrasyli menginginkan agar pemahaman agama terus berkembang dan
beradaptasi dengan tantangan zaman modern, sambil tetap berpegang pada prinsip-prinsip
dasar islam yang kokoh”.

Selanjutnya buku ini membahas Transmisi Reformisme Al-Manar ke Dunia
Melayu-Indonesia: Kasus Al-Imam dan Al-Munir, Azyumardi Azra menjelaskan
bagaimana gagasan dari a/-Manar diadopsi di dunia Melayu-Indonesia melalui jurnal lokal
seperti al-Imam dan al-Munir. Kedua jurnal ini menyebarkan ide-ide reformasi Islam di
wilayah Nusantara, dan membawa perubahan dalam cara masyarakat Muslim memandang
agama dan modernitas. Dalam penelitian yang dilakukan oleh Sarwan (2010), Azyumardi

2 Edwy Melinia Rezeky Nurcahyani et al., “Pendidikan Islam Perspektif Muhammad Atiyah Al-Abrasyi
Dalam Kitab At-Tarbiyah Al-Islamiyah Wa Falasifatuha,” Jurnal Ilmn Pendidikan Dan Pembelajaran 06, no. 3
(2024): 8699, https://journalpedia.com/1/index.php/jipp/atticle/download/1963/1980/6098.

121



Azra mengemukakan bahwa Al-Manar memiliki pengaruh yang signifikan terhadap
wacana pembaharuan islam di Nusantara. Pengaruh ini tidak hanya secara langsung
menyebarkan pembaharuan Islam melalui artikel-artikelnya, tetapi juga telah menginspirasi
penerbitan majalah-majalah serupa dengan semangat pembaharuan di Nusantara.
Pengaruh Al-Manar ini dibawa ke Nusantara melalui Syekh Tahir yang punya pengalaman
belajar di Mesir selama kurang lebih dua tahun yaitu pada tahun 1892-1893°.

Buku ini juga mencakup kasus-kasus dari Timur Tengah hingga Asia Tengah dan
Asia Selatan, menawarkan pandangan yang komprehensif tentang dinamika intelektual
Muslim. Seperti karya Nejima Susumu menggambarkan kebangkitan sosial dan agama di
kalangan komunitas Isma’lilis di Pakistan utara, dengan fokus pada peran jaringan Aga
Khan dalam meningkatkan pendidikan dan pembangunan sosial. Mengutip dalam website
bttps:/ [ www.agakhanacademies.org/ general/ aga-khan-development-network Jaringan Aga Khan
atau yang dikenal dengan Aga Khan Development Network (AKDN) adalah sekelompok

lembaga non-denominasi yang bekerja untuk meningkatkan kondisi kehidupan dan
kesempatan bagi masyarakat miskin di seluruh negara berkembang. Berdasarkan etika
dasar belas kasih bagi masyarakat yang rentan, lembaga-lembaga dalam Jaringan tersebut
berfokus pada kesehatan, pendidikan, budaya, pembangunan pedesaan, pembangunan
lembaga, dan promosi pembangunan ekonomi’. Hingga saat ini Jatingan Aga Khan
berperan besar dalam mengembangkan infrastruktur pendidikan, layanan kesehatan, serta
proyek pembangunan ekonomi yang dapat dilihat pada Jome page AKDN
bttps:/ [ the.akdn/ en/ home *.

Kemudian dalam bab terakhir buku ini, Dale F. Eickelman menyoroti pluralisme

intelektual di dunia Islam modern. Ia berargumen bahwa modernitas melalui pendidikan
massal dan perkembangan media, menciptakan ruang publik baru di mana ide-ide agama
dan sekuler dapat berdialog secara terbuka. Pendidikan dan media memungkinkan
masyarakat Muslim mengakses berbagai interpretasi Islam, memperluas cakrawala
intelektual mereka di luar otoritas keagamaan tradisional. Ia juga menekankan bahwa
modernitas memperkaya pemikiran dan memungkinkan pluralisme tanpa memisahkan
masyarakat dari akar tradisi mereka. Hal ini sejalan dengan pemikiran Gus Dur mengenai
hubungan agama dan negara dalam konteks pendidikan multikultural. Gus Dur
berpendapat bahwa pendidikan Islam multikultural harus mampu menumbuhkan sikap
menghargai keberagaman budaya dan agama, tanpa mengurangi keyakinan masing-masing.
Sehingga akan tercipta toleransi, keterbukaan, kebebasan, kewajaran, kejujuran dan
keadilan yang mendorong keberagaman budaya dan agama tanpa mengorbankan
keyakinan yang dianut. Dengan demikian, pendidikan multikultural yang didukung oleh

3 Sarwan, ‘“Pengaruh Al-Manar (1898-1935) Terhadap Al-Imam (1906-1908),” AL-Munir: Jurnal llmiah
Dakwal Dan Komunikasi 2, no. 4 (2010): 3-22,
https://ejournal.uinib.ac.id/jurnal/index.php/almunir/article/download /707 /583.

4 The Aga Khan Academies, “Jaringan Pembangunan Aga Khan,” Aga Khan Foundation, 2020,
https:/ /www.agakhanacademies.org/general/aga-khan-development-network.

5> Aga Khan Development Network, “AKDN,” n.d., https://the.akdn/en/home.

122


https://www.agakhanacademies.org/general/aga-khan-development-network
https://the.akdn/en/home

Gus Dur mengedepankan toleransi dan keterbukaan, selaras dengan pandangan
Eickelman tentang masyarakat Muslim yang semakin terbuka terhadap berbagai
interpretasi Islam di era modernitas®.

Dengan demikian, salah satu keunggulan utama buku ini adalah pendekatan yang
sangat komprehensif dalam membahas pemikiran intelektual Muslim, tidak hanya terbatas
pada dunia Arab, tetapi juga merambah wilayah Asia dan Eropa. Buku ini menawarkan
wawasan yang kaya dengan berbagai studi kasus, seperti pengaruh al-Manar di dunia
Melayu-Indonesia yang dibahas oleh Azyumardi Azra, serta analisis tentang reformasi
Islam di Tiongkok oleh Matsumoto Masumi. Buku ini juga relevan bagi mereka yang
tertarik pada perkembangan Islam kontemporer, khususnya dalam konteks hubungan
antara agama dan politik.

Meskipun buku ini sangat informatif, pembaca merasa bahwa bahasa yang
digunakan dalam buku ini cukup akademis dan sulit diakses oleh pembaca umum. Selain
itu, ruang lingkup pembahasan yang luas terkadang membuat pembahasannya menjadi
terfragmentasi, terutama ketika berpindah dari satu wilayah ke wilayah lain dengan konteks
historis dan budaya yang sangat berbeda.

KESIMPULAN

Secara keseluruhan, buku Intellectuals In The Modern Islamic World: Transmission,
Transformation, Communication memberikan wawasan yang mendalam tentang peran
intelektual Muslim dalam menghadapi tantangan modernitas, dengan studi kasus yang
mencakup Timur Tengah, Asia Tengah, hingga Asia Selatan. Pembaca akan menemukan
bahwa jurnal-jurnal seperti a/-Manar memainkan peran kunci dalam penyebaran pemikiran
reformis Islam, yang mempengaruhi kebangkitan intelektual di berbagai wilayah. Buku ini
juga menyoroti bagaimana pendidikan, media, dan jaringan intelektual telah membentuk
ruang publik baru yang memungkinkan beragam ide, baik sekuler maupun agama, untuk
berinteraksi dan berkompetisi secara terbuka. Dengan pendekatan lintas wilayah, buku ini
menggambarkan pluralisme intelektual di dunia Islam modern, di mana para intelektual
berperan penting dalam menghubungkan tradisi agama dengan tuntutan zaman modern.

Meskipun buku ini menawarkan analisis yang sangat informatif, beberapa pembaca
mungkin merasa kesulitan karena bahasanya yang akademis dan topik yang terfragmentasi
akibat cakupan geografisnya yang luas. Namun, buku ini tetap relevan dan sangat
direkomendasikan bagi pembaca yang memiliki ketertarikan pada sejarah dan
perkembangan pemikiran intelektual Muslim dalam konteks modern. Selain itu, buku ini
juga sangat cocok untuk akademisi, peneliti, dan mahasiswa yang mendalami studi Islam
modern.

¢ Syamsul Huda, Devy Habibi Muhammad, and Ari Susandi, “Konsep Pendidikan Islam Multikultural Dalam
Pandangan KH. Abdurrahman Wahid Dan Nurcholish Madjid Syamsul,” JPDK: Jurnal Pendidikan Dan
Konseling Volume 4 Nomor 2 Tabun 2022 4, no. 2 (2022): 148-50,
https://doi.otg/https://doi.org/10.31004/jpdk.v4i2.3983.

123



DAFTAR PUSTAKA

Academies, The Aga Khan. “Jaringan Pembangunan Aga Khan.” Aga Khan Foundation,
2020. https://www.agakhanacademies.org/general /aga-khan-development-
network.

Aga Khan Development Network. “AKDN,” n.d. https://the.akdn/en/home.

Dudoignon, Stephane A., Komatsu Hisao, and Kosugi Yasushi. Intellectuals In The Modern
Islamic World Transmission, Transformation, Communication. Edited by Stephane A.
Dudoignon, Komatsu Hisao, and Kosugi Yasushi. New York: Taylor & Francis
Group, 20006. https://doi.org/0—415-36835-9.

Huda, Syamsul, Devy Habibi Muhammad, and Ari Susandi. “Konsep Pendidikan Islam
Multikultural Dalam Pandangan KH. Abdurrahman Wahid Dan Nurcholish Madjid
Syamsul.” JPDK: Jurnal Pendidikan Dan Konseling V'olume 4 Nomor 2 Tabun 2022 4, no.
2 (2022): 148-56. https://doi.org/https://doi.org/10.31004 /jpdk.v4i2.3983.

Nurcahyani, Edwy Melinia Rezeky, Pangadilan Rambe, Hakmi Wahyudi, Hakmi Hidayat,
and Sri Wahyuni Hakim. “Pendidikan Islam Perspektif Muhammad Atiyah Al-
Abrasyi Dalam Kitab At-Tarbiyah Al-Islamiyah Wa Falasifatuha.” Jurmal Iinm
Pendidikan Dan Pembelajaran 06, no. 3 (2024): 86-99.
https:/ /journalpedia.com/1/index.php/jipp/article/download/1963/1980/6098.

Sarwan. “Pengaruh Al-Manar (1898-1935) Terhadap Al-Imam (1906-1908).” AL-Munir:
Jurnal  Ilmiah  Dakwah — Dan  Komunikasi 2, no. 4 (2010):  3-22.
https://ejournal.uinib.ac.id/jurnal/index.php/almunir/article/download /707 /583.

124



