
 
    

e-ISSN: 2809-3712  
 

 

 

BOOK REVIEW 

Judul  : Intellectuals In The Modern Islamic World: 

Transmission, Transformation, Communication 

Edited by  : Stephane A. Dudoignon, Komatsu Hisao, and  

 Kosugi Yasushi 

Penerbit  : Taylor & Francis Group 

Jumlah Halaman : 375 Halaman 

Tahun Terbit : 2006 

ISBN  : 0–415–36835–9 

 

 

INTELEKTUAL DALAM DUNIA ISLAM MODERN: 

TRANSMISI, TRANSFORMASI, KOMUNIKASI 

Bulqis1, Yusuf Hanafi2 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang1 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang2 

E-mail: bulqis02@gmail.com, yusuf.hanafi.fs@um.ac.id  

 

Abstark: This article is a review of the book titled "Intellectuals In The Modern Islamic 
World: Transmission, Transformation, Communication", edited by Stephane A. Dudoignon, 
Komatsu Hisao, and Kosugi Yasushi. The book presents an in-depth exploration of the 
history and typology of intellectuals in the Islamic world during the modern and 
contemporary periods, from the late 19th century to the present day. The book consists 
of two main parts. The first part focuses on the journal al-Manar, which was published 
between 1898 and 1935 and read by a diverse audience across the Islamic world. It 
inspired the imagination and arguments of local intellectuals in the first half of the 
twentieth century. The second part focuses on the formation, transmission, and 
transformation of learning and authority, from the Middle East to Central and South 
Asia, throughout the twentieth century. Thus, the book makes a significant contribution 
to the understanding of the dynamics of Islamic thought and the role of intellectuals in 
responding to the challenges of modernity.  
Keywords: Intellectuals, Modern Islamic World, Transmission, Transformation, 
Communication. 
 
Abstrak: Tulisan ini merupakan hasil telaah buku yang berjudul "Intellectuals In The 
Modern Islamic World: Transmission, Transformation, Communication" yang diedit oleh 
Stephane A. Dudoignon, Komatsu Hisao, dan Kosugi Yasushi. Buku ini menyajikan 
secara mendalam tentang sejarah dan tipologi intelektual dalam dunia Islam pada 
periode modern dan kontemporer dari akhir abad ke-19 hingga saat ini. Buku ini terdiri 
dari dua bagian utama. Bagian pertama dari buku ini berkonsentrasi pada sebuah jurnal 

112

mailto:bulqis02@gmail.com
mailto:yusuf.hanafi.fs@um.ac.id


 

 
 

al-Manar yang diterbitkan antara tahun 1898 dan 1935, dan dibaca oleh beragam audiens 
di seluruh dunia Islam, yang menginspirasi imajinasi dan argumen para intelektual lokal 
pada paruh pertama abad kedua puluh. Bagian kedua berfokus pada pembentukan, 
transmisi, dan transformasi pembelajaran dan otoritas, dari Timur Tengah ke Asia 
Tengah dan Selatan, sepanjang abad kedua puluh. Sehingga, buku ini memberikan 
kontribusi penting bagi pemahaman tentang dinamika pemikiran Islam dan peran 
intelektual dalam merespons tantangan modernitas. 
Kata Kunci: Intelektual, Dunia Islam Modern, Transmisi, Transformasi, Komunikasi 
 

 

PENDAHULUAN 

Dalam beberapa dekade terakhir, perhatian terhadap dinamika dunia Islam telah 

mengalami peningkatan yang signifikan, terutama setelah peristiwa 9/11. Perubahan sosial, 

politik, dan intelektual di negara-negara mayoritas Muslim serta komunitas Muslim di 

minoritas global telah memicu penelitian mendalam mengenai peran Islam dalam dunia 

modern. Buku "Intellectuals in the Modern Islamic World: Transmission, Transformation, 

Communication" yang diedit oleh Stephane A. Dudoignon, Komatsu Hisao, dan Kosugi 

Yasushi, hadir sebagai kontribusi penting dalam memahami evolusi pemikiran Islam di 

abad ke-20 hingga saat ini. Berakar pada proyek Islamic Area Studies yang didanai oleh 

Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Olahraga, Sains, dan Teknologi (MEXT) Jepang1, 

buku ini menyajikan analisis lintas disiplin mengenai kebangkitan intelektual dan sosial di 

dunia Islam, menyoroti bagaimana pemikiran Islam telah mengalami transformasi 

signifikan dalam menghadapi tantangan modernitas, kolonialisme, dan globalisasi. 

Pendekatan multidisiplin yang diterapkan dalam buku ini mencakup berbagai studi 

kasus dari Timur Tengah hingga Asia Selatan dan Asia Tenggara, memberikan pemahaman 

komparatif tentang bagaimana gagasan-gagasan Islam menyebar dan berkembang di 

berbagai wilayah. Dengan fokus yang kuat pada transisi pemikiran, komunikasi lintas 

budaya, serta pengaruh global, buku ini memberikan wawasan tentang peran yang 

dimainkan intelektual Muslim dalam membentuk kebangkitan Islam dan dampaknya 

terhadap dunia modern. 

Dengan menyediakan beragam studi kasus oleh para penulis internasional yang 

berasal dari latar belakang akademis yang berbeda-beda, menjadikan buku ini sebagai 

bacaan penting dengan cakupan disiplin yang sangat bervariasi. Intelektual dalam Dunia 

Islam Modern memenuhi standar akademis tertinggi dengan semangat visi komparatif dan 

keterbukaan terhadap dinamika masyarakat kontemporer dunia Islam. 

 

 

 

 
1 Stephane A. Dudoignon, Komatsu Hisao, and Kosugi Yasushi, Intellectuals In The Modern Islamic World 
Transmission, Transformation, Communication, ed. Stephane A. Dudoignon, Komatsu Hisao, and Kosugi Yasushi 
(New York: Taylor & Francis Group, 2006), https://doi.org/0–415–36835–9. 

113



 

 
 

IDENTITAS BUKU DAN PENGARANG 

Buku ini berjudul "Intellectuals in the Modern Islamic World: Transmission, Transformation, 

Communication" yang diedit oleh Stephane A. Dudoignon, Komatsu Hisao, dan Kosugi 

Yasushi. Diterbitkan oleh Taylor & Francis Group, London dan New York, tahun 2006. 

Buku ini memiliki jumlah halaman xvii + 375 termasuk kata pengantar, riwayat pengarang 

dan daftar pustaka. Buku ini ditulis oleh pengarang yang berbeda-beda di setiap bab nya, 

yang berjumlah 14 pengarang yaitu: 

1. Raja Adal adalah kandidat PhD di Departemen Sejarah Universitas Harvard, Ia telah 

menerbitkan Indeks La Nation Arabe (2002) dan “Pendekatan Metodologis untuk 

Studi Shakib Arslan: Pemikiran Islam dan Dunia Arab pada Periode Antarperang” di 

Asian and African Area Studies 1 (dalam bahasa Jepang, 2001). 

2. Francoise Aubin adalah direktur penelitian emeritus di Pusat Penelitian Ilmiah Nasional 

(Paris). Ia meraih gelar PhD dari Universitas Paris (Fakultas Hukum) pada tahun 1964. 

Ia adalah editor Etudes Orientales, 19–20 (2003), dan penulis “Beberapa Karakteristik 

Legislatif Pidana di Kalangan Mongol (abad ke-13 hingga ke-21)” dalam W. Johnson 

dan I. F. Popova, eds, Central Asian Law: An Historical Overview (2004) serta entri di 

The Encyclopaedia of Islam: “Tasawwuf [dalam Islam Tiongkok]” di vol. VIII (1999), 

“Wali [dalam Islam Tiongkok]” di vol. XI (2002), dan “Khatt” di Supplement 7–8 

(2004). 

3. Azyumardi Azra adalah rektor Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah di Jakarta. 

Ia meraih gelar PhD dari Departemen Sejarah, Universitas Columbia pada tahun 1992. 

Ia menerbitkan The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia (2004) dan 

Shari'ah and Politics in Indonesia (editor, 2003). 

4. David D. Commins adalah direktur eksekutif The Clarke Center, Dickinson College. Ia 

meraih gelar PhD dari Universitas Michigan (1985) dengan fokus pada Gerakan Salafi 

Suriah pada era Utsmaniyah akhir. Publikasi terbarunya adalah Historical Dictionary of 

Syria (edisi ke-2, 2004) dan “Tradisional Anti-Wahhabi Hanbalisme di Arabia Abad ke-

19” dalam Y. Weisman, ed., Ottoman Reform and Islamic Regeneration: Studies in 

Honor of Butrus Abu-Manneh (2005). 

5. Stephane A. Dudoignon adalah peneliti di Pusat Penelitian Ilmiah Nasional (Paris). Ia 

meraih gelar PhD dari Universitas Paris III (Sorbonne-Nouvelle) pada tahun 1996. 

Salah satu tulisannya ialah “Pertarungan Fraksi di Kalangan Ulama Bukhara selama 

Periode Kolonial, Revolusi, dan Awal Soviet (1868–1929): Sebuah Paradigma untuk 

Penulisan Sejarah?” dalam T. Sato, ed., Muslim Societies. Historical and Comparative 

Aspects (2004). 

6. Dale F. Eickelman adalah Profesor Antropologi dan Hubungan Manusia Ralph dan 

Richard Lazarus di Dartmouth College. Ia meraih gelar PhD dari Universitas Chicago 

pada tahun 1971. Penelitiannya meliputi intelektual agama dan media baru di 

masyarakat mayoritas Muslim, dan ia juga menerbitkan The Middle East and Central 

Asia: An Anthropological Approach (edisi ke-4, 2001). 

114



 

 
 

7. Mahmoud Haddad adalah ketua Departemen Sejarah, Universitas Balamand di 

Lebanon. Ia meraih gelar PhD dari Universitas Columbia pada tahun 1989. Salah satu 

hasil penelitiannya dipublikasikan sebagai “Sejarah Singkat Lebanon, Suriah, dan Irak 

pada Abad ke-20” dalam Volume VIII dari The History of the Scientific and Cultural 

Development of Humanity (2004). 

8. Kasuya Gen adalah dosen di Universitas Nihon, Tokyo. Ia telah menerbitkan artikel 

salah satunya seperti “Kebijakan Pan-Islamis para Nasionalis Turki pada Periode 

Perang Kemerdekaan” dalam Studies in Humanities and Social Sciences (dalam bahasa 

Jepang, 1999). 

9. Komatsu Hisao adalah profesor di Sekolah Pascasarjana Humaniora dan Sosiologi, 

Universitas Tokyo. Ia adalah penulis “Pemberontakan Andijan Dikenang Kembali” 

dalam T. Sato, ed., Muslim Societies: Historical and Comparative Aspects (2003). 

10. Kosugi Yasushi adalah profesor di Sekolah Pascasarjana Studi Area Asia dan Afrika, 

Universitas Kyoto. Ia meraih gelar LL.D. mengenai sistem politik, hukum, dan Islam 

di Timur engah kontemporer dari Universitas Kyoto (1999). Ia adalah penulis The 

Islamic World (dalam bahasa Jepang, 1998), Muhammad: Visiting the Sources of 

Islam (dalam bahasa Jepang, 2002), dan The Study of the Islamic World (dalam bahasa 

Jepang, 2006). 

11. Matsumoto Masumi adalah profesor di Keiwa College, Niigata. Ia meraih gelar PhD 

dari Universitas Niigata pada tahun 1997 di bidang sejarah Tiongkok modern. Salah 

satu tulisan yang ia terbitkan adalah “Identitas dan Pemikiran Sino-Muslim selama 

Perang Anti-Jepang Dampak Timur Tengah terhadap Kebangkitan dan Reformasi 

Islam di Tiongkok” dalam Annual Report of JAMES 18/2 (2003). 

12. Nejima Susumu adalah profesor asosiasi di Fakultas Studi Pembangunan Regional, 

Universitas Toyo. Ia meraih gelar PhD dari Graduate University for Advanced Studies 

(1999). Ia menerbitkan sebagai co-editor Contemporary Pakistan: Ethnicity, Nation 

and State (dalam bahasa Jepang, 2004), dan artikel “Minuman di Pakistan dan 

Filantropi Islam: Rooh Afza dari Hamdard” dalam M. Takada, Y. Kurita, dan CDI, 

eds, Cultural Anthropology of Refreshments (dalam bahasa Jepang, 2004). 

13. Alexandre Popovic adalah peneliti senior emeritus di Pusat Penelitian Ilmiah Nasional 

di Prancis. Di antara publikasinya adalah “A propos de la magie chez les musulmans 

des Balkans” dalam V. Bouillier dan C. Servan-Schreiber, eds, De l'Arabie à 

l'Himalaya. Chemins croisés. En hommage à Marc Gaborieau (2004). 

14. Stefan Reichmuth adalah profesor di Fakultas Filologi di Universitas Ruhr Bochum. 

Publikasinya meliputi “Murtada al-Zabidi (1732–1791) dan Orang Afrika: Diskursus 

Islam dan Jaringan Ilmiah di Akhir Abad ke-18” dalam S. S. Reese, ed., The 

Transmission of Learning in Islamic Africa (2004). 

 

 

 

115



 

 
 

IKHTISAR/RINGKASAN ISI BUKU 

Buku ini dimulai dengan pengantar yang memaparkan bahwa penelitian ini 

menyoroti kebangkitan Islam sebagai fenomena yang kompleks, mencerminkan 

perubahan signifikan dalam pemikiran dan tradisi Islam selama abad kedua puluh. Melalui 

serangkaian konferensi, para intelektual berusaha memahami respons masyarakat Muslim 

terhadap tantangan modernitas dan dominasi asing, serta merumuskan peran dunia Islam 

di abad dua puluh satu. Hasil penelitian ini diharapkan dapat memperkaya pemahaman 

tentang dinamika pemikiran Islam dan mendorong penelitian lebih lanjut. 

Selanjutnya, penulis memberikan gambaran umum mengenai pembahasan di setiap 

bab dan memberikan kerangka yang jelas tentang bagaimana isu-isu penting akan 

dieksplorasi dan dibahas secara mendalam. Hal tersebut mencakup topik-topik seperti 

interaksi antara tradisi dan modernitas, pengaruh politik global terhadap pemikiran Islam, 

serta upaya reformasi dalam konteks sosiokultural dunia Islam.  

Pada Bab 1 Bagian I yang berjudul “Al-Manar Revisited: "Mercusuar" Kebangkitan 

Islam”, Kosugi Yasushi menunjukkan bagaimana kebangkitan Islam pada abad kedua 

puluh telah memicu banyak refleksi di kalangan pelajar di dunia Islam mengenai peran dan 

fungsi Islam di dunia kontemporer. Al-Manar muncul sebagai respons terhadap tantangan 

yang dihadapi oleh masyarakat Islam akibat modernisasi dan kolonialisasi yang berfungsi 

sebagai platform utama untuk menyebarkan ide-ide reformis dan menjadi "mercusuar" 

bagi umat Islam dalam menghadapi perubahan zaman. Jurnal ini berisi banyak informasi 

tentang dunia Islam selama periode penerbitannya (1898–1935) yang didirikan oleh 

Muhammad Rashid Rida. Jurnal ini mempromosikan pentingnya ijtihad (penalaran 

independen), persatuan umat Islam, dan harmonisasi antara wahyu dan akal, menekankan 

bahwa untuk menghadapi tantangan modern, umat Islam perlu kembali kepada inti ajaran 

Islam. Al-Manar memiliki dampak luas, tidak hanya di dunia Arab tetapi juga di Asia 

Tenggara, dengan ide-ide yang terus bergaung dalam gerakan-gerakan Islam modern 

seperti Ikhwanul Muslimin di Mesir, menunjukkan relevansi dan pengaruhnya yang 

berkelanjutan. Meskipun berusaha mengintegrasikan nilai-nilai Islam dengan modernitas, 

al-Manar menghadapi skeptisisme dan tantangan dari kalangan konservatif, mencerminkan 

kompleksitas dalam upaya reformasi Islam. Secara keseluruhan, al-Manar memainkan 

peran krusial dalam membentuk pemikiran Islam modern dan memberikan kontribusi 

signifikan terhadap gerakan reformasi, dengan warisan yang tetap relevan dalam diskusi 

tentang Islam dan modernitas hingga saat ini. 

Pada Bab 2 yang berjudul "Al-Manar dan Agama Populer di Suriah, 1898–1920" 

oleh David D. Commins memberikan analisis mendalam tentang peran dan pengaruh 

jurnal al-Manar dalam konteks reformasi agama di Suriah selama periode tersebut. Penulis 

menguraikan latar belakang sejarah di mana al-Manar muncul, termasuk situasi politik di 

bawah Sultan Abdülhamid II, serta bagaimana al-Manar berusaha untuk mereformasi 

pemikiran Islam dan menantang praktik-praktik Sufisme yang dianggap menyimpang dari 

ajaran Islam yang murni. Bab ini juga menyoroti perdebatan yang terjadi di kalangan 

116



 

 
 

intelektual Muslim mengenai isu-isu seperti Sufisme, otoritas agama, dan peran 

pendidikan, di mana al-Manar berfungsi sebagai platform untuk diskusi ini, meskipun 

pengaruhnya terbatas pada kalangan terpelajar. Commins mencatat adanya variasi dalam 

pandangan di antara para reformis mengenai Sufisme dan praktik keagamaan lainnya, 

dengan beberapa penulis, seperti Qasimi, menunjukkan pendekatan yang lebih moderat 

untuk menjembatani perbedaan di antara Sunni dan Syiah. Secara keseluruhan, bab ini 

memberikan wawasan berharga tentang interaksi antara modernisme dan tradisionalisme 

dalam Islam, serta tantangan yang dihadapi oleh gerakan reformasi di dunia Muslim, yang 

sangat relevan untuk memahami konteks sejarah dan sosial yang membentuk pemikiran 

Islam kontemporer. 

Pada Bab 3 yang berjudul “Para Manarist dan Modernisme: Suatu Upaya 

Menggabungkan Masyarakat dan Agama”, Mahmoud Haddad membahas pemikiran 

Rashid Rida dan pengaruhnya terhadap modernisme dalam konteks Islam, terutama 

melalui publikasi al-Manar. Rida mencatat tantangan yang dihadapi oleh pemikir reformis 

yang berusaha mengubah pandangan konservatif di kalangan umat Islam, meskipun 

mereka menghadapi perlawanan yang kuat. Haddad juga menyoroti kritik Rida terhadap 

ketidakmampuan masyarakat Arab untuk memisahkan urusan duniawi dari agama, yang 

mengakibatkan stagnasi dalam kemajuan politik dan sosial. Ia menekankan pentingnya 

pendidikan dan pembaruan, serta mengakui kontribusi Eropa dalam membawa pendidikan 

ke Timur, meskipun ia juga mengingatkan bahwa umat Islam harus beradaptasi dan tidak 

terjebak dalam imitasi. Rida berargumen bahwa untuk mencapai kemajuan, umat Islam 

perlu belajar dari negara-negara non-agama yang telah berhasil, seperti Jepang, yang 

mampu bertransformasi dan bersaing dengan negara-negara Barat dalam waktu singkat. 

Pada Bab 4 yang berjudul "Pengaruh Al-Manar terhadap Islamisme di Turki: Kasus 

Mehmed Âkif", Kasuya Gen membahas periode penting dalam sejarah Kekaisaran 

Ottoman antara tahun 1908 dan 1918, yang ditandai dengan munculnya modernisme Islam 

dan gerakan reformasi. Setelah revolusi 1908, iklim intelektual di Ottoman mengalami 

perubahan signifikan, di mana pemikiran-pemikiran dari tokoh-tokoh Salafi, termasuk 

Muhammad Abduh dan al-Manar, mulai mempengaruhi pemikiran Islam di Turki. Al-

Manar, sebagai majalah yang dipimpin oleh Rashid Rida, memainkan peran kunci dalam 

menyebarkan ide-ide reformis yang mendorong pembaruan dan revitalisasi Islam. Dalam 

konteks ini, Mehmed Âkif Ersoy muncul sebagai salah satu tokoh penting yang terlibat 

dalam diskusi ini, berkontribusi melalui terjemahan dan tulisan-tulisannya yang 

mencerminkan semangat reformasi dan modernisasi dalam masyarakat Ottoman. 

Pada Bab 5 yang berjudul “Gema Al-Manar di Kalangan Muslim Kekaisaran Rusia: 

Sebuah Catatan Penelitian Awal tentang Riza al-Din b. Fakhr al-Din dan Mura (1908–

1918)”, Stephane A. Dudoignon membahas dinamika komunitas Muslim di Rusia pada 

akhir abad ke-19 dan awal abad ke-20, menyoroti proses re-Islamisasi yang terjadi di tengah 

tantangan dari dominasi Kristen dan migrasi. Reformasi pendidikan Islam menjadi fokus 

117



 

 
 

utama, terinspirasi oleh gerakan reformis di al-Azhar, dengan penekanan pada pengayaan 

kurikulum yang mencakup mata pelajaran modern dan sekuler, serta penetapan standar 

akademik yang lebih tinggi. Pengaruh al-Manar dan pemikiran tokoh reformis seperti 

Muhammad ʿAbduh memainkan peran penting dalam membentuk pemahaman baru 

tentang Islam dan fungsinya dalam masyarakat. Keterlibatan ulama terdidik dari Bukhara 

dan dukungan dari kelas borjuis Muslim yang baru muncul turut memperkuat gerakan 

reformasi ini.  

Pada Bab 6 yang berjudul “Rasionalisasi Patriotisme di Kalangan Muslim Tiongkok: 

Dampak Timur Tengah terhadap Jurnal Yuehua”, Matsumoto Masumi membahas peran 

penting komunitas Muslim Hui di China dalam konteks reformasi Islam dan nasionalisme 

pada abad ke-20. Melalui pendidikan di al-Azhar dan pengaruh pemikir Islam seperti 

Muhammad Abduh dan Rashid Rida, para reformis Hui berusaha membawa interpretasi 

Islam yang lebih modern dan relevan dengan kondisi lokal, yang tercermin dalam publikasi 

jurnal seperti Yuehua. Jurnal ini berfungsi sebagai platform untuk menyebarkan 

pengetahuan Islam, memperkenalkan isu-isu global, dan meningkatkan kesadaran akan 

identitas nasional di kalangan Hui. Selain itu, komunitas ini menghadapi tantangan sosial 

dan ekonomi, yang mendorong mereka untuk mengadvokasi pendidikan dan pemahaman 

yang lebih baik tentang ajaran Islam sebagai respons terhadap ketidakadilan dan 

imperialisme.  

Pada Bab 7 yang berjudul “Transmisi Reformisme Al-Manar ke Dunia Melayu-

Indonesia: Kasus Al-Imam dan Al-Munir”, Azyumardi Azra memberikan analisis 

mendalam tentang penyebaran reformisme Islam modern di dunia Melayu-Indonesia, 

dengan fokus pada peran penting jurnal-jurnal seperti al-Manar, al-Imam, dan al-Munir. 

Media cetak, khususnya jurnal, diidentifikasi sebagai sarana utama dalam mentransmisikan 

ide-ide reformis dari Timur Tengah ke dunia Melayu-Indonesia, di mana al-Manar, yang 

dipimpin oleh Muhammad Rashid Rida, menjadi contoh utama yang tidak hanya 

menyebarkan pemikiran reformis tetapi juga menginspirasi penerbitan jurnal-jurnal lokal. 

Konteks sosial dan budaya di mana reformisme Islam berkembang juga dibahas, 

menunjukkan bahwa meskipun ada pengaruh dari jurnal-jurnal reformis, tradisi Islam yang 

lebih konservatif masih mendominasi, terutama di Semenanjung Melayu, yang 

menghambat penetrasi ide-ide reformis. Jurnal al-Munir, yang didirikan oleh Haji Abdullah 

Ahmad, mencerminkan semangat reformasi dengan mengajak umat Islam untuk berpikir 

kritis tentang praktik keagamaan yang dianggap tabu, seperti penggunaan dasi dan foto. 

Secara keseluruhan, bab ini memberikan wawasan berharga tentang dinamika pemikiran 

Islam di dunia Melayu-Indonesia dan bagaimana media cetak berperan dalam membentuk 

pemahaman serta praktik keagamaan di wilayah tersebut. 

Pada Bab 8 Bagian 2 yang berjudul “Pemikiran Konstitusional Arab-Islam pada 

1907: ‘Abd al-Karim Murad (d. 1926) dan Rancangan Konstitusinya untuk Maroko”, 

Stefan Reichmuth membahas pemikiran konstitusi Arab-Islami pada tahun 1907, dengan 

118



 

 
 

fokus pada rancangan konstitusi Abd al-Karim Murad untuk Maroko. Dalam konteks 

periode antara tahun 1870 dan Perang Dunia Pertama, yang ditandai oleh dominasi 

imperial Eropa, muncul berbagai gerakan konstitusi di seluruh dunia, termasuk di negara-

negara Islam. Murad mengusulkan pembentukan dua kamar parlemen yang mencerminkan 

integrasi prinsip-prinsip Islam dengan struktur pemerintahan modern, di mana keputusan 

diambil berdasarkan pemahaman terhadap Al-Qur'an, Sunnah, dan kepentingan umum 

(maslahat). Selain itu, Murad menyadari tantangan dari intervensi kekuatan asing dan 

tekanan domestik, sehingga dia menekankan perlunya reformasi yang sah dan diakui secara 

internasional. Pemikiran ini mencerminkan upaya untuk mengadaptasi model 

pemerintahan modern yang terinspirasi oleh pengalaman negara-negara lain, seperti Jepang 

dan Iran, yang berhasil bertransisi dari monarki absolut ke sistem konstitusional, 

menunjukkan bahwa pemikiran konstitusi Arab-Islamik berusaha menggabungkan nilai-

nilai Islam dengan tuntutan modernitas. 

Pada Bab 9 yang berjudul “Membangun Islam Transnasional: Jaringan Timur-Barat 

Shakib Arslan” Raja Adal memberikan analisis mendalam tentang peran Shakib Arslan 

sebagai tokoh intelektual dan aktivis antikolonial selama periode antar perang, menyoroti 

pengaruhnya yang luas dalam membentuk kesadaran politik di kalangan masyarakat Arab 

dan Muslim. Arslan, yang dikenal sebagai penulis produktif dan penerbit jurnal "La Nation 

Arabe," menggunakan platform ini untuk mengangkat isu-isu penting seperti perjuangan 

Palestina dan menentang kebijakan kolonial, termasuk Berber Dahir di Maroko. Melalui 

jaringan internasional yang dibangunnya, Arslan menjalin hubungan dengan tokoh-tokoh 

Eropa dan Arab, mencerminkan sikap yang lebih luas di kalangan masyarakat Arab 

terhadap tantangan modernitas dan kolonialisme. Ia mendorong solidaritas di antara 

negara-negara Arab dan menekankan pentingnya identitas serta kebangkitan Islam dalam 

menghadapi tekanan eksternal. Secara keseluruhan, bab ini menggambarkan Arslan 

sebagai figur sentral yang menghubungkan tradisi dan modernitas dalam perjuangan 

melawan kolonialisme, serta sebagai penggerak utama dalam narasi politik dan budaya di 

dunia Islam. 

Pada Bab 10 yang berjudul “Intelektual Muslim di Bosnia-Herzegovina pada Abad 

Dua Puluh: Kontinuitas dan Perubahan”, Alexandre Popovic memberikan analisis 

mendalam tentang keragaman dan kompleksitas intelektual Muslim di Bosnia-

Herzegovina sepanjang abad kedua puluh. Popovic mengidentifikasi dua kelompok utama 

intelektual, yaitu religius dan sekuler, yang masing-masing terbagi menjadi subkelompok 

dengan fokus yang berbeda, seperti politik dan studi teologis. Selain itu, bab ini menyoroti 

pentingnya media lokal dalam membentuk narasi intelektual dan identitas, di mana banyak 

intelektual lebih memilih untuk mengidentifikasi diri sebagai "intelektual Bosnia" daripada 

berdasarkan identitas religius. Popovic juga mengajak pembaca untuk mengadopsi 

pendekatan kritis dalam meneliti sejarah intelektual Muslim, menghindari narasi yang 

terlalu sederhana atau biasa. Secara keseluruhan, bab ini menyajikan gambaran yang kaya 

119



 

 
 

dan beragam tentang perjalanan intelektual Muslim di wilayah tersebut, serta tantangan 

yang mereka hadapi dalam konteks yang lebih luas. 

Pada Bab 11 yang berjudul “Dari Pengembangan Sosial ke Pengetahuan Agama: 

Transformasi Isma’ilis di Pakistan Utara”, Nejima Susumu mengkaji transformasi 

komunitas Isma’ilis di Pakistan Utara selama abad kedua puluh, menyoroti perubahan 

signifikan dalam kepemimpinan, pendidikan, dan identitas sosial. Bab ini menyoroti tiga 

aspek utama transformasi: kepemimpinan, pendidikan, dan identitas sosial. Perubahan 

dalam kepemimpinan sangat menonjol, di mana sistem kepemimpinan tradisional berbasis 

pirs beralih ke sistem yang lebih modern dan kolektif. Bab ini juga menggaris bawahi peran 

penting Aga Khan Development Network (AKDN) dalam meningkatkan pendidikan dan 

literasi di kalangan komunitas Isma’ilis. AKDN juga memfasilitasi partisipasi dalam 

pembangunan, meski memperkuat batas identitas dengan non-Isma’ilis. Transformasi ini 

memperkuat peran komunitas dalam masyarakat modern. 

Pada Bab 12 yang berjudul “Islam di Tengah Nasionalisme: Kasus Intelektual 

Muslim di Tiongkok Republik”, Françoise Aubin memberikan tinjauan mendalam tentang 

peran intelektual Muslim di Tiongkok dari akhir Dinasti Qing hingga awal era Komunis, 

menyoroti upaya mereka dalam memodernisasi pendidikan Islam dan meningkatkan status 

sosial komunitas Muslim. Para intelektual ini, yang terpengaruh oleh berbagai aliran 

pemikiran dan pergerakan reformasi, mendirikan sekolah-sekolah baru yang mengajarkan 

kurikulum yang mencakup tidak hanya studi Qur'an dan bahasa Arab, tetapi juga sastra 

klasik Tiongkok, sains, dan pendidikan fisik. Meskipun menghadapi tantangan politik dan 

sosial yang signifikan, mereka tetap berpegang pada keyakinan bahwa pendidikan yang 

tepat adalah kunci untuk memasuki dunia modern yang lebih baik. Selain itu, bab ini juga 

mencatat interaksi antara identitas Muslim dan identitas Tiongkok yang lebih besar, serta 

bagaimana sejarah Sino-Islam menantang narasi hegemonik tentang homogenitas budaya 

Tiongkok. Secara keseluruhan, bab ini menggambarkan perjalanan kompleks dan beragam 

dari komunitas Muslim di Tiongkok dalam konteks perubahan sosial dan politik 

yang lebih luas. 

Pada Bab 13 yang berjudul “Intelektual Muslim dan Jepang: Seorang Mediator Pan-

Islamis, Abdurreshid Ibrahim”, Komatsu Hisao memberikan analisis mendalam tentang 

hubungan antara Jepang dan dunia Islam pada awal abad ke-20, dengan fokus khusus pada 

kontribusi Abdurreshid Ibrahim, seorang intelektual Muslim yang berperan penting dalam 

memperkenalkan Jepang kepada komunitas Muslim, terutama di kalangan intelektual 

Turki. Ibrahim, yang mengamati dampak kolonialisme Barat dan misi Kristen di Asia, 

menekankan pentingnya mempertahankan semangat nasional dan identitas budaya Jepang. 

Ia melihat Jepang sebagai kekuatan yang mampu melawan imperialisme Barat, terutama 

setelah Perang Rusia-Jepang, yang mengubah pandangan Muslim terhadap negara 

tersebut. Secara keseluruhan, bab ini menggambarkan usaha Ibrahim dalam membangun 

jembatan antara Jepang dan dunia Islam, serta mencerminkan kekhawatiran yang lebih luas 

120



 

 
 

tentang identitas dan keberlangsungan budaya di tengah pengaruh Barat 

yang semakin kuat. 

Pada Bab 14 yang berjudul “Benturan Budaya? Intelektual, Publik Mereka, dan 

Islam”, Dale F. Eickelman mengkritik teori modernisasi sebelumnya dengan menganalisis 

dinamika signifikan hubungan antara intelektual dan publik di dunia Islam kontemporer, 

di mana munculnya intelektual baru yang tidak memiliki pelatihan agama formal 

berkontribusi pada terbentuknya rasa publik yang baru berkat pendidikan dan komunikasi 

massal. Pemikir seperti Fethullah Gulen dan Muhammad Shahrur sedang menggambar 

ulang batas-batas kehidupan publik dan religius, menantang otoritas agama tradisional dan 

menciptakan pluralisme intelektual yang dinamis. Karya Said Nursi, khususnya "Risale-i 

Nur", mampu menjangkau berbagai kalangan dengan mengintegrasikan iman dan 

modernitas, sementara pemikiran modernis Gulen dan Shahrur menunjukkan perlunya 

reinterpretasi teks-teks suci dalam konteks sosial dan politik modern, menciptakan ruang 

bagi dialog dan debat sipil. Secara keseluruhan, bab ini menyoroti dinamika kompleks 

antara tradisi dan modernitas dalam pemikiran Islam, serta kontribusi individu dan 

kelompok baru dalam membentuk pemahaman keagamaan yang lebih inklusif dan relevan 

dengan konteks saat ini. 

 

ULASAN 

Buku ini mengkaji perkembangan intelektual Muslim di dunia Islam modern dari 

akhir abad ke-19 hingga abad ke-20. Fokus utama buku ini adalah pada peran para 

intelektual dalam transformasi pemikiran dan masyarakat Muslim. Sebagai contoh, buku 

ini menyoroti pentingnya jurnal al-Manar (1898-1935) yang dipelopori oleh Muhammad 

Rashid Rida dalam penyebaran gagasan modernis Islam di berbagai negara Muslim. Jurnal 

ini berperan sebagai kunci dalam menyebarkan ide-ide reformis yang mendorong 

pembaruan dan revitalisasi Islam. Konsep revitalisasi Islam ini dapat dipahami melalui 

perspektif Al-Abrasyi, mengutip dalam penelitian yang dilakukan oleh Nurcahyani et al 

(2024) Al-Abrasyi menginginkan agar pemahaman agama terus berkembang dan 

beradaptasi dengan tantangan zaman modern, sambil tetap berpegang pada prinsip-prinsip 

dasar islam yang kokoh2. 

Selanjutnya buku ini membahas Transmisi Reformisme Al-Manar ke Dunia 

Melayu-Indonesia: Kasus Al-Imam dan Al-Munir, Azyumardi Azra menjelaskan 

bagaimana gagasan dari al-Manar diadopsi di dunia Melayu-Indonesia melalui jurnal lokal 

seperti al-Imam dan al-Munir. Kedua jurnal ini menyebarkan ide-ide reformasi Islam di 

wilayah Nusantara, dan membawa perubahan dalam cara masyarakat Muslim memandang 

agama dan modernitas. Dalam penelitian yang dilakukan oleh Sarwan (2010), Azyumardi 

 
2 Edwy Melinia Rezeky Nurcahyani et al., “Pendidikan Islam Perspektif Muhammad Atiyah Al-Abrasyi 
Dalam Kitab At-Tarbiyah Al-Islamiyah Wa Falasifatuha,” Jurnal Ilmu Pendidikan Dan Pembelajaran 06, no. 3 
(2024): 86–99, https://journalpedia.com/1/index.php/jipp/article/download/1963/1980/6098. 

121



 

 
 

Azra mengemukakan bahwa Al-Manar memiliki pengaruh yang signifikan terhadap 

wacana pembaharuan islam di Nusantara. Pengaruh ini tidak hanya secara langsung 

menyebarkan pembaharuan Islam melalui artikel-artikelnya, tetapi juga telah menginspirasi 

penerbitan majalah-majalah serupa dengan semangat pembaharuan di Nusantara. 

Pengaruh Al-Manar ini dibawa ke Nusantara melalui Syekh Tahir yang punya pengalaman 

belajar di Mesir selama kurang lebih dua tahun yaitu pada tahun 1892-18933. 

Buku ini juga mencakup kasus-kasus dari Timur Tengah hingga Asia Tengah dan 

Asia Selatan, menawarkan pandangan yang komprehensif tentang dinamika intelektual 

Muslim. Seperti karya Nejima Susumu menggambarkan kebangkitan sosial dan agama di 

kalangan komunitas Isma’lilis di Pakistan utara, dengan fokus pada peran jaringan Aga 

Khan dalam meningkatkan pendidikan dan pembangunan sosial. Mengutip dalam website 

https://www.agakhanacademies.org/general/aga-khan-development-network Jaringan Aga Khan 

atau yang dikenal dengan Aga Khan Development Network (AKDN) adalah sekelompok 

lembaga non-denominasi yang bekerja untuk meningkatkan kondisi kehidupan dan 

kesempatan bagi masyarakat miskin di seluruh negara berkembang. Berdasarkan etika 

dasar belas kasih bagi masyarakat yang rentan, lembaga-lembaga dalam Jaringan tersebut 

berfokus pada kesehatan, pendidikan, budaya, pembangunan pedesaan, pembangunan 

lembaga, dan promosi pembangunan ekonomi4. Hingga saat ini Jaringan Aga Khan 

berperan besar dalam mengembangkan infrastruktur pendidikan, layanan kesehatan, serta 

proyek pembangunan ekonomi yang dapat dilihat pada home page AKDN 

https://the.akdn/en/home 5. 

Kemudian dalam bab terakhir buku ini, Dale F. Eickelman menyoroti pluralisme 

intelektual di dunia Islam modern. Ia berargumen bahwa modernitas melalui pendidikan 

massal dan perkembangan media, menciptakan ruang publik baru di mana ide-ide agama 

dan sekuler dapat berdialog secara terbuka. Pendidikan dan media memungkinkan 

masyarakat Muslim mengakses berbagai interpretasi Islam, memperluas cakrawala 

intelektual mereka di luar otoritas keagamaan tradisional. Ia juga menekankan bahwa 

modernitas memperkaya pemikiran dan memungkinkan pluralisme tanpa memisahkan 

masyarakat dari akar tradisi mereka. Hal ini sejalan dengan pemikiran Gus Dur mengenai 

hubungan agama dan negara dalam konteks pendidikan multikultural. Gus Dur 

berpendapat bahwa pendidikan Islam multikultural harus mampu menumbuhkan sikap 

menghargai keberagaman budaya dan agama, tanpa mengurangi keyakinan masing-masing. 

Sehingga akan tercipta toleransi, keterbukaan, kebebasan, kewajaran, kejujuran dan 

keadilan yang mendorong keberagaman budaya dan agama tanpa mengorbankan 

keyakinan yang dianut. Dengan demikian, pendidikan multikultural yang didukung oleh 

 
3 Sarwan, “Pengaruh Al-Manar (1898-1935) Terhadap Al-Imam (1906-1908),” AL-Munir: Jurnal Ilmiah 
Dakwah Dan Komunikasi 2, no. 4 (2010): 3–22, 
https://ejournal.uinib.ac.id/jurnal/index.php/almunir/article/download/707/583. 
4 The Aga Khan Academies, “Jaringan Pembangunan Aga Khan,” Aga Khan Foundation, 2020, 
https://www.agakhanacademies.org/general/aga-khan-development-network. 
5 Aga Khan Development Network, “AKDN,” n.d., https://the.akdn/en/home. 

122

https://www.agakhanacademies.org/general/aga-khan-development-network
https://the.akdn/en/home


 

 
 

Gus Dur mengedepankan toleransi dan keterbukaan, selaras dengan pandangan 

Eickelman tentang masyarakat Muslim yang semakin terbuka terhadap berbagai 

interpretasi Islam di era modernitas6. 

Dengan demikian, salah satu keunggulan utama buku ini adalah pendekatan yang 

sangat komprehensif dalam membahas pemikiran intelektual Muslim, tidak hanya terbatas 

pada dunia Arab, tetapi juga merambah wilayah Asia dan Eropa. Buku ini menawarkan 

wawasan yang kaya dengan berbagai studi kasus, seperti pengaruh al-Manar di dunia 

Melayu-Indonesia yang dibahas oleh Azyumardi Azra, serta analisis tentang reformasi 

Islam di Tiongkok oleh Matsumoto Masumi. Buku ini juga relevan bagi mereka yang 

tertarik pada perkembangan Islam kontemporer, khususnya dalam konteks hubungan 

antara agama dan politik. 

Meskipun buku ini sangat informatif, pembaca merasa bahwa bahasa yang 

digunakan dalam buku ini cukup akademis dan sulit diakses oleh pembaca umum. Selain 

itu, ruang lingkup pembahasan yang luas terkadang membuat pembahasannya menjadi 

terfragmentasi, terutama ketika berpindah dari satu wilayah ke wilayah lain dengan konteks 

historis dan budaya yang sangat berbeda. 

 

KESIMPULAN 

Secara keseluruhan, buku Intellectuals In The Modern Islamic World: Transmission, 

Transformation, Communication memberikan wawasan yang mendalam tentang peran 

intelektual Muslim dalam menghadapi tantangan modernitas, dengan studi kasus yang 

mencakup Timur Tengah, Asia Tengah, hingga Asia Selatan. Pembaca akan menemukan 

bahwa jurnal-jurnal seperti al-Manar memainkan peran kunci dalam penyebaran pemikiran 

reformis Islam, yang mempengaruhi kebangkitan intelektual di berbagai wilayah. Buku ini 

juga menyoroti bagaimana pendidikan, media, dan jaringan intelektual telah membentuk 

ruang publik baru yang memungkinkan beragam ide, baik sekuler maupun agama, untuk 

berinteraksi dan berkompetisi secara terbuka. Dengan pendekatan lintas wilayah, buku ini 

menggambarkan pluralisme intelektual di dunia Islam modern, di mana para intelektual 

berperan penting dalam menghubungkan tradisi agama dengan tuntutan zaman modern. 

Meskipun buku ini menawarkan analisis yang sangat informatif, beberapa pembaca 

mungkin merasa kesulitan karena bahasanya yang akademis dan topik yang terfragmentasi 

akibat cakupan geografisnya yang luas. Namun, buku ini tetap relevan dan sangat 

direkomendasikan bagi pembaca yang memiliki ketertarikan pada sejarah dan 

perkembangan pemikiran intelektual Muslim dalam konteks modern. Selain itu, buku ini 

juga sangat cocok untuk akademisi, peneliti, dan mahasiswa yang mendalami studi Islam 

modern. 

 
6 Syamsul Huda, Devy Habibi Muhammad, and Ari Susandi, “Konsep Pendidikan Islam Multikultural Dalam 
Pandangan KH. Abdurrahman Wahid Dan Nurcholish Madjid Syamsul,” JPDK: Jurnal Pendidikan Dan 
Konseling Volume 4 Nomor 2 Tahun 2022 4, no. 2 (2022): 148–56, 
https://doi.org/https://doi.org/10.31004/jpdk.v4i2.3983. 

123



 

 
 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Academies, The Aga Khan. “Jaringan Pembangunan Aga Khan.” Aga Khan Foundation, 
2020. https://www.agakhanacademies.org/general/aga-khan-development-
network. 

Aga Khan Development Network. “AKDN,” n.d. https://the.akdn/en/home. 

Dudoignon, Stephane A., Komatsu Hisao, and Kosugi Yasushi. Intellectuals In The Modern 
Islamic World Transmission, Transformation, Communication. Edited by Stephane A. 
Dudoignon, Komatsu Hisao, and Kosugi Yasushi. New York: Taylor & Francis 
Group, 2006. https://doi.org/0–415–36835–9. 

Huda, Syamsul, Devy Habibi Muhammad, and Ari Susandi. “Konsep Pendidikan Islam 
Multikultural Dalam Pandangan KH. Abdurrahman Wahid Dan Nurcholish Madjid 
Syamsul.” JPDK: Jurnal Pendidikan Dan Konseling Volume 4 Nomor 2 Tahun 2022 4, no. 
2 (2022): 148–56. https://doi.org/https://doi.org/10.31004/jpdk.v4i2.3983. 

Nurcahyani, Edwy Melinia Rezeky, Pangadilan Rambe, Hakmi Wahyudi, Hakmi Hidayat, 
and Sri Wahyuni Hakim. “Pendidikan Islam Perspektif Muhammad Atiyah Al-
Abrasyi Dalam Kitab At-Tarbiyah Al-Islamiyah Wa Falasifatuha.” Jurnal Ilmu 
Pendidikan Dan Pembelajaran 06, no. 3 (2024): 86–99. 
https://journalpedia.com/1/index.php/jipp/article/download/1963/1980/6098. 

Sarwan. “Pengaruh Al-Manar (1898-1935) Terhadap Al-Imam (1906-1908).” AL-Munir: 
Jurnal Ilmiah Dakwah Dan Komunikasi 2, no. 4 (2010): 3–22. 
https://ejournal.uinib.ac.id/jurnal/index.php/almunir/article/download/707/583. 

 

124


