e-ISSN: 2809-3712

ANALISIS MANAJEMEN WAKTU DALAM QS. AL-‘ASHR : STUDI
KOMPARASI TAFSIR AL-MISBAH DAN TAFSIR AL-AZHAR

Nurul Fadilah
nurulfadilah24(@mhs.uinjkt.ac.id
Mahasiswa Magister Manajemen Dakwah, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta

Hamidullah Mahmud
Dosen Magister Manajemen Dakwah, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta
hamidullah.mahmud(@uinjkt.ac.id

Abstract

This research is motivated by the importance of time in the Qur'an, especially through Surah Al-"Ashr. This
research compares Tafsir Al-Misbah by Mobammad Quraish Shibab and Tafsir Al-Azhar by Hamka,
providing an opportunity to understand varions dimensions of time management from an Islamic perspective.
Both interpretations can provide different insights. The purpose of this research is to compare the analysis of
time management in QS AL-"Ashr in the interpretations of Al-Misbalh and Al-Azbar. Then this research
uses a literature study method using a qualitative descriptive approach. This method is a research method by
collecting information or data through journals, books, notes, interpretations with other sources. The results
of this study explain that Tafsir Al-Misbah and Tafsir Al-Azbar do bave important contributions to the
tradition of interpretation in Indonesia, with different characteristics. Similarities: 1) the purpose of
interpretation: both aim to provide a deep understanding of the Qur'an as a guide to life; 2) interdisciplinary
approach: integrating various disciplines to expand the meaning of the verse; 3) the use of references: referring
to classical sources and scholarly opinions, showing commitment to the scientific tradition; 4) social and cultural
influences: linking the teachings of the Qur'an with the social and cultural context of society. while for the
differences: 1) aunthor and background: al-misbab was written by mubammad quraish shibab with a narrative
approach, while al-azhar by buya hamka with a focus on figh issues; 2) thematic approach: al-mishal is
more thematic and reflective, while al-azhar is systematic and analytical; 3) langnage style: al-misbab uses
poetic language, while al-aghar is more formal and academic; 5) context focus: al-misbah emphasises
Indonesian social and cultnral issues, while al-azbar is more on religions and legal contexts.

Keywords: Time Management; Tafsir Al-Misbabh; Tafsir Al-Azhar

Abstrak
Penelitian ini dilatarbelakangi oleh pentingnya waktu dalam Al-Qut'an, khususnya melalui
Surah Al-‘Ashr. Penelitian ini membandingkan Tafsir Al-Misbah oleh Mohammad Quraish
Shihab dan Tafsir Al-Azhar oleh Hamka, memberikan peluang untuk memahami berbagai
dimensi manajemen waktu dari perspektif Islam. Kedua tafsir tersebut dapat memberikan
wawasan yang berbeda. Tujuan dar penelitian ini yaitu membandingkan analisis manajemen
waktu dalam QS AL-‘Ashr pada tafsir Al-Misbah dan Al-Azhar. Kemudian penelitian ini
menggunakan metode metode studi literatur dengan menggunakan pendekatan deskriptif
kualitatif. Metode ini merupakan metode penelitian dengan mengumpulakn informasi atau
data-data melalui jurnal, buku, catatan, tafsir dengan sumber lainnya. Hasil dari penelitian ini
menjelaskan bahwa Tafsir Al-Misbah dan Tafsir Al-Azhar memang memiliki kontribusi
penting dalam tradisi tafsir di Indonesia, dengan karakteristik yang berbeda. Kesamaan: 1)
tujuan penafsiran: keduanya bertujuan memberikan pemahaman mendalam tentang al-qur'an
sebagai panduan hidup; 2) pendekatan interdisipliner: mengintegrasikan berbagai disiplin
ilmu untuk memperluas makna ayat; 3) penggunaan referensi: merujuk pada sumber klasik
dan pendapat ulama, menunjukkan komitmen pada tradisi ilmiah; 4) pengaruh sosial dan
budaya: mengaitkan ajaran al-qur'an dengan konteks sosial dan budaya masyarakat.

517


mailto:nurulfadilah24@mhs.uinjkt.ac.id
mailto:hamidullah.mahmud@uinjkt.ac.id

sedangkan untuk perbedaannya: 1) penulis dan latar belakang: al-misbah ditulis oleh
muhammad quraish shihab dengan pendekatan naratif, sedangkan al-azhar oleh buya hamka
dengan fokus pada isu figh; 2) pendekatan tematik: al-misbah lebih tematik dan reflektif,
sedangkan al-azhar sistematis dan analitis; 3) gaya bahasa: al-misbah menggunakan bahasa
puitis, sementara al-azhar lebih formal dan akademis; 5) fokus konteks: al-misbah
menckankan isu sosial dan budaya indonesia, sedangkan al-azhar lebih pada konteks agama
dan hukum.

keywords: Manajemen Waktu; Tafsir Al-Misbah; Tafsir Al-Azhar

PENDAHULUAN

Al-Qur'an adalah kitab suci yang sangat luar biasa, baik dari segi keindahan bahasa
maupun isi. Ketika diturunkan kepada Nabi Muhammad SAW, Allah menantang semua
orang, terutama orang-orang kafir, untuk menciptakan sesuatu yang setara dengan Al-Qur'an.
Namun, hingga saat ini, tidak ada yang berhasil menandingi keindahan dan kedalaman
maknanya.

Al-Qur’an berperang penting terkait dengan persoalan terhadap waktu. Dikarenakan
hal ini menunjukkan pentingnya waktu dan mengungkap besarnya nikmat yang diberikan
oleh sang pencipta yaitu Allah swt. Sehingga pembahasan mengenai waktu diabadikan melalui
Sunnah dan Al-Qur’an. Disamping itu, terlihat dari semangat kaum umat Islam abad ertama
yang merupakan abad yang terbaik dalam memanfaatkan waktu melebihi semanagat generasi
setelah mereka. Semangat mereka terlihat dalam usaha mencari kekayaan, baik berupa harta
maupun dinar dan dirham. Besarnya perhatian terhadap waktu telah melahirkan berbagai
ilmu pengetahuan yang bermanfaat, amal baik, perjuangan yang berhasil, kemenangan yang
nyata, serta peradaban yang kuat dan berlandaskan prinsip yang tinggi.(Syifa, 2019)

Penyebutan kata waktu sangatlah banyak didalam Al-Qur’an, sehingga inilah alas an
mengapa waktu sangat penting dalam kehidupan manusia dan harus digunakan sebaik-
baiknya. Al-Qur’an menyebutkan beberapa kata untuk menunjukkan arti waktu diantaranya
Hin, Dabr, Aja, Waqt, Amadan dan arti waktu lainnya. Selain penyebutan arti dari kata waktu,
Allah  swt menyebutkan kata sumpah waktu didalam kitab suci Al-Qur’an,
diantaranya:(Nihaya, 2012) OS5 ar-Takwir [81]: 17-18, QS al-Fajr [89]: 1-2, QS al-Lai/ [92]: 1-
2, OS al-Muddasir [74): 33-34,08 ad-Duha [93): 1-2, OS al- Insyigaq [84]: 16-17 OS al-Syams
[91]: 3-4 dan QS a/-Asr [103]: 1-2. Dari beberapa ayat diatas terhadap pentingnya waktu
tersebut, terdapat pesan tersendiri bagi kehidupan manusia.

Dari beberapa ayat Al-Qur’an diatas yang menjelaskan tentang waktu dalam penelitian

ini, peneliti fokuskan pada pembahasan Q.S al-‘Asr: 1-3, yang berbunyi:
[3] ¢ Jikally 13l 555 Bkl 15l caliall Vet 5 158 Gl V1 [2] A Gl G 80 [1] Hiealls

518



Artinya: “Demi masa. Sesunggubnya manusia itu benar-benar dalam kerugian. Kecunali orang-orang yang
beriman dan mengerjakan amal saleh dan nasebat menasibati supaya menaati kebenaran dsan
nasebat menasihati supaya menetapi kesabaran.”(R1, 2011)

Hal ini disebabkan karena elemen-elemen manajemen waktu dalam surat tersebut lebih
menyeluruh dan terstruktur. Surah al-‘Ashr menekankan bahwa Allah SWT memperingatkan
kita tentang betapa pentingnya waktu dan bagaimana secharusnya waktu tersebut
dimanfaatkan.(Shihab, 1996) Sama hanya yang diungkapkan pula oleh Imam Syafi’l, yang
mengungkapkan:  “Kalaulah manusia  benar-benar memperbatikan isi  kandungan surah  ini,
sesunggubnya cukuplah surab ini menjadi petunjuk bagi kebidupan manusia.”(Katsier, 1993)

Mengingat pentingnya memanfaatkan waktu, Al-Qur'an menyebutkan beberapa situasi
di mana manusia merasa menyesal karena telah menyia-nyiakan waktu selama hidup di dunia.
Dalam QS. Fatir ayat 36-37, terdapat percakapan antara Allah SWT dan penduduk neraka.
Mereka mengeluh kepada Allah agar dikembalikan ke dunia untuk memulai lagi dan
melakukan amal saleh. Namun, permohonan itu tidak dikabulkan karena waktu untuk
beramal telah berlalu dan sekarang adalah saatnya untuk menerima balasan.(Al-Qardhawi,
1995) Selain itu, QS. al-Munafiqun [63] ayat 9-11 dan QS. as-Sajdah [32] ayat 1 juga
menggambarkan situasi di mana manusia merasakan penyesalan atas kehilangan waktu
mereka.(Syifa, 2019) Berdasarkan persoalan tersebut, penulis merasa tertarik untuk
melakukan penelitian lebih lanjut mengenai surah al-‘Ashr. Penafsiran surah ini memerlukan
pemahaman yang lebih mendalam tentang elemen-elemen manajemen waktu. Oleh karena
itu, penelitian ini akan difokuskan tafsir Al-Misbah dan Al-Al-Azhar yang menafsirkan
tentang waktu dalam QS. Al-‘Ashr ayat 1-3.

Tafsir Al-Misbah dan Tafsir Al-Azhar adalah dua karya tafsir yang terkenal dan
memiliki pendekatan yang berbeda dalam menjelaskan makna ayat-ayat Al-Qur'an, termasuk
Surat Al-‘Ashr. Tafsir Al-Misbah, yang ditulis oleh Mohammad Quraish Shihab, menawarkan
analisis yang mendalam dan kontekstual, sementara Tafsir Al-Azhar karya Hamka
memberikan perspektif yang lebih luas, termasuk dimensi sosial dan kultural. Melalui analisis
komparatif antara kedua tafsir ini, artikel ini bertujuan untuk menggali lebih dalam tentang
manajemen waktu yang diajarkan dalam Surat Al-‘Ashr dan bagaimana pemahaman tersebut
dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. Dengan memahami interpretasi dari kedua
tafsir, diharapkan pembaca dapat memperoleh wawasan yang lebih kaya mengenai
pentingnya manajemen waktu dalam perspektif Islam, serta inspirasi untuk mengoptimalkan

waktu demi mencapai kehidupan yang lebih produktif dan bermakna.

519



METODOLOGI PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode studi literatur dengan menggunakan pendekatan
deskriptif kualitatif. Metode ini merupakan metode penelitian dengan mengumpulakn
informasi atau data-data melalui jurnal, buku, catatan, tafsir dengan sumber
lainnya.(Nilamsari, 2014). Peneliti menggunakan 2 Tafsir yaitu Tarsir Al-Misbah dan Tafsir
Al-Azhar untuk dianalisis makna dari kedua tafsir tersebut lalu membandingkan dengan
keduanya melihat bagaimana persamaan dan perbedaan, kemudian mengumpulkan berbagai
sumber website, jurnal atau buku- buku untuk dijadikan rujukan yang berhubungan dengan

manajemen waktu.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Konsep Manajemen Waktu dalam Islam

Manajemen waktu yang dijelaskan oleh Yuan Xing dan Grace Ester dalam jurnal Eka
Kurniawan Sebua dan Manoca Santosa, bahwa sebuah usaha yang dilakukan oleh setiap orang
dalam menggunakan waktu sebaik mungkin dalam mencapai goa/s yang sudah direncanakan
sehingga usaha yang dilakukan oleh seseorang tersebut berhasil dan dapat memberikan
kentungan bagi dirinya. Sedangkan merurut Leman, mengungkapkan bahwa manajemen
waktu adalah memanfaatkan dan menggunakan waktu yang sebaik-baiknya, seoptimal
mungkin melalui perencanaan aktivitas yang matang dan terorganisir. Manajemen waktu
artinya kemampuan manusia untuk mengatur dan mengelola waktu sebagai SDM untuk
mencapai goals. Oleh karenanya, mengatur waktu bukanlah hal yang sulit untuk dipirkan,
namun bagaimana setia orang mampu untuk tidak menyia-nyiakan waktu yang
dimilikinya.(Eka Kurniawan Zebua & Santosa, 2022)

Pentingnya Waktu dalam Perspektif Islam, jadi kehidupan manusia pada dasarnya
adalah waktu yang dilaluinya sejak lahir hingga meninggal dunia. Waktu adalah aset yang
paling berharga, sehingga seharusnya dimanfaatkan dengan sebaik-baiknya untuk melakukan
hal-hal yang bermanfaat. Malik bin Nabi menulis dalam bukunya Sywruth an-Nabdbhah juga
memberikan pengertian waktu sebagaimana dikutip oleh Shibab (2007) dalam jurnal
Murniyetti, “waktn adalah sungai yang mengalir ke selurnb penjuru sejak dabulu kala, melintasi pulau,
kota dan desa, membangkitkan semangat atan meninabobokan manusia. la diam seribu bahasa, sampai-
sampai manusia sering tidak menyadari kebadiran waktn dan melupakan nilainya, walanpun segala

sesuatu~selain Tuban~ tidak akan mampn melepaskan diri darinya.”(Murniyetti, 20106)

520



Dalam Islam, ciri-ciri seseorang yang menghargai waktu. Seorang muslim yang
memiliki kewahiban dalam mengelola waktunya dengan baik. Ajaran Islam beranggapan
pemahaman pada hakikat menghargai waktu merupakan salah satu indikasi dari sebuah
keimanan dan bukti ketagwaan seseorang, sebagaimana yang tersirat dalam QS AL-Furqan
ayat 62 yang artinya: “Dan Dia (pula) yang menjadikan malam dan siang silih berganti bagi orang yang
ingin mengambil pelajaran atan orang yang ingin bersyuknr.”(Murniyetti, 2016) Waktu merupakan
salah satu bentuk dari Amanah, Allah memeberikan Amanah untuk manusia terhadap waktu
sehingga manusia harus menjalani waktunya dengan sebaik mungkin agar waktunya tidak sia-

sia.(Fauzi & Hamidah, 2021)

Analisis Q.S Al-‘Ashr

Surat Al-Ashr adalah salah satu firman Allah yang diturunkan di Makkah dan termasuk
dalam juz 30. Meskipun tergolong surat pendek, surat ini menyimpan makna yang sangat
mendalam, terutama dalam konteks pendidikan tentang kedisiplinan. Makna yang terkandung
dalam surat Al-Ashr menegaskan bahwa Allah bersumpah demi waktu, dengan pernyataan
tegas bahwa celakalah orang-orang yang menyia-nyiakan waktu untuk hal-hal yang kurang
bermanfaat. Hanya mereka yang beriman dan beramal saleh, serta saling menasihati tentang
kebenaran dan kesabaran, yang akan selamat.(Saputra & Balgis, 2022)

Berikut adalah penjelasan mengenai makna yang terkandung dalam QS. Al-
Ashr:(Pindra Rama Ardiansa & Sudarmadi Putra, 2024)

Pada ayat pertama, Allah bersumpah dengan menyebut “dem:i waktn.” Waktu ini
merujuk pada masa yang dilalui manusia di dunia, mengingatkan orang-orang beriman untuk
memanfaatkan waktu dengan baik, karena banyak manusia yang lalai dalam menjalani
kehidupan mereka. Dengan akal, pikiran, dan ilmu yang diberikan, hidup beragama
secharusnya didasari oleh pengetahuan. Dalam surat Al-Ashr, Allah menegaskan bahwa
seluruh manusia sebenarnya berada dalam kerugian. Kerugian ini mencakup kehidupan di
dunia dan di akhirat, di mana mereka tidak akan merasakan kenikmatan kecuali bagi mereka
yang beriman dan memiliki pengetahuan yang benar tentang agama.(Pindra Rama Ardiansa
& Sudarmadi Putra, 2024) Pada ayat kedua, Allah menegaskan bahwa “sesungguhnya
manusia berada dalam kerugian” yang besar. Hal ini menunjukkan bahwa meskipun Allah
telah memberikan waktu, banyak manusia yang tidak mengisinya dengan aktivitas yang
bermanfaat, lebih memilih bersenda gurau dan bermalas-malasan, tanpa mengamalkan ilmu

yang mereka miliki. Sebagaimana dijelaskan dalam hadis berikut: “Seorang hamba tidak akan

521



beranjak dari tempatnya pada hari kiamat nanti hingga dia ditanya tentang ilmunya, apa saja yang telah
ta amalkan dari ilpn tersebut.” (HR. Ad-Darimi). Pada ayat ketiga, Allah menyebutkan, “Kecuali
orang-orang beriman yang mengerjakan kebajikan serta saling menasibati untuk kebenaran dan saling

menasihati untuk kesabaran.”.(Sundari, n.d.)

Tafsir Al-Misbah

Latar Belakang dari penulisan Tafsir al-Misbah ini diawali dengan adanya penafsiran
sebelumnya pada tahun 1997 yang berjudul “T'afsir al-Qur'an al-Karim” yang dianggap kurang
menarik banyak orang, bahkan Sebagian dari mereka memandang dan menilai bertele-tele
dalam menguraikan kaidah-kaidah atau kosa kata yang disajikan. Yang kemudian Muhammad
Quraish Shihab tidak melanjutkan upaya tersebut. Namun di sisi lain banyak umat Islam yang
membaca Al-Qur’an dengan surat-surah tertentu, seperti al-Waqiah, Yasin, ar-Rahman, dan
yang lainnya merujuk pada hadist dho’if, misalnya bahwa dengan membaca surah al-Wagqiah
merujuk pada kelancaran rejeki. Selain itu, tafsir al-Misbah selalu dijelaskan tema pokok
surah-surah dalam al-Quran atau tujuan pentingnya yang berkisar di sekeliling ayat-ayat dari
surat tersebut agar dapat meluruskan kekeliruan serta menciptakan kesan yang baik dan
benar. (Shihab, 2002)

Tafsir ini menawarkan penjelasan yang komprehensif dari setiap surah. Dan Tafsir ini
merupakan tafsir yang ditulis oleh oleh tokoh Agama yaitu M. Quraish Shihab. Muhammad
Quraish Shihab lahir di Rappang, Sulawesi Selatan, pada 16 Februari 1944. Ayahnya, Prof.
Dr. M. Quraish Shihab, merupakan seorang cendekiawan dan tokoh penting dalam bidang
pendidikan. Quraish Shihab dikenal sebagai ulama, penafsir Al-Qur'an, dan ahli tafsir yang
memiliki kontribusi signifikan dalam pengembangan pemahaman Islam di Indonesia. Selain
karyanya dalam tafsir, ia juga aktif dalam berbagai kegiatan dakwah dan pengajaran.
(Mujahidin, 2013) Beliau adalah seorang ulama dan guru besar di bidang tafsir yang pernah
menjabat sebagai Rektor IAIN Alauddin Makassar, sebuah perguruan tinggi Islam yang
mendukung perkembangan Islam moderat di Indonesia. Ayah Quraish Shihab juga
merupakan salah satu penggagas pendirian Universitas Muslim Indonesia (UMI), yang
dikenal sebagai universitas Islam swasta terkemuka di Makassar. (Nata, 2005) Tafsir Al-
Misbah jilid ke-9 ada yang berkaitan dengan manajemen waktu yaitu QS Al-‘Ashr, berikut
merupakan analisisnya:

“Demi waktu”

522



Pada Ayat Pertama, Allah swt memberikan peringatsan manusia yang menjadikan
seluruh aktivitasnya hanya seperti perlombaan untuk mengejak dan menumpuk-numpukkan
harta serta menghabiskan waktunya untuk mengejar dunia, sehingga mereka lalai akan tujuan
utama mengapa Allah menciptakan manusia di dunia ini. Jika ditinjau dari pendapat para
ulama, mereka sepakat mengartikan kata ‘ASr pada ayat di atas sebagai waktu, meskipun
mereka berbeda pendapat mengenai waktu yang dimaksud. Beberapa berpendapat bahwa
‘Asr adalah waktu atau masa di mana langkah dan gerak tertampung. Ada pula yang merujuk
pada waktu tertentu, yaitu waktu pelaksanaan shalat Ashar. Pendapat ketiga mengaitkan ‘Asr
dengan waktu atau masa kehadiran Nabi Muhammad di pentas kehidupan. Menurut Quraish
Shihab, pendapat yang paling tepat adalah bahwa ‘Asr merujuk kepada "waktu secara
umum." (Shihab, 2002)

Dalam tafsir Muhammad Quraish Shihab, dapat diartikan sebegai waktu secara umnm.
Menurut Syeik Muhammad ‘Abduh Allah bersumpah dengan waktu karena pada masa
turunnya al-Qur’an, orang-orang Arab sering berkumpul dan berdiskusi tentang berbagai hal.
Dalam perbincangan tersebut, mereka sering menggunakan ungkapan yang menyalahkan
waktu, seperti “waktu sial” saat mengalami kegagalan atau “waktu baik” saat sukses. Melalui
surat ini, Allah bersumpah demi waktu untuk membantah anggapan mereka tersebut. Waktu
adalah milik Allah swt, didalamnya Tuhan melaksanakan segala perbuatan-Nya seperti
memberi rezeki, mencipta, memuliakan dan menghinakan. Selain itu, dapat dikatakan juga
bahwa pada surah ini Allah menggunakan kata ‘zshr dengan bersumpah demi waktu — bukan
selainnya — untuk mengungkapkan bahwa: Demi masa (waktu) yang mana manusia mencapai
hasil setelah memeras tenaga, sesungguhnya ia merugi — apapun hasil yang dicapainya itu,
kecuali jika ia beriman dan beramal saleh. (Shihab, 2002)

Pada ayat Kedna, Kata al-insan/ manusia diambil dari akar kata yang dapat berarti dinamise
atau gerak, lupa merasa senang (bahagia), menunjuk manusia yang memiliki ketiga ciri khasnya.
Al-Insan yang mengambil bentuk arifat (difinit) menunjuk kepada jenis-jenis manusia tanpa
kecuali, baik mukmin maupun kafir. Kata &busr memiliki banyak arti yaitu sesat, rug, celaka,
lemah, tipnan dan sebagainya yang mengarahkan kepada makna negative. Dari hal ini waktu
harus dimanafaatkan. Jika tidak diisi maka kita yang merugi, bahkan kalaupun diisi akan tetapi
dengan hal-hal negative maka manusia berada dalam kerugian. Disisnilah terlihat kaitan
antara ayat pertama dan kedua.(Shihab, 2002)

Kemudian, Ayat kerzga menegaskan bahwa semua manusia diliputi dengan kerugian

yang beraneka ragam dan besar. Namun, mengecualikan mereka yang melakukan empat

523



kegiatan pokok yaitu: Kecuali orang-orang yang beriman, dan beramal amal-amalan yang saleh yakni
yang bermanfaat serta saling berwasiat tentang kebenaran dan saing berwasiat tentang kesabaran dan
ketabahan. Sehingga dalam surah ini mengungkapkan bahwa amal saleh dan ilmu pun masih
belum memadai. Memang ada orang yang merasa cukup dan puas dengan ketiga hal tersebut,
tetapi mereka sering tidak menyadari bahwa kepuasan itu bisa menjebak mereka. Ada pula
yang merasa jenuh, sehingga penting bagi mereka untuk terus menerima nasihat agar tetap
tabah, sabar, dan berusaha meningkatkan iman, amal, serta pengetahuan. (Shihab, 2002)

Demikianlah, surah al-'Ashr memberikan petunjuk bagi manusia. Pendapat Imam
Syafi'i yang dikutip sebelumnya sangat tepat: "Jika manusia merenungkan isi surah ini, maka
sebenarnya sudah cukup sebagai petunjuk bagi kehidupannya." (Shihab, 2002)

Dari analisis QS Al-Ashr menurut tafsir Al-Misbah dapat disimpulkan bahwa analisis
manajemen waktu dalam konteks Tafsir Al-Misbah, yang ditulis oleh Buya Hamka, dapat
dilihat dari beberapa aspek penting:

a) Pengorganisasian Waktu: Tafsir Al-Misbah menggambarkan bagaimana pentingnya
mengatur waktu dalam kehidupan sehari-hari. Buya Hamka menekankan bahwa
setiap individu harus memiliki jadwal yang baik untuk menjalani aktivitas ibadah dan
pekerjaan.

b) Prioritas dalam Aktivitas: Dalam tafsir ini, Hamka menggarisbawahi pentingnya
menentukan prioritas antara kegiatan dunia dan akhirat. Ini mencerminkan
manajemen waktu yang efektif dengan memberi ruang yang cukup untuk ibadah
tanpa mengabaikan tanggung jawab duniawi.

c) Keseimbangan: Tafsir Al-Misbah menunjukkan perlunya keseimbangan antara waktu
untuk diri sendiri, keluarga, dan masyarakat. Hamka mengajak pembaca untuk
merenungkan pembagian waktu yang adil agar tidak ada aspek kehidupan yang
terabaikan.

d) Refleksi dan Evaluasi: Dalam interpretasinya, Hamka juga mengajak umat untuk
merenungkan penggunaan waktu mereka. Evaluasi ini penting untuk memperbaiki
kualitas hidup dan mendekatkan diri kepada Tuhan.

e) Penggunaan Waktu sebagai Ibadah: Tafsir ini mengajarkan bahwa setiap detik yang
digunakan untuk kebaikan dapat dianggap sebagai ibadah. Ini mendorong umat

untuk melihat waktu sebagai anugerah yang harus dimanfaatkan sebaik-baiknya.

524



Melalui pendekatan ini, Tafsir Al-Misbah mengajarkan manajemen waktu yang tidak
hanya praktis, tetapi juga spiritual, menekankan bahwa waktu adalah salah satu nikmat yang

harus dijaga dan dimanfaatkan seoptimal mungkin.

Tafsir Al-Azhar

Haji Abdul Malik Kari Amrullah merupakan nama lengkap dari Buya Hamka, belaiau
dilahirkan pada tanggal 13 Muharram 1362 H/13 Februari 1908 M. didesa Tanah Sirah,
Sungai Batang, yang terletak di tepi danau Maninjau. Buya Hamka terlahir dan dibesarkan
oleh keluarga yang lingkungannya taat menjalankan agama Islam. Nama ayahnya adakah Haji
Abdul Karim Amrullah (Haji Rasul) yang merupakan tokoh pejuang dan reformis Islam di
ranah Minangkabau, Bersama dengan Syekh Tahir Jalaluddin, Haju Abdullah Ahmad, Syekh
M. Djamil Djambek, ayat Hamka berjuang memperbaiki pemahaman masyarakat
Minangkabau terhadap keagamaan yang pada saat itu sarat dengan unsur-unsur fakhayyul dan
khurafat.

Pada tahun 1914, Hamka memulai pendidikannya dengan belajar Al-Quran dari
ayahnya hingga khatam. Di tahun berikutnya, ia masuk ke sekolah Desa. Pada tahun 1916, ia
melanjutkan studi di Sekolah Diniyyah di Pasar Usang Padang Panjang yang didirikan oleh
Zainuddin Labbay el Yunusi. Setiap hari, Hamka pergi ke Sekolah Desa di pagi hari, belajar
di Sekolah Diniyyah di sore hari, dan menghabiskan malamnya di Surau bersama teman-
temannya. Pada tahun 1924 Hamka pergi ke Yogyakarta, beliau sempat belajar tafsir Al-
Qur’an kepada Ki Bagus Hadikusumo dengan ftafsir Baidlawi, belajar tentang Islam dan
Sosialisme kepada HOS. D1 Yogyakarta ini pula beliau memulai karirnya di organisasi sosial
kemasyarakatan, Muhammadyah.(Fatih, 2023)

Tafsir Al Azhar berasal dari kuliah Subuh yang disampaikan Hamka di Masjid Agung
Kebayoran Baru, Jakarta, sejak akhir tahun 1958. Tafsir ini disusun dengan tujuan untuk
meninggalkan warisan berharga yang dapat dibaca dan diingat oleh bangsa serta umat Muslim
di seluruh Indonesia, sebagai bentuk penghormatan atas gelar Doctor Honoris Causa yang
diberikan oleh Universitas Al Azhar. Hamka mengaku bahwa ia adalah penerima pertama
gelar kehormatan tersebut setelah Al Azhar menerapkan peraturan itu. Karya ini juga
dipersembahkan untuk Dr. Syaikh Abdul Karim Amrullah (ayahnya), Ahmad Rasyid Sutan
Manshur (kakak iparnya), Siti Raham binti Endah Sutan (istrinya), dan Shafiyah binti Bagindo
Nan Batuah (ibunya).(Fatih, 2023) Dalam tafsir ini, Hamka mengawali penjelasan dengan

525



menyebutkan ayat pertama yang diangkat dari tafsir Syekh Muhammad Abduh, yang
menjelaskan bahwa:

“Demi Massa”

Avyat pertama diangkat dalam tafsir Syekh Muhammad Abduh menjelaskan bahwa demi
waktu Ashar, waktu petang hari seketika bayang-bayang badan sudah mulai lebih panjang
daripada badan kita sendiri, sehingga dalam hal ini masuklah waktu shalat ashar. Banyaknya
manusia yang percakapannya melantur, kerapkali terjadi pertengkaran, sindir-menyindir,
menyakiti hati, sehingga hal ini menimbulkan perselisthan. Kemudian ada yang mengutuki
waktu Ashar (petang hari); dia mengatakan waktu Ashar itu waktu naas, celaka, banyak
bahaya di dalamnya. Maka datanglah ayat 1 dari Q.S AlAshar ini, memberi peringatan, “Dem:
Ashar”, perhatikanlah waktu Ashar. Bukan waktu Ashar yang salah, akan tetapi manusia lah
yang salah karena tidak mempergunakan waktu itu dengan sebaik-baiknya. Hanya
mempergunakan waktunya untuk bercakap yang tidak ada kejelasan, misalnya bermegah-
megahan dengan harta, merendahkan orang lain, memuji diri. Tentunya orang yang dihina
tidak terima hinaan dan timbullah permusuhan.(Hamka, 2015)

Kemudian kamu salahkan waktu ashar, padahal kamu salahkan waktu Ashar, padahal
kamulah yang salah. Padahal kamu membericarakan hal-hal yang tidak berfaedah, tidak
menyinggung perasaan teman dudukmu, tentulah waktu Ashar itu akan membawa manfaat
pula bagimu. Berputarlah dunia ini dan berbagai masa dilaluinya, suka dan duka, naik dan
turu, masa muda dan masa tua, Ada masa hidup, kemudian mati dan tinggalah kenang-
kenangan ke masa lalu.(Hamka, 2015)

“Sesungguhnya manusia itu ada dalam kerugian”

Pada masa yang dilalui itu nyatalah bahwa manusia hanya rugi selalu. Karena dalam
hidup melalui masa itu tidak ada keuntungan sama sekali. Hanya saja yang ditaati. Sehari mulai
lahir kedunia, di hari itu juga usia sudah kurang satu hari. Dan disetiap hari yang dilaluinya,
sampai hitungan bulan dan tahun, dari muda ke tua, hanya kerugian yang
didapatkan.a(Hamka, 2015)

Di waktu kecil senanglah badan dalam pangkuan ibu, itu pun rugi karena belum
merasakan arti kehidupan. Setelah mulai dewasa bolehlah berdiri sendiri, bersuami atau
beristri. Namun kerugianpun telah ada. Karena hidup mulai bergantung kepada kegiatan dan
tenaga sendiri, tidak lagi ditanggung oleh orang lain. Banyak pengalaman di masa muda telah
menjadi kekayaan jiwa setelah tua. Kita berkata dalam hati agar bekerja begini,

janganditempuh jalan ini itu, harus begini, harus begitu, begini ngurusnya, begitu

526



melakukannya; namun kita tidak ada tenaga lagi buat mengerjakannya sendiri. Setinggi-
tingginya hanyalah menceritakan pengalan itu kepada yang muda. Karena pengalaman itu
mahal sekali.(Hamka, 2015)

Sesudah itu kita bertambah nyanyuk, bertambah sepi; bahkan kadang-kadang
bertambah menjadi beban buat anak-cucuk. Sesudah itu kita pun mati. Itu juga kalua umur
panajang. Kalau usia pendek, kerugian bisa lebih besar lagi. Belum ada amala pa-apa, kita pun
sudah pergi. Kerugianlah seluruh masa hidup itu. Kerugian!ll(Hamka, 2015)

“Kecuali orang yang beriman”

Yang tidak akan merasakan kerugian dalam masa hanyalah orang-orang beriman.
Orang-orang yang mempunyai kepercayaan bahwa hidupnya ini merupakan atas kehendak
Allah yang Mahakuasa. Iman menimbulkan keinsafan tentang guna keduhifupan di dunia ini,
yaitu dengan patuh kepada Tuhan yang Maha Esa; serta berbagi kebaikan kepada sesame
makluk (manusia). Iman menimbulkan keyakinan yang mana sesudah hidup yang sekarang
maka ada hidup lain lagi setelah ini dan itulah yang sebenarnya. Hidup merupakan kenyataan,
mati pun kenyataan dan manusia yang disekelilingi oleh fakta-fakta. Yang baik terpuji di sini,
yang buruk merupakan orang yang merugikan diri sendiri dan termasuk orang lain.(Hamka,
2015)

“Dan berpesan-pesanan dalam kesabaran”

Tidaklah cukup jika hanya berpesan-pesan tentang nilai-nilai kebenaran. Karena hidup
di suni aitu bukanlah jalan yang datar. Kerap kali kaki terkena oleh duri, teracung oleh kerikil
karena banyaknya cobaan Banyak nya orang yang rugi karena tidak mampu menempuh
kesukaran dan halangan hidup. Dia rugi karena dia tidak tahan menempuh ujian-ujian hidup.
Maka didalam Al-Qur’an menerangkan bahwa kesabaran hanya dicapai oleh orang yang
memiliki jiwa yang kuat (Surah Fushshilat:35). Ada 4 syarat agar manusia tdak rugi selama
hidupnya: Iman; Amal Saleh; Ingat-mengingat tentang kebenaran; Ingat-mengingat tentang
kesabaran; maka kegrugian tidak mengancam selama hidup.(Hamka, 2015)

Dalam surah ini mejelaskan bahwa martabat yang empat itu. Dan Allah bersumpabh,
demi masa bahwasanya setiap orang pasti akan merasa kerugian kecuali pertama, orang yang
beriman yaitu orang yang mengetahui kebenaran lalu mengakuinya; £edua, beramal yang saleh
yaitu setelah kebenaran itu diketahui kemudian diamalkan; ke#igz berpesan-pesanan dengan
benaran itu dan tunjuk-tunjukilah jalan yang sama; keempat, naihat-nasihati supaya sabar

meneragakkan kebenaran dan teguh hati jangan berguncang.(Hamka, 2015)

527



Analisis manajemen waktu dalam tafsir Al-Azhar menginterpretasikan QS Al-'Ashr

dengan pendekatan yang menekankan kerugian manusia tanpa iman dan amal saleh. Konsep

kerugian di sini menyoroti pentingnya: Kesadaran Waktu: Memanfaatkan setiap momen

dengan bijak; Iman dan Amal Saleh: Menekankan pentingnya iman dalam menghindari

kerugian; Kesabaran: Mengajak untuk saling menasihati dalam kebenaran dan kesabaran.

Perbandingan Tafsir al-Misbah dan Tafsir Al-Azhar

Berikut adalah perbandingan yang lebih detail antara Tafsir al-Misbah dan Tafsir Al-

Azhar:

Kesamaan:

a.

Tujuan Penafsiran: Kedua tafsir bertujuan untuk memberikan pemahaman yang
mendalam tentang Al-Qur'an. Mereka berusaha menjelaskan ayat-ayat Al-Qur'an
dengan cara yang dapat dipahami oleh masyarakat, serta menjadikannya sebagai
panduan dalam kehidupan sehari-hari.

Pendekatan Interdisipliner: Metode Penafsiran: Keduanya menggunakan pendekatan
yang mengintegrasikan berbagai disiplin ilmu, seperti linguistik, sejarah, dan teologi,
untuk memberikan makna yang lebih luas dan kontekstual terhadap ayat-ayat Al-
Qut'an.

Penggunaan Referensi: Baik Tafsir al-Misbah maupun Tafsir Al-Azhar merujuk pada
banyak sumber klasik, seperti tafsir-tafsir sebelumnya, hadits, dan pendapat para ulama,
untuk mendukung penafsiran mereka. Hal ini menunjukkan komitmen mereka
terhadap tradisi ilmiah dalam studi Al-Qut'an.

Pengaruh Sosial dan Budaya: Relevansi Sosial Keduanya mencoba mengaitkan ajaran
Al-Qur'an dengan konteks sosial dan budaya masyarakat, meskipun dengan cara yang
berbeda. Mereka berupaya untuk menjawab isu-isu kontemporer yang dihadapi umat

Islam.

Perbedaan:

a) Penulis dan Latar Belakang: Tafsir al-Misbah ditulis oleh Buya Hamka, seorang

sastrawan, pemikir, dan tokoh intelektual yang memiliki latar belakang pendidikan yang
kuat dalam sastra dan agama. Hal ini mempengaruhi gaya dan pendekatan
penulisannya. Sedangkan Tafsir Al-Azhar ditulis oleh H. A. Wahid Hasyim, seorang

ulama terkemuka dan tokoh nasional yang lebih fokus pada konteks keagamaan dan

528



isu-isu figh. Latar belakang politik dan sosialnya memberikan perspektif yang berbeda
dalam penafsirannya.

b) Pendekatan Tematik: Tafsir al-Misbah seringkali menggunakan pendekatan tematik
dan lebih naratif. Buya Hamka menekankan relevansi spiritual dan moral dari ayat-ayat
Al-Qur'an, dengan bahasa yang puitis dan reflektif. Sedangkan Tafsir Al-Azhar
cenderung lebih sistematis dan analitis. H. A. Wahid Hasyim berfokus pada penjelasan
figh dan aplikasi hukum Islam, serta aspek teologis yang lebih mendalam.

¢) Gaya Bahasa: Gaya Penulisan al-Misbah: Gaya bahasa yang digunakan dalam Tafsir al-
Misbah lebih puitis dan mengalir, menciptakan nuansa yang lebih mendalam dan
emosional. Hal ini menjadikannya lebih menarik bagi pembaca yang mencari inspirasi.
Sedangkan Gaya Penulisan Al-Azhar: Gaya bahasa dalam Tafsir Al-Azhar lebih formal
dan akademis, dengan penjelasan yang lebih terstruktur dan sistematis. Ini
membuatnya lebih cocok untuk pembaca yang mencari referensi hukum dan analisis
yang lebih mendetail.

d) Fokus Konteks: Tafsir al-Misbah: Lebih menekankan pada konteks Indonesia dan isu-
isu sosial yang relevan dengan masyarakat Indonesia, seperti kebudayaan, etika, dan
moralitas. Sedangkan Tafsir Al-Azhar: Lebih fokus pada konteks agama dan figh,
menjelaskan hukum-hukum Islam dan aplikasinya dalam kehidupan sehari-hari,
dengan penekanan pada ajaran agama secara umum.

Dengan demikian, meskipun Tafsir al-Misbah dan Tafsir Al-Azhar memiliki tujuan
yang sama dalam memahami Al-Qur'an, pendekatan, gaya, dan konteks yang mereka gunakan
memberikan karakteristik unik bagi masing-masing tafsir. Keduanya berkontribusi secara

signifikan dalam tradisi tafsir di Indonesia.

PENUTUP

Tafsir al-Misbah dan Tafsir Al-Azhar keduanya merupakan kontribusi penting dalam
tradisi tafsir di Indonesia, meskipun dengan pendekatan dan karakteristik yang berbeda.
Kesamaan: tujuan penafsiran: kedua tafsir bertujuan memberikan pemahaman mendalam
tentang Al-Qur'an dan menjadikannya panduan dalam kehidupan sehari-hari; pendekatan
interdisipliner: keduanya mengintegrasikan berbagai disiplin ilmu untuk memberikan makna
yang lebih luas terhadap ayat-ayat Al-Qur'an; penggunaan referensi: keduanya merujuk pada

sumber-sumber klasik dan pendapat para ulama, menunjukkan komitmen terhadap tradisi

529



ilmiah; pengaruh sosial dan budaya: mereka mengaitkan ajaran al-qur'an dengan konteks
sosial dan budaya masyarakat.

Sedangkan perbedaanya adalah dari penulis dan latar belakang: tafsir al-misbah ditulis
oleh muhammad quraish shihab, dengan pendekatan naratif dan puitis, sementara tafsir al-
azhar ditulis oleh buya hamka, dengan fokus pada konteks keagamaan dan isu figh;
pendekatan tematik: tafsir al-misbah lebih tematik dan reflektif, sedangkan tafsir al-azhar
lebih sistematis dan analitis; gaya bahasa: tafsir al-misbah menggunakan bahasa yang lebih
puitis, sementara tafsir al-azhar lebih formal dan akademis; fokus konteks: tafsir al-misbah
menekankan isu-isu sosial dan budaya indonesia, sedangkan tafsir al-azhar lebih berfokus
pada konteks agama dan hukum. Secara keseluruhan, kedua tafsir ini memberikan kontribusi
yang signifikan dalam memahami Al-Qur'an, masing-masing dengan kekuatan dan fokus

yang unik, sehingga memperkaya khazanah pemikiran Islam di Indonesia

DAFTAR PUSTAKA

Al-Qardhawi, Y. (1995). Waktn Kekunasaan Kekayaan Sebagai Amanah Allah, tery. M. Solihat.
Gema Insani Press.

Eka Kurniawan Zebua, & Santosa, M. (2022). Pentingnya Manajemen Waktu Dalam
Meningkatkan Kualitas Belajar Mahasiswa. Jurnal Pendidikan Dan Konseling, 4, 1349—
1358.

Fatih, M. (2023). Ashabul A’raf dalam Perspektif Tafsir Indonesia: Studi Komparasi Tafsir
al-Azhar Karya Hamka dan Tafsir al-Misbah karya M. Quraish Shihab. PROGRESSA:
Journal of Islamic Religions Instruction, 7(1), 44-58.
https://doi.org/10.32616/pgt.v7.1.438.44-58

Fauzi, M. 1., & Hamidah, T. (2021). Journal Al-Irfani : Studi Al- Qur > an dan Tafsir Konsep
Amanah Dalam Perspektif Al- Qur ’ an. 2(1), 14-25. https:/ /doi.org/10.51700/irfani

Hamka. (2015). Tafsir Al-Azhar, Jilid 9. Gema Insani.

Katsier, 1. (1993). Terjemah Singkat Tafsir Ibnu Katsier, tery. H. Salim Bahreisy & H. Said Babreisy
(Jilid 8). Bina Ilmu.

Mujahidin, A. (2013). Hermenentka Al-Qur'an. STAIN po PRESS.

Murniyetti. (2016). Waktu Dalam Perspektif Al-Qur an. Jurmal Ulnnnuba , 6(1), 93—101.

Nata, A. (2005). Tokoh-tokoh Pembarnan Isiam di Indonesia. PT. RajaGrafindo Persada.

Nihaya, A. (2012). Siklus Waktn dalam Al-Qur" an: Kajian Tematik Terhadap Ayat-ayat Tentang
Siklus Waktn. UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta.

Nilamsari. (2014). Memahami Studi Dokumen Dalam Penelitian Kualitatif. Wacana, 13(02),
177-181. http://fisip.untirta.ac.id/teguh/?p=16/

Pindra Rama Ardiansa, & Sudarmadi Putra. (2024). Analisis Manajemen Waktu pada Surat
Al Ashr dalam Tafsir Al Quran Al Adzim Karya Ibnu Katsir. Jurnal Iiniah Dan Karya
Mabhasiswa, 2(2), 161-168. https://doi.org/10.54066/jikma.v2i2.1674

RIL, K. A. 2011). ALQur"an dan Tafsirnya (Edisi yang Disempurnakan) (Jilid 5). Widya Cahaya.

Saputra, A., & Balgis. (2022). Penafsiran Surat Al- ° Ashr Dalam Tafsir Al-Maragi
Interpretation of Surah Al-Ashr in Tafsir Al-Maraghi. Jurnal Studi Al-Quran Dan Hadis,
6(1), 1-11.

Shihab, M. Q. (19906). Wawasan Al-Quran: Tafsir Tematik atas Pelbagai Persoalan Umat. Mizan.

530



Shihab, M. Q. (2002). Tafsir al-Misbah:pesan kesan dan keserasian Al-Quran. Lentera Hati.

Sundari, T. (n.d.). Mkana dan Keutamaan Surat Al-’Ashr. Perpustakaan Universitas Ahmad
Dahlan. https://perpustakaan.uad.ac.id/makna-dan-keutamaan-surat-al-ashr/

Syifa, A. N. (2019). Manajemen Waktu Dalam QS Al-’Asr Komparatif Tafsir Mafatih Al -Gaib
Karya Fakhruddin al - Razi dan Tafsir Al- Mishbah Karya M. Quraish Shibab). 1-45.

531



