
 
    

e-ISSN: 2809-3712  
 

 

517 

ANALISIS MANAJEMEN WAKTU DALAM QS. AL-‘ASHR : STUDI 
KOMPARASI TAFSIR AL-MISBAH DAN TAFSIR AL-AZHAR 

 

Nurul Fadilah 
nurulfadilah24@mhs.uinjkt.ac.id  

Mahasiswa Magister Manajemen Dakwah, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 
 

Hamidullah Mahmud 

Dosen Magister Manajemen Dakwah, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 
hamidullah.mahmud@uinjkt.ac.id  

 
Abstract 

This research is motivated by the importance of time in the Qur'an, especially through Surah Al-'Ashr. This 
research compares Tafsir Al-Misbah by Mohammad Quraish Shihab and Tafsir Al-Azhar by Hamka, 
providing an opportunity to understand various dimensions of time management from an Islamic perspective. 
Both interpretations can provide different insights. The purpose of this research is to compare the analysis of 
time management in QS AL-'Ashr in the interpretations of Al-Misbah and Al-Azhar. Then this research 
uses a literature study method using a qualitative descriptive approach. This method is a research method by 
collecting information or data through journals, books, notes, interpretations with other sources. The results 
of this study explain that Tafsir Al-Misbah and Tafsir Al-Azhar do have important contributions to the 
tradition of interpretation in Indonesia, with different characteristics. Similarities: 1) the purpose of 
interpretation: both aim to provide a deep understanding of the Qur'an as a guide to life; 2) interdisciplinary 
approach: integrating various disciplines to expand the meaning of the verse; 3) the use of references: referring 
to classical sources and scholarly opinions, showing commitment to the scientific tradition; 4) social and cultural 
influences: linking the teachings of the Qur'an with the social and cultural context of society. while for the 
differences: 1) author and background: al-misbah was written by muhammad quraish shihab with a narrative 
approach, while al-azhar by buya hamka with a focus on fiqh issues; 2) thematic approach: al-misbah is 
more thematic and reflective, while al-azhar is systematic and analytical; 3) language style: al-misbah uses 
poetic language, while al-azhar is more formal and academic; 5) context focus: al-misbah emphasises 
Indonesian social and cultural issues, while al-azhar is more on religious and legal contexts. 
Keywords: Time Management; Tafsir Al-Misbah; Tafsir Al-Azhar 

 
Abstrak 

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh pentingnya waktu dalam Al-Qur'an, khususnya melalui 
Surah Al-‘Ashr. Penelitian ini membandingkan Tafsir Al-Misbah oleh Mohammad Quraish 
Shihab dan Tafsir Al-Azhar oleh Hamka, memberikan peluang untuk memahami berbagai 
dimensi manajemen waktu dari perspektif Islam. Kedua tafsir tersebut dapat memberikan 
wawasan yang berbeda. Tujuan dar penelitian ini yaitu membandingkan analisis manajemen 
waktu dalam QS AL-‘Ashr pada tafsir Al-Misbah dan Al-Azhar. Kemudian penelitian ini 
menggunakan metode metode studi literatur dengan menggunakan pendekatan deskriptif 
kualitatif. Metode ini merupakan metode penelitian dengan mengumpulakn informasi atau 
data-data melalui jurnal, buku, catatan, tafsir dengan sumber lainnya. Hasil dari penelitian ini 
menjelaskan bahwa Tafsir Al-Misbah dan Tafsir Al-Azhar memang memiliki kontribusi 
penting dalam tradisi tafsir di Indonesia, dengan karakteristik yang berbeda. Kesamaan: 1) 
tujuan penafsiran: keduanya bertujuan memberikan pemahaman mendalam tentang al-qur'an 
sebagai panduan hidup; 2) pendekatan interdisipliner: mengintegrasikan berbagai disiplin 
ilmu untuk memperluas makna ayat; 3) penggunaan referensi: merujuk pada sumber klasik 
dan pendapat ulama, menunjukkan komitmen pada tradisi ilmiah; 4) pengaruh sosial dan 
budaya: mengaitkan ajaran al-qur'an dengan konteks sosial dan budaya masyarakat. 

mailto:nurulfadilah24@mhs.uinjkt.ac.id
mailto:hamidullah.mahmud@uinjkt.ac.id


 

518 
 

sedangkan untuk perbedaannya: 1) penulis dan latar belakang: al-misbah ditulis oleh 
muhammad quraish shihab dengan pendekatan naratif, sedangkan al-azhar oleh buya hamka 
dengan fokus pada isu fiqh; 2) pendekatan tematik: al-misbah lebih tematik dan reflektif, 
sedangkan al-azhar sistematis dan analitis; 3) gaya bahasa: al-misbah menggunakan bahasa 
puitis, sementara al-azhar lebih formal dan akademis; 5) fokus konteks: al-misbah 
menekankan isu sosial dan budaya indonesia, sedangkan al-azhar lebih pada konteks agama 
dan hukum.  
keywords: Manajemen Waktu; Tafsir Al-Misbah; Tafsir Al-Azhar 
 
PENDAHULUAN 

Al-Qur'an adalah kitab suci yang sangat luar biasa, baik dari segi keindahan bahasa 

maupun isi. Ketika diturunkan kepada Nabi Muhammad SAW, Allah menantang semua 

orang, terutama orang-orang kafir, untuk menciptakan sesuatu yang setara dengan Al-Qur'an. 

Namun, hingga saat ini, tidak ada yang berhasil menandingi keindahan dan kedalaman 

maknanya.  

Al-Qur’an berperang penting terkait dengan persoalan terhadap waktu. Dikarenakan 

hal ini menunjukkan pentingnya waktu dan mengungkap besarnya nikmat yang diberikan 

oleh sang pencipta yaitu Allah swt. Sehingga pembahasan mengenai waktu diabadikan melalui 

Sunnah dan Al-Qur’an. Disamping itu, terlihat dari semangat kaum umat Islam abad ertama 

yang merupakan abad yang terbaik dalam memanfaatkan waktu melebihi semanagat generasi 

setelah mereka. Semangat mereka terlihat dalam usaha mencari kekayaan, baik berupa harta 

maupun dinar dan dirham. Besarnya perhatian terhadap waktu telah melahirkan berbagai 

ilmu pengetahuan yang bermanfaat, amal baik, perjuangan yang berhasil, kemenangan yang 

nyata, serta peradaban yang kuat dan berlandaskan prinsip yang tinggi.(Syifa, 2019) 

Penyebutan kata waktu sangatlah banyak didalam Al-Qur’an, sehingga inilah alas an 

mengapa waktu sangat penting dalam kehidupan manusia dan harus digunakan sebaik-

baiknya. Al-Qur’an menyebutkan beberapa kata untuk menunjukkan arti waktu diantaranya 

Hin, Dahr, Aja, Waqt, Amadan dan arti waktu lainnya. Selain penyebutan arti dari kata waktu, 

Allah swt menyebutkan kata sumpah waktu didalam kitab suci Al-Qur’an, 

diantaranya:(Nihaya, 2012) QS at-Takwir [81]: 17-18, QS al-Fajr [89]: 1-2, QS al-Lail [92]: 1-

2, QS al-Muddaṡir [74]: 33-34,QS ad-Duḥa [93]: 1-2, QS al- Insyiqaq [84]: 16-17 QS al-Syams 

[91]: 3-4 dan QS al-Aṣr [103]: 1-2. Dari beberapa ayat diatas terhadap pentingnya waktu 

tersebut, terdapat pesan tersendiri bagi kehidupan manusia. 

Dari beberapa ayat Al-Qur’an diatas yang menjelaskan tentang waktu dalam penelitian 

ini, peneliti fokuskan pada pembahasan Q.S al-‘Asr: 1-3, yang berbunyi: 

نْسَانَِۙ ا ن ِۙ], 1[ وَالْعَصْر  ِۙ ِۙ] 2[ خُسْر  ِۙ لَف يِْۙ الْْ  يْنَِۙ ا لْ  لُوا اٰمَنُوْا ال ذ  بْر ِۙ وَتوََاصَوْا ە  ب الْحَق  ِۙ وَتوََاصَوْا الصّٰل حٰت ِۙ وَعَم  ]3[ ࣖ ب الص   



 

519 
 

Artinya: “Demi masa. Sesungguhnya manusia itu benar-benar dalam kerugian. Kecuali orang-orang yang 

beriman dan mengerjakan amal saleh dan nasehat menasihati supaya menaati kebenaran dsan 

nasehat menasihati supaya menetapi kesabaran.”(RI, 2011) 

Hal ini disebabkan karena elemen-elemen manajemen waktu dalam surat tersebut lebih 

menyeluruh dan terstruktur. Surah al-‘Ashr menekankan bahwa Allah SWT memperingatkan 

kita tentang betapa pentingnya waktu dan bagaimana seharusnya waktu tersebut 

dimanfaatkan.(Shihab, 1996) Sama hanya yang diungkapkan pula oleh Imam Syafi’I, yang 

mengungkapkan: “Kalaulah manusia benar-benar memperhatikan isi kandungan surah ini, 

sesungguhnya cukuplah surah ini menjadi petunjuk bagi kehidupan manusia.”(Katsier, 1993) 

Mengingat pentingnya memanfaatkan waktu, Al-Qur'an menyebutkan beberapa situasi 

di mana manusia merasa menyesal karena telah menyia-nyiakan waktu selama hidup di dunia. 

Dalam QS. Faṭ ir ayat 36-37, terdapat percakapan antara Allah SWT dan penduduk neraka. 

Mereka mengeluh kepada Allah agar dikembalikan ke dunia untuk memulai lagi dan 

melakukan amal saleh. Namun, permohonan itu tidak dikabulkan karena waktu untuk 

beramal telah berlalu dan sekarang adalah saatnya untuk menerima balasan.(Al-Qardhawi, 

1995) Selain itu, QS. al-Munafiqun [63] ayat 9-11 dan QS. as-Sajdah [32] ayat 1 juga 

menggambarkan situasi di mana manusia merasakan penyesalan atas kehilangan waktu 

mereka.(Syifa, 2019) Berdasarkan persoalan tersebut, penulis merasa tertarik untuk 

melakukan penelitian lebih lanjut mengenai surah al-‘Ashr. Penafsiran surah ini memerlukan 

pemahaman yang lebih mendalam tentang elemen-elemen manajemen waktu. Oleh karena 

itu, penelitian ini akan difokuskan tafsir Al-Misbah dan Al-Al-Azhar yang menafsirkan 

tentang waktu dalam QS. Al-‘Ashr ayat 1-3. 

Tafsir Al-Misbah dan Tafsir Al-Azhar adalah dua karya tafsir yang terkenal dan 

memiliki pendekatan yang berbeda dalam menjelaskan makna ayat-ayat Al-Qur'an, termasuk 

Surat Al-‘Ashr. Tafsir Al-Misbah, yang ditulis oleh Mohammad Quraish Shihab, menawarkan 

analisis yang mendalam dan kontekstual, sementara Tafsir Al-Azhar karya Hamka 

memberikan perspektif yang lebih luas, termasuk dimensi sosial dan kultural. Melalui analisis 

komparatif antara kedua tafsir ini, artikel ini bertujuan untuk menggali lebih dalam tentang 

manajemen waktu yang diajarkan dalam Surat Al-‘Ashr dan bagaimana pemahaman tersebut 

dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. Dengan memahami interpretasi dari kedua 

tafsir, diharapkan pembaca dapat memperoleh wawasan yang lebih kaya mengenai 

pentingnya manajemen waktu dalam perspektif Islam, serta inspirasi untuk mengoptimalkan 

waktu demi mencapai kehidupan yang lebih produktif dan bermakna. 



 

520 
 

 

METODOLOGI PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode studi literatur dengan menggunakan pendekatan 

deskriptif kualitatif. Metode ini merupakan metode penelitian dengan mengumpulakn 

informasi atau data-data melalui jurnal, buku, catatan, tafsir dengan sumber 

lainnya.(Nilamsari, 2014). Peneliti menggunakan 2 Tafsir yaitu Tarsir Al-Misbah dan Tafsir 

Al-Azhar untuk dianalisis makna dari kedua tafsir tersebut lalu membandingkan dengan 

keduanya melihat bagaimana persamaan dan perbedaan, kemudian mengumpulkan berbagai 

sumber website, jurnal atau buku- buku untuk dijadikan rujukan yang berhubungan dengan 

manajemen waktu. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konsep Manajemen Waktu dalam Islam 

Manajemen waktu yang dijelaskan oleh Yuan Xing dan Grace Ester dalam jurnal Eka 

Kurniawan Sebua dan Manoca Santosa, bahwa sebuah usaha yang dilakukan oleh setiap orang 

dalam menggunakan waktu sebaik mungkin dalam mencapai goals yang sudah direncanakan 

sehingga usaha yang dilakukan oleh seseorang tersebut berhasil dan dapat memberikan 

kentungan bagi dirinya. Sedangkan merurut Leman, mengungkapkan bahwa manajemen 

waktu adalah memanfaatkan dan menggunakan waktu yang sebaik-baiknya, seoptimal 

mungkin melalui perencanaan aktivitas yang matang dan terorganisir. Manajemen waktu 

artinya kemampuan manusia untuk mengatur dan mengelola waktu sebagai SDM untuk 

mencapai goals. Oleh karenanya, mengatur waktu bukanlah hal yang sulit untuk dipirkan, 

namun bagaimana setia orang mampu untuk tidak menyia-nyiakan waktu yang 

dimilikinya.(Eka Kurniawan Zebua & Santosa, 2022) 

Pentingnya Waktu dalam Perspektif Islam, jadi kehidupan manusia pada dasarnya 

adalah waktu yang dilaluinya sejak lahir hingga meninggal dunia. Waktu adalah aset yang 

paling berharga, sehingga seharusnya dimanfaatkan dengan sebaik-baiknya untuk melakukan 

hal-hal yang bermanfaat.  Malik bin Nabi menulis dalam bukunya Syuruth an-Nahdhah juga 

memberikan pengertian waktu sebagaimana dikutip oleh Shihab (2007) dalam jurnal 

Murniyetti, “waktu adalah sungai yang mengalir ke seluruh penjuru sejak dahulu kala, melintasi pulau, 

kota dan desa, membangkitkan semangat atau meninabobokan manusia. Ia diam seribu bahasa, sampai-

sampai manusia sering tidak menyadari kehadiran waktu dan melupakan nilainya, walaupun segala 

sesuatu~selain Tuhan~ tidak akan mampu melepaskan diri darinya.”(Murniyetti, 2016) 



 

521 
 

Dalam Islam, ciri-ciri seseorang yang menghargai waktu. Seorang muslim yang 

memiliki kewahiban dalam mengelola waktunya dengan baik. Ajaran Islam beranggapan 

pemahaman pada hakikat menghargai waktu merupakan salah satu indikasi dari sebuah 

keimanan dan bukti ketaqwaan seseorang, sebagaimana yang tersirat dalam QS AL-Furqan 

ayat 62 yang artinya: “Dan Dia (pula) yang menjadikan malam dan siang silih berganti bagi orang yang 

ingin mengambil pelajaran atau orang yang ingin bersyukur.”(Murniyetti, 2016) Waktu merupakan 

salah satu bentuk dari Amanah, Allah memeberikan Amanah untuk manusia terhadap waktu 

sehingga manusia harus menjalani waktunya dengan sebaik mungkin agar waktunya tidak sia-

sia.(Fauzi & Hamidah, 2021) 

 

Analisis Q.S Al-‘Ashr 

Surat Al-Ashr adalah salah satu firman Allah yang diturunkan di Makkah dan termasuk 

dalam juz 30. Meskipun tergolong surat pendek, surat ini menyimpan makna yang sangat 

mendalam, terutama dalam konteks pendidikan tentang kedisiplinan. Makna yang terkandung 

dalam surat Al-Ashr menegaskan bahwa Allah bersumpah demi waktu, dengan pernyataan 

tegas bahwa celakalah orang-orang yang menyia-nyiakan waktu untuk hal-hal yang kurang 

bermanfaat. Hanya mereka yang beriman dan beramal saleh, serta saling menasihati tentang 

kebenaran dan kesabaran, yang akan selamat.(Saputra & Balqis, 2022) 

Berikut adalah penjelasan mengenai makna yang terkandung dalam QS. Al-

Ashr:(Pindra Rama Ardiansa & Sudarmadi Putra, 2024) 

Pada ayat pertama, Allah bersumpah dengan menyebut “demi waktu.” Waktu ini 

merujuk pada masa yang dilalui manusia di dunia, mengingatkan orang-orang beriman untuk 

memanfaatkan waktu dengan baik, karena banyak manusia yang lalai dalam menjalani 

kehidupan mereka. Dengan akal, pikiran, dan ilmu yang diberikan, hidup beragama 

seharusnya didasari oleh pengetahuan. Dalam surat Al-Ashr, Allah menegaskan bahwa 

seluruh manusia sebenarnya berada dalam kerugian. Kerugian ini mencakup kehidupan di 

dunia dan di akhirat, di mana mereka tidak akan merasakan kenikmatan kecuali bagi mereka 

yang beriman dan memiliki pengetahuan yang benar tentang agama.(Pindra Rama Ardiansa 

& Sudarmadi Putra, 2024) Pada ayat kedua, Allah menegaskan bahwa “sesungguhnya 

manusia berada dalam kerugian” yang besar. Hal ini menunjukkan bahwa meskipun Allah 

telah memberikan waktu, banyak manusia yang tidak mengisinya dengan aktivitas yang 

bermanfaat, lebih memilih bersenda gurau dan bermalas-malasan, tanpa mengamalkan ilmu 

yang mereka miliki. Sebagaimana dijelaskan dalam hadis berikut: “Seorang hamba tidak akan 



 

522 
 

beranjak dari tempatnya pada hari kiamat nanti hingga dia ditanya tentang ilmunya, apa saja yang telah 

ia amalkan dari ilmu tersebut.” (HR. Ad-Darimi). Pada ayat ketiga, Allah menyebutkan, “Kecuali 

orang-orang beriman yang mengerjakan kebajikan serta saling menasihati untuk kebenaran dan saling 

menasihati untuk kesabaran.”.(Sundari, n.d.) 

 

Tafsir Al-Misbah 

Latar Belakang dari penulisan Tafsir al-Misbah ini diawali dengan adanya penafsiran 

sebelumnya pada tahun 1997 yang berjudul “Tafsir al-Qur’an al-Karim” yang dianggap kurang 

menarik banyak orang, bahkan Sebagian dari mereka memandang dan menilai bertele-tele 

dalam menguraikan kaidah-kaidah atau kosa kata yang disajikan. Yang kemudian Muhammad 

Quraish Shihab tidak melanjutkan upaya tersebut. Namun di sisi lain banyak umat Islam yang 

membaca Al-Qur’an dengan surat-surah tertentu, seperti al-Waqiah, Yasin, ar-Rahman, dan 

yang lainnya merujuk pada hadist dho’if, misalnya bahwa dengan membaca surah al-Waqiah 

merujuk pada kelancaran rejeki. Selain itu, tafsir al-Misbah selalu dijelaskan tema pokok 

surah-surah dalam al-Quran atau tujuan pentingnya yang berkisar di sekeliling ayat-ayat dari 

surat tersebut agar dapat meluruskan kekeliruan serta menciptakan kesan yang baik dan 

benar. (Shihab, 2002) 

Tafsir ini menawarkan penjelasan yang komprehensif dari setiap surah. Dan Tafsir ini 

merupakan tafsir yang ditulis oleh oleh tokoh Agama yaitu M. Quraish Shihab. Muhammad 

Quraish Shihab lahir di Rappang, Sulawesi Selatan, pada 16 Februari 1944. Ayahnya, Prof. 

Dr. M. Quraish Shihab, merupakan seorang cendekiawan dan tokoh penting dalam bidang 

pendidikan. Quraish Shihab dikenal sebagai ulama, penafsir Al-Qur'an, dan ahli tafsir yang 

memiliki kontribusi signifikan dalam pengembangan pemahaman Islam di Indonesia. Selain 

karyanya dalam tafsir, ia juga aktif dalam berbagai kegiatan dakwah dan pengajaran. 

(Mujahidin, 2013) Beliau adalah seorang ulama dan guru besar di bidang tafsir yang pernah 

menjabat sebagai Rektor IAIN Alauddin Makassar, sebuah perguruan tinggi Islam yang 

mendukung perkembangan Islam moderat di Indonesia. Ayah Quraish Shihab juga 

merupakan salah satu penggagas pendirian Universitas Muslim Indonesia (UMI), yang 

dikenal sebagai universitas Islam swasta terkemuka di Makassar. (Nata, 2005) Tafsir Al-

Misbah jilid ke-9 ada yang berkaitan dengan manajemen waktu yaitu QS Al-‘Ashr, berikut 

merupakan analisisnya: 

“Demi waktu” 



 

523 
 

Pada Ayat Pertama, Allah swt memberikan peringatsan manusia yang menjadikan 

seluruh aktivitasnya hanya seperti perlombaan untuk mengejak dan menumpuk-numpukkan 

harta serta menghabiskan waktunya untuk mengejar dunia, sehingga mereka lalai akan tujuan 

utama mengapa Allah menciptakan manusia di dunia ini. Jika ditinjau dari pendapat para 

ulama, mereka sepakat mengartikan kata ‘Aṣ r pada ayat di atas sebagai waktu, meskipun 

mereka berbeda pendapat mengenai waktu yang dimaksud. Beberapa berpendapat bahwa 

‘Aṣ r adalah waktu atau masa di mana langkah dan gerak tertampung. Ada pula yang merujuk 

pada waktu tertentu, yaitu waktu pelaksanaan shalat Ashar. Pendapat ketiga mengaitkan ‘Aṣ r 

dengan waktu atau masa kehadiran Nabi Muhammad di pentas kehidupan. Menurut Quraish 

Shihab, pendapat yang paling tepat adalah bahwa ‘Aṣ r merujuk kepada "waktu secara 

umum."(Shihab, 2002) 

Dalam tafsir Muhammad Quraish Shihab, dapat diartikan sebegai waktu secara umum. 

Menurut Syeik Muhammad ‘Abduh Allah bersumpah dengan waktu karena pada masa 

turunnya al-Qur’an, orang-orang Arab sering berkumpul dan berdiskusi tentang berbagai hal. 

Dalam perbincangan tersebut, mereka sering menggunakan ungkapan yang menyalahkan 

waktu, seperti “waktu sial” saat mengalami kegagalan atau “waktu baik” saat sukses. Melalui 

surat ini, Allah bersumpah demi waktu untuk membantah anggapan mereka tersebut. Waktu 

adalah milik Allah swt, didalamnya Tuhan melaksanakan segala perbuatan-Nya seperti 

memberi rezeki, mencipta, memuliakan dan menghinakan. Selain itu, dapat dikatakan juga 

bahwa pada surah ini Allah menggunakan kata ‘ashr dengan bersumpah demi waktu – bukan 

selainnya – untuk mengungkapkan bahwa: Demi masa (waktu) yang mana manusia mencapai 

hasil setelah memeras tenaga, sesungguhnya ia merugi – apapun hasil yang dicapainya itu, 

kecuali jika ia beriman dan beramal saleh. (Shihab, 2002) 

Pada ayat Kedua, Kata al-insan/manusia diambil dari akar kata yang dapat berarti dinamise 

atau gerak, lupa merasa senang (bahagia), menunjuk manusia yang memiliki ketiga ciri khasnya. 

Al-Insan yang mengambil bentuk ma’rifat (difinit) menunjuk kepada jenis-jenis manusia tanpa 

kecuali, baik mukmin maupun kafir. Kata khusr memiliki banyak arti yaitu sesat, rugi, celaka, 

lemah, tipuan dan sebagainya yang mengarahkan kepada makna negative. Dari hal ini waktu 

harus dimanafaatkan. Jika tidak diisi maka kita yang merugi, bahkan kalaupun diisi akan tetapi 

dengan hal-hal negative maka manusia berada dalam kerugian. Disisnilah terlihat kaitan 

antara ayat pertama dan kedua.(Shihab, 2002) 

Kemudian, Ayat ketiga menegaskan bahwa semua manusia diliputi dengan kerugian 

yang beraneka ragam dan besar. Namun, mengecualikan mereka yang melakukan empat 



 

524 
 

kegiatan pokok yaitu: Kecuali orang-orang yang beriman, dan beramal amal-amalan yang saleh yakni 

yang bermanfaat serta saling berwasiat tentang kebenaran dan saing berwasiat tentang kesabaran dan 

ketabahan. Sehingga dalam surah ini mengungkapkan bahwa amal saleh dan ilmu pun masih 

belum memadai. Memang ada orang yang merasa cukup dan puas dengan ketiga hal tersebut, 

tetapi mereka sering tidak menyadari bahwa kepuasan itu bisa menjebak mereka. Ada pula 

yang merasa jenuh, sehingga penting bagi mereka untuk terus menerima nasihat agar tetap 

tabah, sabar, dan berusaha meningkatkan iman, amal, serta pengetahuan. (Shihab, 2002) 

Demikianlah, surah al-'Ashr memberikan petunjuk bagi manusia. Pendapat Imam 

Syafi'i yang dikutip sebelumnya sangat tepat: "Jika manusia merenungkan isi surah ini, maka 

sebenarnya sudah cukup sebagai petunjuk bagi kehidupannya."(Shihab, 2002) 

Dari analisis QS Al-Ashr menurut tafsir Al-Misbah dapat disimpulkan bahwa analisis 

manajemen waktu dalam konteks Tafsir Al-Misbah, yang ditulis oleh Buya Hamka, dapat 

dilihat dari beberapa aspek penting: 

a) Pengorganisasian Waktu: Tafsir Al-Misbah menggambarkan bagaimana pentingnya 

mengatur waktu dalam kehidupan sehari-hari. Buya Hamka menekankan bahwa 

setiap individu harus memiliki jadwal yang baik untuk menjalani aktivitas ibadah dan 

pekerjaan. 

b) Prioritas dalam Aktivitas: Dalam tafsir ini, Hamka menggarisbawahi pentingnya 

menentukan prioritas antara kegiatan dunia dan akhirat. Ini mencerminkan 

manajemen waktu yang efektif dengan memberi ruang yang cukup untuk ibadah 

tanpa mengabaikan tanggung jawab duniawi. 

c) Keseimbangan: Tafsir Al-Misbah menunjukkan perlunya keseimbangan antara waktu 

untuk diri sendiri, keluarga, dan masyarakat. Hamka mengajak pembaca untuk 

merenungkan pembagian waktu yang adil agar tidak ada aspek kehidupan yang 

terabaikan. 

d) Refleksi dan Evaluasi: Dalam interpretasinya, Hamka juga mengajak umat untuk 

merenungkan penggunaan waktu mereka. Evaluasi ini penting untuk memperbaiki 

kualitas hidup dan mendekatkan diri kepada Tuhan. 

e) Penggunaan Waktu sebagai Ibadah: Tafsir ini mengajarkan bahwa setiap detik yang 

digunakan untuk kebaikan dapat dianggap sebagai ibadah. Ini mendorong umat 

untuk melihat waktu sebagai anugerah yang harus dimanfaatkan sebaik-baiknya. 



 

525 
 

Melalui pendekatan ini, Tafsir Al-Misbah mengajarkan manajemen waktu yang tidak 

hanya praktis, tetapi juga spiritual, menekankan bahwa waktu adalah salah satu nikmat yang 

harus dijaga dan dimanfaatkan seoptimal mungkin. 

 

Tafsir Al-Azhar 

Haji Abdul Malik Kari Amrullah merupakan nama lengkap dari Buya Hamka, belaiau 

dilahirkan pada tanggal 13 Muharram 1362 H/13 Februari 1908 M. didesa Tanah Sirah, 

Sungai Batang, yang terletak di tepi danau Maninjau. Buya Hamka terlahir dan dibesarkan 

oleh keluarga yang lingkungannya taat menjalankan agama Islam. Nama ayahnya adakah Haji 

Abdul Karim Amrullah (Haji Rasul) yang merupakan tokoh pejuang dan reformis Islam di 

ranah Minangkabau, Bersama dengan Syekh Tahir Jalaluddin, Haju Abdullah Ahmad, Syekh 

M. Djamil Djambek, ayat Hamka berjuang memperbaiki pemahaman masyarakat 

Minangkabau terhadap keagamaan yang pada saat itu sarat dengan unsur-unsur takhayyul dan 

khurafat. 

Pada tahun 1914, Hamka memulai pendidikannya dengan belajar Al-Quran dari 

ayahnya hingga khatam. Di tahun berikutnya, ia masuk ke sekolah Desa. Pada tahun 1916, ia 

melanjutkan studi di Sekolah Diniyyah di Pasar Usang Padang Panjang yang didirikan oleh 

Zainuddin Labbay el Yunusi. Setiap hari, Hamka pergi ke Sekolah Desa di pagi hari, belajar 

di Sekolah Diniyyah di sore hari, dan menghabiskan malamnya di Surau bersama teman-

temannya. Pada tahun 1924 Hamka pergi ke Yogyakarta, beliau sempat belajar tafsir Al-

Qur’an kepada Ki Bagus Hadikusumo dengan ftafsir Baidlawi, belajar tentang Islam dan 

Sosialisme kepada HOS. Di Yogyakarta ini pula beliau memulai karirnya di organisasi sosial 

kemasyarakatan, Muhammadyah.(Fatih, 2023) 

Tafsir Al Azhar berasal dari kuliah Subuh yang disampaikan Hamka di Masjid Agung 

Kebayoran Baru, Jakarta, sejak akhir tahun 1958. Tafsir ini disusun dengan tujuan untuk 

meninggalkan warisan berharga yang dapat dibaca dan diingat oleh bangsa serta umat Muslim 

di seluruh Indonesia, sebagai bentuk penghormatan atas gelar Doctor Honoris Causa yang 

diberikan oleh Universitas Al Azhar. Hamka mengaku bahwa ia adalah penerima pertama 

gelar kehormatan tersebut setelah Al Azhar menerapkan peraturan itu. Karya ini juga 

dipersembahkan untuk Dr. Syaikh Abdul Karim Amrullah (ayahnya), Ahmad Rasyid Sutan 

Manshur (kakak iparnya), Siti Raham binti Endah Sutan (istrinya), dan Shafiyah binti Bagindo 

Nan Batuah (ibunya).(Fatih, 2023) Dalam tafsir ini, Hamka mengawali penjelasan dengan 



 

526 
 

menyebutkan ayat pertama yang diangkat dari tafsir Syekh Muhammad Abduh, yang 

menjelaskan bahwa: 

“Demi Massa” 

Ayat pertama diangkat dalam tafsir  Syekh Muhammad Abduh menjelaskan bahwa demi 

waktu Ashar, waktu petang hari seketika bayang-bayang badan sudah mulai lebih panjang 

daripada badan kita sendiri, sehingga dalam hal ini masuklah waktu shalat ashar. Banyaknya 

manusia yang percakapannya melantur, kerapkali terjadi pertengkaran, sindir-menyindir, 

menyakiti hati, sehingga hal ini menimbulkan perselisihan. Kemudian ada yang mengutuki 

waktu Ashar (petang hari); dia mengatakan waktu Ashar itu waktu naas, celaka, banyak 

bahaya di dalamnya. Maka datanglah ayat 1 dari Q.S AlAshar ini, memberi peringatan, “Demi 

Ashar”, perhatikanlah waktu Ashar. Bukan waktu Ashar yang salah, akan tetapi  manusia lah 

yang salah karena tidak mempergunakan waktu itu dengan sebaik-baiknya. Hanya 

mempergunakan waktunya untuk bercakap yang tidak ada kejelasan, misalnya bermegah-

megahan dengan harta, merendahkan orang lain, memuji diri. Tentunya orang yang dihina 

tidak terima hinaan dan timbullah permusuhan.(Hamka, 2015) 

Kemudian kamu salahkan waktu ashar, padahal kamu salahkan waktu Ashar, padahal 

kamulah yang salah. Padahal kamu membericarakan hal-hal yang tidak berfaedah, tidak 

menyinggung perasaan teman dudukmu, tentulah waktu Ashar itu akan membawa manfaat 

pula bagimu. Berputarlah dunia ini dan berbagai masa dilaluinya, suka dan duka, naik dan 

turu, masa muda dan masa tua, Ada masa hidup, kemudian mati dan tinggalah kenang-

kenangan ke masa lalu.(Hamka, 2015) 

“Sesungguhnya manusia itu ada dalam kerugian” 

Pada masa yang dilalui itu nyatalah bahwa manusia hanya rugi selalu. Karena dalam 

hidup melalui masa itu tidak ada keuntungan sama sekali. Hanya saja yang ditaati. Sehari mulai 

lahir kedunia, di hari itu juga usia sudah kurang satu hari. Dan disetiap hari yang dilaluinya, 

sampai hitungan bulan dan tahun, dari muda ke tua, hanya kerugian yang 

didapatkan.a(Hamka, 2015) 

Di waktu kecil senanglah badan dalam pangkuan ibu, itu pun rugi karena belum 

merasakan arti kehidupan. Setelah mulai dewasa bolehlah berdiri sendiri, bersuami atau 

beristri. Namun kerugianpun telah ada. Karena hidup mulai bergantung kepada kegiatan dan 

tenaga sendiri, tidak lagi ditanggung oleh orang lain. Banyak pengalaman di masa muda telah 

menjadi kekayaan jiwa setelah tua. Kita berkata dalam hati agar bekerja begini, 

janganditempuh jalan ini itu, harus begini, harus begitu, begini ngurusnya, begitu 



 

527 
 

melakukannya; namun kita tidak ada tenaga lagi buat mengerjakannya sendiri. Setinggi-

tingginya hanyalah menceritakan pengalan itu kepada yang muda. Karena pengalaman itu 

mahal sekali.(Hamka, 2015) 

Sesudah itu kita bertambah nyanyuk, bertambah sepi; bahkan kadang-kadang 

bertambah menjadi beban buat anak-cucuk. Sesudah itu kita pun mati. Itu juga kalua umur 

panajang. Kalau usia pendek, kerugian bisa lebih besar lagi. Belum ada amala pa-apa, kita pun 

sudah pergi. Kerugianlah seluruh masa hidup itu. Kerugian!!!(Hamka, 2015) 

“Kecuali orang yang beriman” 

Yang tidak akan merasakan kerugian dalam masa hanyalah orang-orang beriman. 

Orang-orang yang mempunyai kepercayaan bahwa hidupnya ini merupakan atas kehendak 

Allah yang Mahakuasa. Iman menimbulkan keinsafan tentang guna keduhifupan di dunia ini, 

yaitu dengan patuh kepada Tuhan yang Maha Esa; serta berbagi kebaikan kepada sesame 

makluk (manusia). Iman menimbulkan keyakinan yang mana sesudah hidup yang sekarang 

maka ada hidup lain lagi setelah ini dan itulah yang sebenarnya. Hidup merupakan kenyataan, 

mati pun kenyataan dan manusia yang disekelilingi oleh fakta-fakta. Yang baik terpuji di sini, 

yang buruk merupakan orang yang merugikan diri sendiri dan termasuk orang lain.(Hamka, 

2015) 

“Dan berpesan-pesanan dalam kesabaran” 

Tidaklah cukup jika hanya berpesan-pesan tentang nilai-nilai kebenaran. Karena hidup 

di suni aitu bukanlah jalan yang datar. Kerap kali kaki terkena oleh duri, teracung oleh kerikil 

karena banyaknya cobaan Banyak nya orang yang rugi karena tidak mampu menempuh 

kesukaran dan halangan hidup. Dia rugi karena dia tidak tahan menempuh ujian-ujian hidup. 

Maka didalam Al-Qur’an menerangkan bahwa kesabaran hanya dicapai oleh orang yang 

memiliki jiwa yang kuat (Surah Fushshilat:35). Ada 4 syarat agar manusia tdak rugi selama 

hidupnya: Iman; Amal Saleh; Ingat-mengingat tentang kebenaran; Ingat-mengingat tentang 

kesabaran; maka kegrugian tidak mengancam selama hidup.(Hamka, 2015) 

Dalam surah ini mejelaskan bahwa martabat yang empat itu. Dan Allah bersumpah, 

demi masa bahwasanya setiap orang pasti akan merasa kerugian kecuali pertama, orang yang 

beriman yaitu orang yang mengetahui kebenaran lalu mengakuinya; kedua, beramal yang saleh 

yaitu setelah kebenaran itu diketahui kemudian diamalkan; ketiga berpesan-pesanan dengan 

benaran itu dan tunjuk-tunjukilah jalan yang sama; keempat, naihat-nasihati supaya sabar 

meneragakkan kebenaran dan teguh hati jangan berguncang.(Hamka, 2015) 



 

528 
 

Analisis manajemen waktu dalam tafsir Al-Azhar menginterpretasikan QS Al-'Ashr 

dengan pendekatan yang menekankan kerugian manusia tanpa iman dan amal saleh. Konsep 

kerugian di sini menyoroti pentingnya: Kesadaran Waktu: Memanfaatkan setiap momen 

dengan bijak; Iman dan Amal Saleh: Menekankan pentingnya iman dalam menghindari 

kerugian; Kesabaran: Mengajak untuk saling menasihati dalam kebenaran dan kesabaran. 

 
Perbandingan Tafsir al-Misbah dan Tafsir Al-Azhar 

Berikut adalah perbandingan yang lebih detail antara Tafsir al-Misbah dan Tafsir Al-

Azhar: 

Kesamaan: 

a. Tujuan Penafsiran: Kedua tafsir bertujuan untuk memberikan pemahaman yang 

mendalam tentang Al-Qur'an. Mereka berusaha menjelaskan ayat-ayat Al-Qur'an 

dengan cara yang dapat dipahami oleh masyarakat, serta menjadikannya sebagai 

panduan dalam kehidupan sehari-hari. 

b. Pendekatan Interdisipliner: Metode Penafsiran: Keduanya menggunakan pendekatan 

yang mengintegrasikan berbagai disiplin ilmu, seperti linguistik, sejarah, dan teologi, 

untuk memberikan makna yang lebih luas dan kontekstual terhadap ayat-ayat Al-

Qur'an. 

c. Penggunaan Referensi: Baik Tafsir al-Misbah maupun Tafsir Al-Azhar merujuk pada 

banyak sumber klasik, seperti tafsir-tafsir sebelumnya, hadits, dan pendapat para ulama, 

untuk mendukung penafsiran mereka. Hal ini menunjukkan komitmen mereka 

terhadap tradisi ilmiah dalam studi Al-Qur'an. 

d. Pengaruh Sosial dan Budaya: Relevansi Sosial Keduanya mencoba mengaitkan ajaran 

Al-Qur'an dengan konteks sosial dan budaya masyarakat, meskipun dengan cara yang 

berbeda. Mereka berupaya untuk menjawab isu-isu kontemporer yang dihadapi umat 

Islam. 

Perbedaan: 

a) Penulis dan Latar Belakang: Tafsir al-Misbah ditulis oleh Buya Hamka, seorang 

sastrawan, pemikir, dan tokoh intelektual yang memiliki latar belakang pendidikan yang 

kuat dalam sastra dan agama. Hal ini mempengaruhi gaya dan pendekatan 

penulisannya. Sedangkan Tafsir Al-Azhar ditulis oleh H. A. Wahid Hasyim, seorang 

ulama terkemuka dan tokoh nasional yang lebih fokus pada konteks keagamaan dan 



 

529 
 

isu-isu fiqh. Latar belakang politik dan sosialnya memberikan perspektif yang berbeda 

dalam penafsirannya. 

b) Pendekatan Tematik: Tafsir al-Misbah seringkali menggunakan pendekatan tematik 

dan lebih naratif. Buya Hamka menekankan relevansi spiritual dan moral dari ayat-ayat 

Al-Qur'an, dengan bahasa yang puitis dan reflektif. Sedangkan Tafsir Al-Azhar 

cenderung lebih sistematis dan analitis. H. A. Wahid Hasyim berfokus pada penjelasan 

fiqh dan aplikasi hukum Islam, serta aspek teologis yang lebih mendalam. 

c) Gaya Bahasa: Gaya Penulisan al-Misbah: Gaya bahasa yang digunakan dalam Tafsir al-

Misbah lebih puitis dan mengalir, menciptakan nuansa yang lebih mendalam dan 

emosional. Hal ini menjadikannya lebih menarik bagi pembaca yang mencari inspirasi. 

Sedangkan Gaya Penulisan Al-Azhar: Gaya bahasa dalam Tafsir Al-Azhar lebih formal 

dan akademis, dengan penjelasan yang lebih terstruktur dan sistematis. Ini 

membuatnya lebih cocok untuk pembaca yang mencari referensi hukum dan analisis 

yang lebih mendetail. 

d) Fokus Konteks: Tafsir al-Misbah: Lebih menekankan pada konteks Indonesia dan isu-

isu sosial yang relevan dengan masyarakat Indonesia, seperti kebudayaan, etika, dan 

moralitas. Sedangkan Tafsir Al-Azhar: Lebih fokus pada konteks agama dan fiqh, 

menjelaskan hukum-hukum Islam dan aplikasinya dalam kehidupan sehari-hari, 

dengan penekanan pada ajaran agama secara umum. 

Dengan demikian, meskipun Tafsir al-Misbah dan Tafsir Al-Azhar memiliki tujuan 

yang sama dalam memahami Al-Qur'an, pendekatan, gaya, dan konteks yang mereka gunakan 

memberikan karakteristik unik bagi masing-masing tafsir. Keduanya berkontribusi secara 

signifikan dalam tradisi tafsir di Indonesia. 

 
PENUTUP 

Tafsir al-Misbah dan Tafsir Al-Azhar keduanya merupakan kontribusi penting dalam 

tradisi tafsir di Indonesia, meskipun dengan pendekatan dan karakteristik yang berbeda. 

Kesamaan: tujuan penafsiran: kedua tafsir bertujuan memberikan pemahaman mendalam 

tentang Al-Qur'an dan menjadikannya panduan dalam kehidupan sehari-hari; pendekatan 

interdisipliner: keduanya mengintegrasikan berbagai disiplin ilmu untuk memberikan makna 

yang lebih luas terhadap ayat-ayat Al-Qur'an; penggunaan referensi: keduanya merujuk pada 

sumber-sumber klasik dan pendapat para ulama, menunjukkan komitmen terhadap tradisi 



 

530 
 

ilmiah; pengaruh sosial dan budaya: mereka mengaitkan ajaran al-qur'an dengan konteks 

sosial dan budaya masyarakat. 

Sedangkan perbedaanya adalah dari penulis dan latar belakang: tafsir al-misbah ditulis 

oleh muhammad quraish shihab, dengan pendekatan naratif dan puitis, sementara tafsir al-

azhar ditulis oleh buya hamka, dengan fokus pada konteks keagamaan dan isu fiqh; 

pendekatan tematik: tafsir al-misbah lebih tematik dan reflektif, sedangkan tafsir al-azhar 

lebih sistematis dan analitis; gaya bahasa: tafsir al-misbah menggunakan bahasa yang lebih 

puitis, sementara tafsir al-azhar lebih formal dan akademis; fokus konteks: tafsir al-misbah 

menekankan isu-isu sosial dan budaya indonesia, sedangkan tafsir al-azhar lebih berfokus 

pada konteks agama dan hukum. Secara keseluruhan, kedua tafsir ini memberikan kontribusi 

yang signifikan dalam memahami Al-Qur'an, masing-masing dengan kekuatan dan fokus 

yang unik, sehingga memperkaya khazanah pemikiran Islam di Indonesia 

 
DAFTAR PUSTAKA 
Al-Qardhawi, Y. (1995). Waktu Kekuasaan Kekayaan Sebagai Amanah Allah, terj. M. Solihat. 

Gema Insani Press. 
Eka Kurniawan Zebua, & Santosa, M. (2022). Pentingnya Manajemen Waktu Dalam 

Meningkatkan Kualitas Belajar Mahasiswa. Jurnal Pendidikan Dan Konseling, 4, 1349–
1358. 

Fatih, M. (2023). Ashabul A’raf dalam Perspektif Tafsir Indonesia: Studi Komparasi Tafsir 
al-Azhar Karya Hamka dan Tafsir al-Misbah karya M. Quraish Shihab. PROGRESSA: 
Journal of Islamic Religious Instruction, 7(1), 44–58. 
https://doi.org/10.32616/pgr.v7.1.438.44-58 

Fauzi, M. I., & Hamidah, T. (2021). Journal Al-Irfani : Studi Al- Qur ’ an dan Tafsir Konsep 
Amanah Dalam Perspektif Al- Qur ’ an. 2(1), 14–25. https://doi.org/10.51700/irfani 

Hamka. (2015). Tafsir Al-Azhar, Jilid 9. Gema Insani. 
Katsier, I. (1993). Terjemah Singkat Tafsir Ibnu Katsier, terj. H. Salim Bahreisy & H. Said Bahreisy 

(Jilid 8). Bina Ilmu. 
Mujahidin, A. (2013). Hermeneutka Al-Qur’an. STAIN po PRESS. 
Murniyetti. (2016). Waktu Dalam Perspektif Al-Qur`an. Jurnal Ulunnuha , 6(1), 93–101. 
Nata, A. (2005). Tokoh-tokoh Pembaruan Islam di Indonesia. PT. RajaGrafindo Persada. 

Nihaya, A. (2012). Siklus Waktu dalam Al-Qur‟an: Kajian Tematik Terhadap Ayat-ayat Tentang 
Siklus Waktu. UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

Nilamsari. (2014). Memahami Studi Dokumen Dalam Penelitian Kualitatif. Wacana, 13(02), 
177–181. http://fisip.untirta.ac.id/teguh/?p=16/  

Pindra Rama Ardiansa, & Sudarmadi Putra. (2024). Analisis Manajemen Waktu pada Surat 
Al Ashr dalam Tafsir Al Qur’an Al Adzim Karya Ibnu Katsir. Jurnal Ilmiah Dan Karya 
Mahasiswa, 2(2), 161–168. https://doi.org/10.54066/jikma.v2i2.1674 

RI, K. A. (2011). Al-Qur‟an dan Tafsirnya (Edisi yang Disempurnakan) (Jilid 5). Widya Cahaya. 
Saputra, A., & Balqis. (2022). Penafsiran Surat Al- ‘ Ashr Dalam Tafsîr Al-Marâġi 

Interpretation of Surah Al-Ashr in Tafsîr Al-Maraghi. Jurnal Studi Al-Quran Dan Hadis, 
6(1), 1–11. 

Shihab, M. Q. (1996). Wawasan Al-Quran: Tafsir Tematik atas Pelbagai Persoalan Umat. Mizan. 



 

531 
 

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir al-Misbah:pesan kesan dan keserasian Al-Qur’an. Lentera Hati. 
Sundari, T. (n.d.). Mkana dan Keutamaan Surat Al-’Ashr. Perpustakaan Universitas Ahmad 

Dahlan. https://perpustakaan.uad.ac.id/makna-dan-keutamaan-surat-al-ashr/ 
Syifa, A. N. (2019). Manajemen Waktu Dalam QS Al-’Asr Komparatif Tafsir Mafātīh Al -Gaib 

Karya Fakhruddīn al - Rāzi dan Tafsir Al- Mishbāh Karya M. Quraish Shihab). 1–45. 
 


