
 
    

e-ISSN: 2809-3712  
 

 

532 
 

KORELASI ANTARA TAFSIR DAN TA’WIL : STUDI KOMPREHENSIF 
TENTANG METODOLOGI PENAFSIRAN AL-QUR’AN  

  

Yoga Agus Yulianto 
Mahasiswa Pascasarjana UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 

yogayulianto17@gmail.com 
 

Hamidullah Mahmud 
Dosen UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 

hamidullah.mahmud@uinjkt.ac.id 
 

Abstract 
The correlation between tafsir and ta’wil in the methodology of Qur'anic interpretation aims to understand 
how these two approaches complement each other in the process of interpreting the verses of the Qur'an. 
Tafsir generally focuses on the literal and contextual explanation of Qur'anic verses, while ta’wil delves 
into deeper, esoteric meanings, particularly in ambiguous (mutashabihat) verses. Using a qualitative 
approach and literature review, this research analyzes classical and contemporary exegesis to identify how 
scholars across different eras combine these approaches. The findings reveal that the correlation between 
tafsir and ta’wil enriches the overall understanding of the Qur'an. Classical scholars tend to separate tafsir 
and ta’wil methodologically, whereas contemporary scholars often integrate both approaches to address 
modern challenges, such as social change and interpretative pluralism. This study emphasizes the 
importance of synergy between tafsir and ta’wil in developing a more comprehensive and relevant method 
of Qur'anic interpretation in the contemporary era. 
Keywords: Tafsir, Ta’wil, Qur'anic Interpretation, Methodology. 

 

Abstrak 
Korelasi antara tafsir dan ta’wil dalam metodologi penafsiran Al-Qur’an merupakan 
tujuan memahami bagaimana kedua pendekatan tersebut saling melengkapi dalam proses 
interpretasi teks ayat Al-Qur’an. Tafsir umumnya difokuskan pada penjelasan literal dan 
kontekstual ayat-ayat Al-Qur’an, sementara ta’wil lebih mendalami makna batin, terutama 
pada ayat-ayat yang bersifat mutasyabihat (ambigu). Melalui pendekatan kualitatif dan 
kajian literatur, penelitian ini menganalisis karya-karya tafsir klasik dan kontemporer 
untuk mengidentifikasi bagaimana para ulama dari berbagai zaman menggabungkan 
kedua pendekatan tersebut. Hasil penelitian menunjukkan bahwa korelasi antara tafsir dan 
ta’wil memperkaya pemahaman Al-Qur’an secara keseluruhan. Para ulama klasik 
cenderung memisahkan penggunaan tafsir dan ta’wil secara metodologis, sementara 
ulama kontemporer lebih sering mengintegrasikan kedua pendekatan ini sebagai upaya 
menjawab berbagai tantangan modern, seperti perubahan sosial dan pluralitas penafsiran. 
Penelitian ini menyoroti pentingnya sinergi antara tafsir dan ta’wil dalam mengembangkan 
metode penafsiran Al-Qur’an yang lebih komprehensif dan relevan di era kontemporer. 
Kata Kunci: Tafsir, Ta’wil, Penafsiran Al-Qur’an, Metodologi.  

 

PENDAHULUAN 

Penafsiran Al-Qur’an telah menjadi bagian integral dari kajian keislaman sejak masa 

Nabi Muhammad SAW hingga kini. Al-Qur’an, sebagai pedoman hidup umat Islam, 

mengandung ajaran-ajaran yang membutuhkan pemahaman mendalam melalui berbagai metode 

penafsiran. Dua pendekatan utama yang digunakan dalam memahami teks suci ini adalah tafsir 



 

533 

 

dan ta’wil. Meski keduanya memiliki tujuan yang sama, yaitu menyingkap makna ayat-ayat Al-

Qur’an, pendekatan metodologis yang diterapkan berbeda satu sama lain. 

Tafsir lebih berorientasi pada penjelasan literal dan kontekstual dari teks Al-Qur’an, 

sering kali menggunakan sumber-sumber eksternal seperti hadis dan riwayat sahabat untuk 

memberikan penjelasan yang lebih jelas tentang makna ayat-ayat yang bersifat muhkamah (jelas). 

Karya-karya tafsir klasik seperti Tafsir al-Tabari dan Tafsir Ibn Kathir sangat bergantung pada 

metode ini, di mana para ulama menggunakan pendekatan kebahasaan dan historis untuk 

memahami konteks wahyu. Tafsir literal ini membantu menghubungkan makna ayat dengan 

peristiwa atau situasi tertentu pada masa turunnya wahyu. Dalam hal ini, tafsir dianggap sebagai 

metode yang lebih aman dan terbuka untuk dipahami oleh khalayak umum.  

Di sisi lain, ta’wil berfokus pada makna batiniah atau interpretasi yang lebih mendalam 

dari teks Al-Qur’an. Pendekatan ini lebih sering diterapkan pada ayat-ayat mutasyabihat yang 

dianggap memiliki makna tersembunyi. Ulama seperti Al-Ghazali dan Ibn Arabi menggunakan 

ta’wil untuk menggali makna filosofis dan spiritual dari ayat-ayat Al-Qur’an yang tidak dapat 

dijelaskan secara literal. Ta’wil sering kali dikaitkan dengan tradisi esoteris dalam Islam, terutama 

di kalangan para sufi yang melihat dimensi spiritual sebagai inti dari wahyu.  Pendekatan ini 

memerlukan kedalaman ilmu dan sering kali tidak dapat dipahami secara langsung oleh 

masyarakat umum. 

Kedua metode ini telah berkembang dan menghasilkan perdebatan ilmiah di kalangan 

ulama klasik dan kontemporer. Dalam tradisi klasik, tafsir dan ta’wil sering dipisahkan secara 

metodologis, namun dalam perkembangannya, banyak ulama modern berupaya 

mengintegrasikan keduanya. Muhammad Abduh, misalnya, mengusulkan agar metode tafsir 

tidak hanya mengandalkan pendekatan literal, tetapi juga membuka ruang bagi ta’wil dalam 

rangka menyelesaikan permasalahan modern.  Pendekatan ini menunjukkan bahwa korelasi 

antara tafsir dan ta’wil dapat memperkaya proses penafsiran Al-Qur’an, khususnya dalam 

menjawab tantangan zaman modern. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi lebih jauh hubungan antara tafsir dan 

ta’wil, serta bagaimana kedua metode ini dapat digunakan secara sinergis dalam membentuk 

pemahaman yang lebih holistik terhadap Al-Qur’an. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka. 

Sumber data yang digunakan berupa literatur adalah kitab tafsir klasik dan karya kontemporer 

dari ulama modern. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi dengan 

menelaah artikel ilmiah dan jurnal yang relevan. 

Analisis data dilakukan menggunakan metode analisis isi, yang di mana data yang 

terkumpul dianalisis untuk menemukan korelasi antara tafsir dan ta’wil dalam penafsiran Al-

Qur’an. Data yang dianalisis berdasarkan kategori korelasi antara Tafsir dan Ta’wil, studi kasus 

pendekatan ulama klasik dan kontemporer, serta perbandingan metodologi penafsiran. 

 

 

 

 



 

 

 

  534 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Pengertian Tafsir dan Ta’wil 

Tafsir dan ta’wil adalah dua pendekatan utama dalam upaya memahami makna Al-

Qur’an yang telah menjadi diskursus penting di kalangan ulama. Tafsir dan Ta’wil sering kali 

dianggap serupa, namun sebenarnya memiliki karakteristik yang berbeda, terutama dalam 

pendekatan metodologis terhadap teks. Tafsir berfokus pada makna literal dan eksplisit dari 

teks, sedangkan ta’wil cenderung mencari makna yang lebih dalam atau tersembunyi. Hubungan 

antara keduanya bersifat komplementer dalam upaya mencapai pemahaman yang utuh dan 

menyeluruh terhadap Al-Qur’an. 

Tafsir secara bahasa mengikuti wazan تفعيل (taf’il) yang berarti pola, berasal dari akar 

kata فسر (al-fasr) yang berarti menjelaskan, menyingkap, dan menampakkan atau menerangkan 

makna yang abstrak. Kata at-tafsir dan al-fars mempunyai arti menjelaskan dan menyingkap 

yang tertutup, sebagaimana dalam lisanul arabi menyatakan bahwa kata al-fasr berarti 

menyingkap sesuatu yang tertutup, sedangkan kata at-tafsir berarti menyingkapkan maksud 

sesuatu lafaz yang musykil atau pelik.  

Tafsir secara umum dianggap sebagai metode yang berfokus pada penjelasan tekstual 

dari ayat-ayat Al-Qur’an, terutama ayat-ayat yang termasuk kategori muhkamat (ayat yang jelas 

dan mudah dipahami). Dalam kajian kontemporer, tafsir semakin berkembang dengan 

memperhitungkan konteks sosio-kultural di Indonesia. Para mufassir di Indonesia berusaha 

menjadikan tafsir Al-Qur’an relevan dengan persoalan-persoalan yang dihadapi masyarakat saat 

ini seperti isu gender, pluralisme, dan demokrasi. Salah satu karya tafsir yang signifikan di 

Indonesia adalah Tafsir Al-Mishbah karya Quraish Shihab, yang menjadi rujukan utama dalam 

menjelaskan ayat-ayat Al-Qur'an secara literal namun kontekstual. 

Tafsir di Indonesia lebih menekankan pada pentingnya pemahaman literal yang tetap 

relevan dengan nilai-nilai lokal dan kondisi masyarakat modern. Dalam penjelasannya, Jamilah 

menunjukkan bahwa tafsir ayat-ayat tentang keadilan sosial dalam Al-Qur’an telah digunakan 

untuk mendukung kampanye-kampanye sosial, terutama dalam membela hak-hak kaum 

minoritas di Indonesia. Tafsir yang dilakukan dengan pendekatan literal ini memberi penekanan 

pada penerapan hukum-hukum Al-Qur’an yang relevan dengan kehidupan sehari-hari, yang 

mana hal tersebut mencerminkan bagaimana tafsir berfungsi sebagai panduan moral bagi 

masyarakat Muslim di Indonesia.  

Ta’wil secara bahasa berasal dari kata “aul”, yang berarti kembali ke asal. اول الكلام تأويلا 

(Awwalah-Al-Kalami-Ta’wilan) (artinya, memikirkan, memperkirakan dan menafsirkannya). 

Ta’wil secara etimologi kata berasal dari kata يأول-أول  (awwalah-yu’awwilu) yang berarti Al-Marja 

yaitu tempat kembali, sedangkan secara terminologi pengertian ta’wil ini menurut Thameem 

Ushama, dengan mengutip dari pendapat as-suyuti, mengatakan bahwa ta’wil berarti interpretasi 

atau memalingkan makna ayat Alqur’an dari kemungkinan makna lain.  

Ta’wil berbeda dengan tafsir, lebih menekankan pada makna simbolis atau batiniah yang 

terkandung dalam ayat-ayat mutasyabihat (ayat yang tidak jelas). Di Indonesia, ta’wil sering kali 

digunakan oleh para ulama dan cendekiawan untuk memahami ayat-ayat yang memiliki dimensi 

spiritual yang mendalam. Pendekatan ta’wil banyak digunakan oleh kalangan sufi atau 

cendekiawan Islam yang ingin menggali makna terdalam dari ayat-ayat Al-Qur'an untuk 

mencapai pemahaman yang lebih dalam tentang Allah dan hubungan manusia dengan Tuhan. 



 

535 

 

Ta’wil dalam menjelaskan ayat-ayat tentang sifat-sifat Allah dalam konteks diskursus 

filsafat modern. Ahmed menyimpulkan bahwa ta’wil memberikan ruang untuk interpretasi yang 

lebih fleksibel terhadap makna ayat, terutama dalam menghadapi tantangan ideologi sekuler 

yang dominan di era modern ini. Penelitian ini menyoroti bahwa ta’wil dapat membantu 

masyarakat Muslim untuk memahami nilai-nilai spiritual dan esoteris Al-Qur’an dengan cara 

yang relevan terhadap tantangan zaman.  

Perbedaan Utama Antara Tafsir dan Ta’wil 

Dalam hal ini sebagian ulama melihat ada perbedaan-perbedaan antara keduanya, yaitu: 

1. Tafsir berbeda dengan ta’wil, perbedaannya adalah pada ayat-ayat yang menyangkut 

soal umum dan khusus, pengertian tafsir lebih umum dari pada ta’wil, karena ta’wil 

berkenaan dengan ayat-ayat yang khusus, misalnya ayat-ayat mutasyabihat. Jadi, 

menta’wilkan ayat ayat yang mutasyabihat itu termasuk tafsir, tetapi tidak setiap 

penafsiran ayat disebut ta’wil. 

2. Tafsir adalah penjelasan lebih lanjut dari ta’wil, dan dalam tafsir sejauh terdapat dalil-

dalil yang dapat menguatkan penafsiran boleh dinyatakan: “Demikianlah yang 

dikehendaki Allah”, sedangkan ta’wil hanya menguatkan salah satu makna dari 

sejumlah kemungkinan makna yang dimiliki ayat (lafaz) dan tidak boleh menyatakan: 

“Demikianlah yang dikehendaki Allah SWT.” 

3. Tafsir menerangkan makna lafaz (ayat) melalui pendekatan riwayat, sedangkan ta’wil 

melalui pendekatan dirayah (kemampuan ilmu) dan berpikir rasional. 

4. Tafsir menerangkan makna-makna yang diambil dari bentuk yang tersurat (bil 

ibarah), sedangkan ta’wil adalah dari yang tersirat (bil isyarah). 

5. Tafsir berhubungan dengan makna-makna ayat atau lafaz yang biasa biasa saja, 

sedangkan ta’wil berhubungan dengan makna-makna yang kudus. 

Tafsir mengenai penjelasan maknanya telah diberikan oleh Alquran sendiri, sedangkan 

ta’wil penjelasan maknanya diperoleh melalui istinbath (penggalian) dengan memanfaatkan 

ilmu-ilmu alatnya.  Sederhananya, tafsir menjelaskan "yang luar" (dhahir) dari Al-Quran. 

Adapun ta’wil merujuk pada penjelasan makna-dalam dan tersembunyi dari Al-Quran. Menurut 

Abú Zayd (lahir 1943 M.), dalam proses tafsir seorang penafsir (mufasir , exegete) menggunakan 

linguistik dalam pengertiannya yang tradisional yaitu merujuk pada riwayah. Artinya, peran 

penafsir dalam melakukan penafsiran hanya dalam kerangka mengenal signal signal Sedangkan 

dalam ta'wil (interpretasi), interpreter lebih dari sekadar menerapkan dua bidang ilmu yang 

dipergunakan dalam tafsir di atas. Ta’wil dalam pengertiannya yang baru menggunakan 

perangkat keilmuan lain dalam ilmu-ilmu kemanusiaan dan sosial untuk menguak makna teks 

yang lebih dalam.  Singkatnya, ta'wîl lebih mendalam dalam penguakan makna yang tidak dapat 

dilakukan oleh tafsir, serta dalam ta'wil peran subjek ("pembaca") dalam penguakan makna teks 

lebih signifikan daripada tafsir. 

Menginformasikan sejumlah data penting (asli) lapangan yang diperoleh dari kuesioner, 

survei, dokumen, wawancara, observasi dan teknik pengumpulan data lainnya. Dapat dilengkapi 

dengan tabel atau grafik untuk memperjelas hasil. Jika kajian penelitian menggunakan metode 

literatur maka disesuaikan dengan kaidah literatur. 

 

 



 

 

 

  536 

Penafsiran AL-Qur’an 

Pendekatan Ulama Klasik 

Posisi Al-Qur’an begitu istimewa di hati umat Islam, sebagai firman Allah yang harus 

dijaga keasliaannya. Ulama terdahulu menggunakan ilmu Tafsir sebagai salah satu cara 

memahami Al-Qur’an, lebih dari itu ilmu tafsir dianggap sebagai kebenaran Al-Qur’an itu 

sendiri.  

Penafsiran Al-Qur'an merupakan suatu disiplin yang sangat penting dalam tradisi Islam. 

Pendekatan ulama klasik dalam penafsiran Al-Qur'an telah memberikan dasar yang kokoh untuk 

memahami teks-teks suci tersebut. Dalam pendekatan ini, ulama klasik menggunakan metode 

yang ketat, berdasarkan pada sumber-sumber yang sahih, serta mempertimbangkan konteks 

historis dan sosial saat ayat-ayat diturunkan. 

1. Ciri-ciri Pendekatan Ulama Klasik 

Pendekatan ulama klasik dalam penafsiran Al-Qur'an memiliki beberapa ciri 

khas yang membedakannya dari pendekatan lainnya: 

a. Berlandaskan Sumber yang Sahih: Ulama klasik mengutamakan penggunaan 

sumber-sumber yang dapat dipercaya, seperti Al-Qur'an itu sendiri, hadis Nabi 

Muhammad SAW, serta pendapat sahabat dan tabi'in. Mereka berpegang pada 

prinsip bahwa penafsiran harus didasarkan pada teks yang otentik dan tidak 

boleh keluar dari konteks yang telah ditetapkan. 

b. Makna Literal dan Konteks Historis: Dalam penafsiran, ulama klasik cenderung 

mengedepankan makna literal dari teks, sambil tetap memperhatikan konteks 

historis dan sosial pada saat wahyu diturunkan. Misalnya, mereka akan 

mempertimbangkan situasi masyarakat Arab pada masa Nabi untuk memahami 

makna yang terkandung dalam ayat-ayat tertentu. 

c. Metode Tafsir bi al-Ma’tsur dan Tafsir bi al-Ra’yi: Ulama klasik biasanya 

menggunakan dua metode utama dalam penafsiran: tafsir bi al-Ma’tsur dan 

tafsir bi al-Ra’yi. Tafsir bi al-Ma’tsur mengandalkan riwayat yang berasal dari 

Nabi, sahabat, dan tabi'in, sedangkan tafsir bi al-Ra’yi memberikan ruang bagi 

akal dan penalaran dalam menafsirkan ayat-ayat.  

2. Metode Tafsir Klasik 

a. Tafsir bi al-Ma’tsur 

Tafsir bi al-Ma’tsur adalah metode penafsiran yang mengandalkan sumber-

sumber riwayat. Dalam metode ini, mufassir mencari penjelasan ayat-ayat Al-

Qur'an melalui hadis-hadis yang shahih serta perkataan sahabat Nabi. Mufassir 

seperti Ibnu Jarir al-Tabari dalam karyanya Jami' al-Bayan fi Tafsir al-Qur'an 

banyak menggunakan metode ini, dengan mengumpulkan berbagai riwayat yang 

relevan untuk menjelaskan makna ayat.  

Salah satu contoh penerapan tafsir bi al-Ma’tsur adalah penafsiran tentang sifat-

sifat Allah. Ketika menjelaskan ayat-ayat yang berkaitan dengan sifat-sifat 

Tuhan, mufassir akan mengacu pada hadis-hadis yang menjelaskan makna sifat 

tersebut agar tidak menyimpang dari pemahaman yang benar.  

b. Tafsir bi al-Ra’yi 



 

537 

 

Tafsir bi al-Ra’yi adalah metode yang memberikan kebebasan bagi mufassir 

untuk menggunakan penalaran dan akal dalam penafsiran. Dalam pendekatan 

ini, mufassir dapat mempertimbangkan faktor-faktor sosial, budaya, dan sejarah 

untuk memahami makna ayat-ayat Al-Qur'an. Mufassir seperti Al-Fakhr al-Razi 

dalam Mafatih al-Ghaib sering kali menggunakan metode ini, menggabungkan 

penalaran rasional dengan interpretasi teologis. 

Contoh dari penerapan tafsir bi al-Ra’yi adalah ketika mufassir 

menginterpretasikan ayat-ayat yang berkaitan dengan hukum. Mufassir akan 

menggunakan prinsip-prinsip syariah dan pertimbangan kemaslahatan untuk 

menjelaskan ayat-ayat tersebut, sehingga menghasilkan penafsiran yang relevan 

dan aplikatif di masyarakat. 

c. Contoh Penafsiran Ulama Klasik 

Salah satu contoh penting dari penafsiran ulama klasik adalah tafsir yang 

diberikan oleh Al-Tabari. Dalam karyanya, ia tidak hanya menjelaskan makna 

teks, tetapi juga menyertakan berbagai riwayat yang memperkuat penjelasannya. 

Misalnya, dalam menjelaskan ayat tentang keesaan Tuhan (Tawhid), ia 

mengumpulkan berbagai riwayat dari Nabi dan sahabat yang menegaskan 

konsep tersebut.  

Selain itu, Al-Fakhr al-Razi juga dikenal dengan pendekatan rasionalnya. Dalam 

tafsirnya, ia sering kali membahas argumentasi-argumentasi teologis dan 

filosofis untuk menjelaskan makna ayat-ayat tertentu, memberikan dimensi yang 

lebih dalam dalam pemahaman terhadap Al-Qur'an.  

d. Tantangan dalam Penafsiran Klasik 

Meskipun pendekatan ulama klasik memiliki kekuatan, ada beberapa tantangan 

yang dihadapi dalam penerapannya. Salah satunya adalah konteks sosial dan 

budaya yang terus berubah. Penafsiran yang dilakukan pada masa lalu mungkin 

tidak sepenuhnya relevan dengan kondisi masyarakat saat ini. Oleh karena itu, 

perlu ada keterbukaan dalam memahami konteks dan mengadaptasi penafsiran 

agar sesuai dengan tantangan zaman.  

Pendekatan Ulama Kontemporer 

Penafsiran Al-Qur'an merupakan disiplin ilmu yang terus berkembang seiring dengan 

dinamika masyarakat dan kemajuan ilmu pengetahuan.  Dalam konteks ini, pendekatan ulama 

kontemporer dalam penafsiran Al-Qur'an menjadi semakin relevan.  Ulama kontemporer 

berupaya untuk mengaitkan makna ayat-ayat Al-Qur'an dengan realitas sosial, budaya, dan 

tantangan zaman modern.  Pembahasan ini akan mengeksplorasi karakteristik, metodologi, dan 

contoh dari pendekatan ulama kontemporer dalam penafsiran Al-Qur'an.  

1. Ciri-ciri Pendekatan Ulama Kontemporer 

Pendekatan ulama kontemporer dalam penafsiran Al-Qur'an memiliki beberapa ciri 

khas yang membedakannya dari pendekatan klasik: 

a. Keterbukaan terhadap Konteks Sosial: Ulama kontemporer menekankan 

pentingnya konteks sosial dan budaya dalam memahami Al-Qur'an. Mereka 

menganggap bahwa ayat-ayat Al-Qur'an harus dipahami dalam konteks zaman 

dan situasi yang dihadapi umat Islam saat ini.  



 

 

 

  538 

b. Integrasi Ilmu Pengetahuan Modern: Dalam penafsiran, ulama kontemporer 

sering mengintegrasikan ilmu pengetahuan modern, seperti sosiologi, psikologi, 

dan antropologi. Hal ini bertujuan untuk memberikan pemahaman yang lebih 

komprehensif terhadap teks Al-Qur'an.  

c. Pendekatan Interdisipliner: Banyak mufassir kontemporer yang menggunakan 

pendekatan interdisipliner untuk memahami Al-Qur'an. Mereka 

menggabungkan pengetahuan dari berbagai disiplin ilmu untuk memberikan 

perspektif yang lebih luas dan mendalam terhadap makna ayat-ayat. 

2. Metode Penafsiran Kontemporer 

a. Tafsir Kontekstual 

Tafsir kontekstual merupakan salah satu metode yang paling banyak digunakan 

oleh ulama kontemporer. Pendekatan ini menekankan pentingnya memahami 

ayat-ayat Al-Qur'an sesuai dengan konteks sosial, budaya, dan historis. Mufassir 

seperti Quraish Shihab dalam Tafsir al-Mishbah berusaha untuk menjelaskan 

ayat-ayat Al-Qur'an dengan mempertimbangkan kondisi masyarakat saat ini, 

sehingga pesan-pesan dalam Al-Qur'an dapat diaktualisasikan dalam kehidupan 

sehari-hari.  

Dalam tafsir kontekstual, mufassir berusaha untuk menunjukkan bahwa Al-

Qur'an tidak hanya relevan pada masa ketika diturunkan, tetapi juga dapat 

memberikan pedoman bagi umat Islam dalam menghadapi tantangan modern, 

seperti isu-isu sosial, ekonomi, dan lingkungan. 

b. Tafsir Feminis 

Tafsir feminis adalah pendekatan yang muncul sebagai respons terhadap 

interpretasi tradisional yang sering kali mengabaikan perspektif gender. 

Pendekatan ini berusaha untuk menggali makna ayat-ayat Al-Qur'an yang 

berkaitan dengan perempuan dan peran gender dalam masyarakat. Mufassir 

seperti Amina Wadud dalam Qur'an and Woman menunjukkan bahwa Al-

Qur'an sebenarnya mengandung nilai-nilai egaliter yang dapat memberdayakan 

perempuan.  

Dalam konteks Indonesia, tafsir feminis telah berkembang, dengan banyak 

ulama perempuan yang berkontribusi dalam memahami Al-Qur'an dari 

perspektif gender. Mereka berupaya menunjukkan bahwa Al-Qur'an 

mendukung hak-hak perempuan dan menolak interpretasi patriarkal yang 

merugikan posisi perempuan dalam masyarakat.  

c. Tafsir Sosiologis 

Tafsir sosiologis merupakan pendekatan yang menekankan pemahaman Al-

Qur'an dalam konteks sosial yang lebih luas. Pendekatan ini melihat bagaimana 

ayat-ayat Al-Qur'an berinteraksi dengan berbagai aspek kehidupan masyarakat, 

seperti politik, ekonomi, dan budaya. Mufassir seperti Abdurrahman Wahid dan 

Nurcholish Madjid menggunakan pendekatan ini untuk memahami Al-Qur'an 

dalam konteks masyarakat pluralis dan multikultural, terutama di Indonesia.  

Tafsir sosiologis berusaha menempatkan Al-Qur'an sebagai teks yang hidup, 

yang tidak hanya relevan pada zamannya, tetapi juga mampu memberikan solusi 



 

539 

 

terhadap masalah-masalah sosial yang dihadapi masyarakat. Dalam konteks ini, 

Al-Qur'an bukan hanya menjadi teks religius, tetapi juga panduan bagi 

masyarakat dalam mengatasi tantangan kehidupan sehari-hari. 

d. Contoh Penafsiran Ulama Kontemporer 

Salah satu contoh penting dari penafsiran ulama kontemporer adalah tafsir yang 

diberikan oleh Quraish Shihab. Dalam karyanya, ia tidak hanya menjelaskan 

makna teks, tetapi juga mengaitkannya dengan isu-isu kontemporer. Misalnya, 

dalam menjelaskan ayat tentang keadilan sosial, ia menekankan pentingnya 

penegakan keadilan dalam konteks masyarakat Indonesia yang beragam.  

Contoh lain adalah karya Nurcholish Madjid, yang dikenal dengan 

pendekatannya yang pluralis. Ia berusaha untuk menjelaskan bahwa Al-Qur'an 

mengajarkan nilai-nilai toleransi dan penghormatan terhadap perbedaan. Dalam 

konteks masyarakat Indonesia yang multikultural, Madjid menunjukkan bahwa 

pemahaman yang inklusif terhadap Al-Qur'an dapat mendorong kerukunan 

antarumat beragama. 

e. Tantangan dalam Penafsiran Kontemporer 

Meskipun pendekatan ulama kontemporer memiliki banyak kelebihan, ada 

beberapa tantangan yang dihadapi. Salah satunya adalah penolakan dari kalangan 

konservatif yang merasa bahwa pendekatan kontemporer dapat menimbulkan 

penafsiran yang menyimpang dari ajaran Islam yang asli. Oleh karena itu, 

penting bagi ulama kontemporer untuk menyampaikan pemahaman mereka 

dengan argumentasi yang kuat dan berbasis pada sumber-sumber yang sahih. 

 
Metodologi Penafsiran Al-Qur’an 

Metode berasal dari bahasa Yunani methodos berarti cara atau jalan. Istilah bahasa 

Inggris dari kata metode adalah method kemudian bangsa Arab menerjemahkannya dengan kata 

thariqat dan manhaj. Sementara dalam bahasa Indonesia metode adalah suatu cara yang tersusun 

secara teratur dan terpikir baik-baik dalam mencapai suatu yang dimaksud; cara kerja yang 

bersistem untuk mendapatkan atau memudahkan pelaksanaan suatu kegiatan guna mencapai 

suatu yang ditentukan.  

Metodologi tafsir adalah ilmu tentang metode menafsirkan Al-Qur’an . Dengan kedua 

istilah tersebut dapat dibedakan, yakni metode tafsir adalah cara-cara menafsirka Al-Qur’an; 

sedangkan metodologi tafsir adalah ilmu mengenai cara tersebut atau pembahasan ilmiah 

tentang metode-metode penafsiran al-Qur’an. Jadi, dalam pembahasan mengenai metode tafsir 

ini terdapat beberapa metode penafsiran al-Qur’an yang masih umum digunakan oleh para 

ulama tafsir. Sebagaimana ‘Abd al-Hayy al-Farmawi menyebutkan bahwa terdapat empat 

macam metode penafsiran al-Qur’an, yaitu; metode tafsir tahlili, metode tafsir Ijmali, metode 

tafsir maudhu’i, metode tafsir Muqaran adalah sebagai berikut:  

1. Metode Tahlili (Analitis) 

Secara harfiah tahlili berarti lepas atau terurai. Maksud dari metode tafsir tahlili 

adalah suatu metode menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an secara detail, rinci, jelas atau 

metode penafsiran ayat-ayat al-Qur’an dilakukan dengan cara memaparkan dan 

mendeskripsikan makna-makna yang terkandung dalam ayat-ayat al-Qur’an dari 



 

 

 

  540 

berbagai segi dan mengikuti urutan yang terdapat dalam mushaf itu sendiri dan 

mengandung analisis di dalamnya ketika menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an. 

Penjelasan terkait makna-makna ayat tersebut bisamenjelaskan makna kosakata, 

munasabah ayat maupun surat, susunan kalimatnya, asbab al-nuzul dan tidak lupa 

pula berbagai pendapat-pendapat para sahabat, tabi’in maupun pendapat mufasir 

lainnya. 

2. Metode Tafsir Ijmali (Global) 

Metode tafsir ijmali adalah memahami dan menjelaskan makna-makna yang 

terkandung dalam ayat-ayat al-Qur’an secara ringkas, umum dan menggunakan 

bahasa yang mudah dimengerti maupun gaya bahasa yang populer digunakan 

kemudian juga enak ketika membacanya. Sistematikanya mengikuti urutan surah al-

Qur’an sehingga makna-maknanya pun saling keterkaitan. Kitab-kitab tafsir yang 

termasuk dalam metode tafsir global, di antaranya; Tafsir al-Jalalain karangan 

Jalaluddin al-Suyuthiy, kitab Tafsir al-Qur’an al-Karim karya Muhammad Farid 

Wajdi dan lain-lain. 

Kemudian dalam metode tafsir global ini terdapat kelebihan dan kekurangan, di 

antara kelebihannya adalah: Metode tafsir ijmali ini merupakan metode yang lebih 

praktis, ringkas dan mudah untuk dipahami. Sehingga pemahaman terhadap al-

Qur’annya pun tidak bertele-tele. Bebas dari pemahaman israiliyat, maksudnya tafsir 

ijmali ini relatif murni, asli sehingga terbebas dari pemikiran-pemikiran israiliyat. 

Penafsiran menggunakan metode tafsir Ijmali tersebut akan akrab dengan bahasa 

al-Qur’an, berarti tafsir ijmali akan terasa sangat singkat dan padat sehingga para 

pembaca tidak merasakan kalau dia telah membaca suatu kitab tafsir. 

Selain kelebihan dari tafsir ijmali juga terdapat beberapa kekurangan dari metode 

tafsir tersebut bahwa terdapatnya untuk menjadikan petunjuk al-Qur’an bersifat 

parsial dan tidak terdapat ruangan untuk mengemukakan ataupun menjelaskan 

analisis yang memadai. 

3. Metode Tafsir Maudhu’i (Tematik) 

Maudhu’i secara bahasa berasal dari kata : يضع وضعا موضع -wada’a-yada’u) وضع 

wad’an-mawdi’an) yang berarti menaruh, meletakkan sesuatu. Sedangkan maudhu’i 

yang dimaksud adalah yang dibicarakan, judul atau topik, sehingga tafsir maudhu’i 

berarti penjelasan ayat-ayat al-Qur’an mengenai satu judul atau topik pembahasan 

tertentu. Jadi, metode tafsir maudhu’i adalah menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an tidak 

berdasarkan atas urutan ayat dan surah yang terdapat dalam mushaf, tetapi 

berdasarkan topik atau masalah yang akan dikaji. Definisi lain tentang tafsir 

maudhu’i yang dikemukakan oleh Musthafa Muslim yaitu: 

: عِلْمٌ يَبْحَثُ فيِ قَضَاياَ الْقرُْآنِ الْكَرِيمِ الْمُتَّحِدَةِ مَعْنىً أوَْ غَايةًَ عَنْ طَرِ  يقِ جَمْعِ آيَاتهَِا  التَّفْسِيرُ الْمَوْضُوعِيُّ

قَةِ وَالنَّظَرِ فِيهَا عَلىَ هَيْئةٍَ مَخْصُوصَةٍ لِبَيَانِ مَعْناَهَا وَاسْتِخْرَاجِ عَنَاصِرِهَا وَرَبْطِهَا بِ  رِبَاطٍ جَامِعٍ الْمُتفَرَ ِ  

(at-tafsīr al-mawḍū‘ī: ‘ilmun yabḥathu fī qaḍāyā al-Qur’ān al-karīm al-muttaḥidah 

ma‘nā aw ghāyah ‘an ṭarīq jami‘ ayātihā al-mutaḫāriqah wa-n-naẓar fīhā ‘alā hay’ah 

makhṣūṣah li-bayān ma‘nāhā wa-istikhrāj ‘anāṣirihā wa-rabṭihā bi-ribāṭ jāmi’) 

Artinya : 



 

541 

 

“Tafsir maudhu’i atau tafsir tematik adalah metode tafsir yang meneliti dan 

menjelaskan ayat-ayat Al-Qur’an yang memiliki tema atau tujuan yang sama, dengan 

cara mengumpulkan ayat-ayat yang terkait dari berbagai tempat dalam Al-Qur’an, 

kemudian menelaahnya secara sistematis untuk mendapatkan pemahaman yang 

utuh mengenai tema tersebut”. 

Adapun ciri-ciri metode ini adalah lebih menonjolkan tema, judul atau topik 

pembahasan. Kemudian, tema-tema yang dipilih akan dikaji secara tuntas dari 

berbagai aspek sesuai dengan petunjuk dalam ayat-ayat yang akan ditafsirkan. 

Masalah-masalah yang ada harus dikaji secara tuntas dan menyeluruh agar 

mendapatkan sebuah solusi dari permasalahan tersebut. 

Di samping terdapat beberapa kelebihan tafsir maudhu’i, ternyata juga 

memiliki beberapa kekurangan, di antara beberapa kekurangannya adalah dengan 

memenggal ayat-ayat al-Qur’an, maksudnya adalah metode ini mengambil satu 

kasus yang terdapat dalam satu ayat atau lebih yang mengandung berbagai macam 

permasalahan, misanya shalat, zakat dan lain sebagainya. cara ini terkadang 

dipandang oleh sebagian ulama (tekstualisme) dengan kurang sopan, namun jika 

tidak membawa kerusakan atau kesalahan dalam penafsiran hal ini tidak menjadi 

masalah, dan membatasi pemahaman ayat, dengan adanya penetapan judul dalam 

penafsiran, maka dengan sendirinya membuat suatu permasalahan jadi terbatas 

(sesuai dengan topik itu saja), padahal jika dilihat pada ketentuan al-Qur’an, tidak 

mungkin ayat-ayat yang ada padanya mempunyai keterbatasan itu tidak mencakup 

seluruh makna yang dimaksud. 

4. Metode Tafsir Muqaran (Perbandingan)  

Secara etimologi muqaran berasal dari kata مقارنة يقارن  -qarana-yuqarin) قارن 

muqaranah) berarti perbandingan (komparatif), menyatukan atau 

menggandengkan. Metode tafsir muqaran adalah pertama; membandingkan nash 

ayat-ayat al-Qur’an yang memiliki persamaan atau kemiripan redaksi yang beragam 

dalam dua kasus atau lebih dan memiliki redaksi yang berbeda pada satu kasus yang 

sama; kedua, membandingkan ayat-ayat al-Qur’an dengan hadis Nabi SAW yang 

pada lahirnya terlihat bertentangan antara keduanya; ketiga, membandingkan 

berbagai pendapat mufasir dalam menafsirkan ayat al-Qur’an. 

Kemudian M. Quraish Shihab mengungkapkan bahwa tafsir muqaran adalah 

membandingkan ayat-ayat al-Qur’an satu dengan yang lainnya yaitu ayat-ayat yang 

memiliki persamaan dan kemiripan redaksi dalam dua kasus atau masalah yang 

berbeda atau lebih. Dan yang lainnya itu memiliki redaksi yang berbeda bagi 

masalah atau kasus yang sama atau diduga sama, kemudian membandingkan ayat-

ayat al-Qur’an dengan hadis Nabi Muhammad SAW yang kelihatan bertentangan, 

dan yang terakhir membandingkan berbagai pendapat ulama tafsir berkaitan dengan 

penafsiran al-Qur’an (Rusydi, 1999: 89). Dari penjelasan yang dikemukakan M. 

Quraish Shihab di atas, bahwa defenisinya tersebut lebih umum serta mencakup 

aspek dalam menafsirkan ayat Al-Qur’an. 

Pendapat lain oleh Abd al-Hayy al-Farmawiy (1994: 30), metode muqaran adalah 

mengemukakan penafsiran ayat-ayat al-Qur’an yang ditulis oleh sejumlah mufasir. 



 

 

 

  542 

Di mana seorang penafsir menghimpun sejumlah ayat-ayat al-Qur’an, kemudian ia 

mengkaji dan meneliti penafsiran sejumlah mufassir mengenai ayat tersebut melalui 

kitab-kitab tafsir mereka, apakah mereka itu penafsir dari generatif salaf maupun 

khalaf. 

Korelasi antara tafsir dan ta’wil di Indonesia juga berpengaruh dalam pendidikan Islam. 

Dalam kurikulum pendidikan Islam, kedua pendekatan ini diajarkan sebagai metode yang saling 

melengkapi dalam memahami Al-Qur'an. Tafsir diajarkan sebagai dasar untuk memahami teks 

secara literal, sementara ta’wil digunakan untuk memperdalam pemahaman terhadap aspek-

aspek spiritual dan moral. Pendekatan ini sangat penting dalam membentuk generasi muda 

Muslim yang memiliki pemahaman yang holistik terhadap Al-Qur’an. 

Menurut Fauzi (2024), dalam pendidikan Islam di Indonesia, pengajaran tafsir dan ta’wil 

membantu siswa untuk tidak hanya memahami teks Al-Qur’an secara literal, tetapi juga untuk 

menggali makna yang lebih dalam yang relevan dengan kehidupan sehari-hari. Fauzi mencatat 

bahwa integrasi tafsir dan ta’wil dalam kurikulum pendidikan Islam dapat membantu 

menciptakan masyarakat Muslim yang lebih toleran dan terbuka terhadap perbedaan, karena 

mereka diajarkan untuk memahami teks Al-Qur’an dengan cara yang lebih inklusif .  Dengan 

demikian, pengajaran tafsir dan ta’wil tidak hanya penting dalam memahami ajaran agama, tetapi 

juga dalam membentuk karakter masyarakat yang lebih beradab. 

 

KESIMPULAN 

Dalam pembahasan korelasi antara tafsir dan ta’wil, dapat disimpulkan bahwa kedua 

istilah ini memiliki peran yang sangat penting dalam metodologi penafsiran Al-Qur'an. Tafsir, 

yang berfokus pada pemahaman literal dan kontekstual dari ayat-ayat Al-Qur'an, memberikan 

landasan yang kuat untuk memahami teks suci ini. Di sisi lain, ta’wil memperluas ruang lingkup 

interpretasi dengan menyentuh makna yang lebih dalam dan simbolik, sering kali menyesuaikan 

dengan konteks sosial dan budaya yang berkembang. 

Melalui metodologi penafsiran yang memadukan tafsir dan ta’wil, mufassir dapat 

menghasilkan pemahaman yang komprehensif dan relevan terhadap Al-Qur'an. Pendekatan 

tafsir bi al-Ma’tsur menjamin keautentikan pemahaman melalui sumber-sumber yang sahih, 

sementara ta’wil membuka kemungkinan untuk penafsiran yang inovatif dan kontekstual. 

Korelasi antara tafsir dan ta’wil bukanlah pertentangan, melainkan saling melengkapi 

yang sangat diperlukan dalam penafsiran Al-Qur'an di era modern. Dengan memahami interaksi 

antara kedua pendekatan ini, umat Islam dapat lebih baik mengaplikasikan nilai-nilai Al-Qur'an 

dalam kehidupan sehari-hari, sehingga Al-Qur'an tetap relevan dan berfungsi sebagai panduan 

moral dan spiritual di tengah dinamika zaman. Oleh karena itu, penelitian lebih lanjut tentang 

metodologi ini sangat penting untuk memperkaya diskursus akademis dan praktis dalam 

penafsiran Al-Qur'an. 

 

DAFTAR PUSTAKA  
Abduh, Muhammad. Risalah Tauhid, terj. Ahmad Amin, Pustaka Al-Kautsar, 2018. 
Abu Zayd, Mafhum A l-Nashsh “Dirasah fi Ulum Al-Qur’an” (Beirut: Al- Markaz Al-Tsaqafi 

Al-Arabi, 1994). 



 

543 

 

Ahmed, S., "Philosophy, Modernity, and Qur’anic Ta’wil: Reassessing Classical Interpretations 
in Light of Contemporary Challenges," Islamic Philosophy Review, Vol. 17, No. 2 
(2021). 

Al-Tabari, M. (1987). Jami' al-Bayan fi Tafsir al-Qur'an. Dar al-Ma'arif. 
Darmalaksana, W. (2021). Pendekatan Kontekstual dalam Tafsir Modern: Antara Tafsir dan 

Ta’wil. Jurnal Tafsir Kontemporer, 10(2). 
Fakhruddin al-Razi. (1995). Mafatih al-Ghaib. Dar Ihya’ al-Turath al-Arabi. 
Fauzi, I., "Integrasi Tafsir dan Ta’wil dalam Pendidikan Islam di Indonesia," Jurnal Pendidikan 

Islam, Vol. 29, No. 1 (2024). 
Hidayat, Abdullah. "Metode Penafsiran Al-Qur'an dalam Tafsir Al-Tabari," Jurnal Studi Islam, 

Vol. 7, No. 2, 2019. 
Islah “Jurnal Ilmu Ushuluddin dan Dakwah, Vol2 Nomor 2” Desember (2020). 
Jalaluddin As-Suyuti, Al-Itqan fi Ulum al-Qur'an (Kairo: Dar al-Kutub al-Misriyah, 1974, Juz 
2). 
Jamilah, S., "Peran Tafsir dalam Keadilan Sosial: Studi Kasus di Indonesia," Jurnal Ilmu Tafsir, 

Vol. 22, No. 1 (2021). 
Khafid, A. (2020). Metode Tafsir dan Ta’wil dalam Penafsiran Al-Qur'an: Kajian terhadap Tafsir 

Al-Tabari. Jurnal Ushuluddin, 28(2). 
M. Hasbi Ash Shiddieqy, Sejarah dan Pengantar Ilmu Al Qur’an/Tafsir. (Jakarta: Bulan Bintang, 

1994). 
M. Q. Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur'an. Lentera Hati: 2016. 
Madjid, N. (2001). Islam, Kemodernan dan Keindonesiaan. LP3ES. 
Maskhuroh, "Implikasi Hermeneutika Al-Qur’an dalam Epistemologi Islam," Jurnal Studi Islam 

dan Budaya, Vol. 10, No. 2, 2012. 
Muhammad Husain al-Dhahabi, Al-Tafsir wa al-Mufassirun Kairo: Dar al-Hadith, (2000). 
Rahman, Fazlur. Major Themes of the Qur'an, 3rd ed., University of Chicago Press, 2020. 
Shihab, M. Q. (2016). Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur'an. Lentera Hati. 
Wadud, A. (1999). Qur'an and Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman's Perspective. 

Oxford University Press. 
Wahid, A. (2007). Islam dan Pluralisme: Satu Pengantar. Jurnal Islamika, 4(1). 
Zamzami, A. (2018). Metodologi Penafsiran dalam Tafsir dan Ta'wil: Studi Kasus di Indonesia. 

Jurnal Studi Gender Islam, 5(1). 
 


