e-ISSN: 2809-3712

KORELASI ANTARA TAFSIR DAN TA’WIL : STUDI KOMPREHENSIF
TENTANG METODOLOGI PENAFSIRAN AL-QUR’AN

Yoga Agus Yulianto
Mahasiswa Pascasarjana UIN Syarif Hidayatullah Jakarta
yogayulianto17@gmail.com

Hamidullah Mahmud
Dosen UIN Syarif Hidayatullah Jakarta
hamidullah.mahmud@uinjkt.ac.id

Abstract

The correlation between tafsir and ta’wil in the methodology of Qur'anic interpretation aims to understand
how these two approaches complement each other in the process of interpreting the verses of the Qur'an.
Tafsir generally focuses on the literal and contextual explanation of Qur'anic verses, while ta’wil delves
into deeper, esoteric meanings, particularly in ambignons (mutashabibat) verses. Using a qualitative
approach and literature review, this research analyzes classical and contemporary exegesis to identify how
scholars across different eras combine these approaches. The findings reveal that the correlation between
tafsir and ta’wil enriches the overall understanding of the Qur'an. Classical scholars tend to separate tafsir
and ta’wil methodologically, whereas contemporary scholars often integrate both approaches to address
modern challenges, such as social change and interpretative pluralism. This study emphasizes the
importance of synergy between tafsir and ta’wil in developing a more comprehensive and relevant method
of Qur'anic interpretation in the contemporary era.

Keywords: Tafsir, Ta'wil, Qur'anic Interpretation, Methodology.

Abstrak

Korelasi antara tafsir dan ta’wil dalam metodologi penafsiran Al-Qur’an merupakan
tujuan memahami bagaimana kedua pendekatan tersebut saling melengkapi dalam proses
interpretasi teks ayat Al-Qur’an. Tafsir umumnya difokuskan pada penjelasan literal dan
kontekstual ayat-ayat Al-Qur’an, sementara ta’wil lebih mendalami makna batin, terutama
pada ayat-ayat yang bersifat mutasyabihat (ambigu). Melalui pendekatan kualitatif dan
kajian literatur, penelitian ini menganalisis karya-karya tafsir klasik dan kontemporer
untuk mengidentifikasi bagaimana para ulama dari berbagai zaman menggabungkan
kedua pendekatan tersebut. Hasil penelitian menunjukkan bahwa korelasi antara tafsir dan
ta’wil memperkaya pemahaman Al-Qur’an secara keseluruhan. Para ulama klasik
cenderung memisahkan penggunaan tafsir dan ta’wil secara metodologis, sementara
ulama kontemporer lebih sering mengintegrasikan kedua pendekatan ini sebagai upaya
menjawab berbagai tantangan modern, seperti perubahan sosial dan pluralitas penafsiran.
Penelitian ini menyoroti pentingnya sinergi antara tafsir dan ta’wil dalam mengembangkan
metode penafsiran Al-Qur’an yang lebih komprehensif dan relevan di era kontemporer.
Kata Kunci: Tafsir, Ta’wil, Penafsiran Al-Qur’an, Metodologi.

PENDAHULUAN

Penafsiran Al-Qur’an telah menjadi bagian integral dari kajian keislaman sejak masa
Nabi Muhammad SAW hingga kini. Al-Qur’an, sebagai pedoman hidup umat Islam,
mengandung ajaran-ajaran yang membutuhkan pemahaman mendalam melalui berbagai metode
penafsiran. Dua pendekatan utama yang digunakan dalam memahami teks suci ini adalah tafsir

532



dan ta’wil. Meski keduanya memiliki tujuan yang sama, yaitu menyingkap makna ayat-ayat Al-
Qur’an, pendekatan metodologis yang diterapkan berbeda satu sama lain.

Tafsir lebih berorientasi pada penjelasan literal dan kontekstual dari teks Al-Qur’an,
sering kali menggunakan sumber-sumber eksternal seperti hadis dan riwayat sahabat untuk
memberikan penjelasan yang lebih jelas tentang makna ayat-ayat yang bersifat muhkamah (jelas).
Karya-karya tafsir klasik seperti Tafsir al-Tabari dan Tafsir Ibn Kathir sangat bergantung pada
metode ini, di mana para ulama menggunakan pendekatan kebahasaan dan historis untuk
memahami konteks wahyu. Tafsir literal ini membantu menghubungkan makna ayat dengan
peristiwa atau situasi tertentu pada masa turunnya wahyu. Dalam hal ini, tafsir dianggap sebagai
metode yang lebih aman dan terbuka untuk dipahami oleh khalayak umum.

Di sisi lain, ta’wil berfokus pada makna batiniah atau interpretasi yang lebih mendalam
dari teks Al-Qur’an. Pendekatan ini lebih sering diterapkan pada ayat-ayat mutasyabihat yang
dianggap memiliki makna tersembunyi. Ulama seperti Al-Ghazali dan Ibn Arabi menggunakan
ta’wil untuk menggali makna filosofis dan spiritual dari ayat-ayat Al-Qur’an yang tidak dapat
dijelaskan secara literal. Ta’wil sering kali dikaitkan dengan tradisi esoteris dalam Islam, terutama
di kalangan para sufi yang melihat dimensi spiritual sebagai inti dari wahyu. Pendekatan ini
memerlukan kedalaman ilmu dan sering kali tidak dapat dipahami secara langsung oleh
masyarakat umum.

Kedua metode ini telah berkembang dan menghasilkan perdebatan ilmiah di kalangan
ulama klasik dan kontemporer. Dalam tradisi klasik, tafsir dan ta’wil sering dipisahkan secara
metodologis, namun dalam perkembangannya, banyak ulama modern berupaya
mengintegrasikan keduanya. Muhammad Abduh, misalnya, mengusulkan agar metode tafsir
tidak hanya mengandalkan pendekatan literal, tetapi juga membuka ruang bagi ta’wil dalam
rangka menyelesaikan permasalahan modern. Pendekatan ini menunjukkan bahwa korelasi
antara tafsir dan ta’wil dapat memperkaya proses penafsiran Al-Qur’an, khususnya dalam
menjawab tantangan zaman modern.

Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi lebih jauh hubungan antara tafsir dan
ta’wil, serta bagaimana kedua metode ini dapat digunakan secara sinergis dalam membentuk
pemahaman yang lebih holistik terhadap Al-Qur’an.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka.
Sumber data yang digunakan berupa literatur adalah kitab tafsir klasik dan karya kontemporer
dari ulama modern. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi dengan
menelaah artikel ilmiah dan jurnal yang relevan.

Analisis data dilakukan menggunakan metode analisis isi, yang di mana data yang
terkumpul dianalisis untuk menemukan korelasi antara tafsir dan ta’wil dalam penafsiran Al-
Qur’an. Data yang dianalisis berdasarkan kategori korelasi antara Tafsir dan Ta’wil, studi kasus
pendekatan ulama klasik dan kontemporer, serta perbandingan metodologi penafsiran.

533



HASIL DAN PEMBAHASAN
Pengertian Tafsir dan Ta’wil

Tafsir dan ta’wil adalah dua pendekatan utama dalam upaya memahami makna Al-
Qur’an yang telah menjadi diskursus penting di kalangan ulama. Tafsir dan Ta’wil sering kali
dianggap serupa, namun sebenarnya memiliki karakteristik yang berbeda, terutama dalam
pendekatan metodologis terhadap teks. Tafsir berfokus pada makna literal dan eksplisit dari
teks, sedangkan ta’wil cenderung mencari makna yang lebih dalam atau tersembunyi. Hubungan
antara keduanya bersifat komplementer dalam upaya mencapai pemahaman yang utuh dan
menyeluruh terhadap Al-Qur’an.

Tafsir secara bahasa mengikuti wazan Je& (tafil) yang berarti pola, berasal dari akar
kata 4 (al-fast) yang berarti menjelaskan, menyingkap, dan menampakkan atau menerangkan
makna yang abstrak. Kata at-tafsir dan al-fars mempunyai arti menjelaskan dan menyingkap
yang tertutup, sebagaimana dalam lisanul arabi menyatakan bahwa kata al-fasr berarti
menyingkap sesuatu yang tertutup, sedangkan kata at-tafsir berarti menyingkapkan maksud
sesuatu lafaz yang musykil atau pelik.

Tafsir secara umum dianggap sebagai metode yang berfokus pada penjelasan tekstual
dari ayat-ayat Al-Qur’an, terutama ayat-ayat yang termasuk kategori muhkamat (ayat yang jelas
dan mudah dipahami). Dalam kajian kontemporer, tafsir semakin berkembang dengan
memperhitungkan konteks sosio-kultural di Indonesia. Para mufassir di Indonesia berusaha
menjadikan tafsir Al-Qut’an relevan dengan persoalan-persoalan yang dihadapi masyarakat saat
ini seperti isu gender, pluralisme, dan demokrasi. Salah satu karya tafsir yang signifikan di
Indonesia adalah Tafsir Al-Mishbah karya Quraish Shihab, yang menjadi rujukan utama dalam
menjelaskan ayat-ayat Al-Qut'an secara literal namun kontekstual.

Tafsir di Indonesia lebih menekankan pada pentingnya pemahaman literal yang tetap
relevan dengan nilai-nilai lokal dan kondisi masyarakat modern. Dalam penjelasannya, Jamilah
menunjukkan bahwa tafsir ayat-ayat tentang keadilan sosial dalam Al-Qur’an telah digunakan
untuk mendukung kampanye-kampanye sosial, terutama dalam membela hak-hak kaum
minoritas di Indonesia. Tafsir yang dilakukan dengan pendekatan literal ini memberi penekanan
pada penerapan hukum-hukum Al-Qur’an yang relevan dengan kehidupan sehari-hari, yang
mana hal tersebut mencerminkan bagaimana tafsir berfungsi sebagai panduan moral bagi
masyarakat Muslim di Indonesia.

Ta’wil secara bahasa berasal dari kata “aul”, yang berarti kembali ke asal. Sl W )
(Awwalah-Al-Kalami-Ta’wilan) (artinya, memikirkan, memperkirakan dan menafsirkannya).
Ta'wil secara etimologi kata berasal dari kata J sb-d sl (awwalah-ywawwilu) yang berarti Al-Marja
yaitu tempat kembali, sedangkan secara terminologi pengertian ta’wil ini menurut Thameem
Ushama, dengan mengutip dari pendapat as-suyuti, mengatakan bahwa ta’wil berarti interpretasi
atau memalingkan makna ayat Alqur’an dari kemungkinan makna lain.

Ta’wil berbeda dengan tafsir, lebih menekankan pada makna simbolis atau batiniah yang
terkandung dalam ayat-ayat mutasyabihat (ayat yang tidak jelas). Di Indonesia, ta’wil sering kali
digunakan oleh para ulama dan cendekiawan untuk memahami ayat-ayat yang memiliki dimensi
spiritual yang mendalam. Pendekatan ta’wil banyak digunakan oleh kalangan sufi atau
cendekiawan Islam yang ingin menggali makna terdalam dari ayat-ayat Al-Qur'an untuk
mencapai pemahaman yang lebih dalam tentang Allah dan hubungan manusia dengan Tuhan.

534



Ta’wil dalam menjelaskan ayat-ayat tentang sifat-sifat Allah dalam konteks diskursus
filsafat modern. Ahmed menyimpulkan bahwa ta’wil memberikan ruang untuk interpretasi yang
lebih fleksibel terhadap makna ayat, terutama dalam menghadapi tantangan ideologi sekuler
yang dominan di era modern ini. Penelitian ini menyoroti bahwa ta’wil dapat membantu
masyarakat Muslim untuk memahami nilai-nilai spiritual dan esoteris Al-Qur’an dengan cara
yang relevan terhadap tantangan zaman.

Perbedaan Utama Antara Tafsir dan Ta’wil

Dalam hal ini sebagian ulama melihat ada perbedaan-perbedaan antara keduanya, yaitu:

1. Tafsir berbeda dengan ta’wil, perbedaannya adalah pada ayat-ayat yang menyangkut
soal umum dan khusus, pengertian tafsir lebih umum dari pada ta’wil, karena ta’wil
berkenaan dengan ayat-ayat yang khusus, misalnya ayat-ayat mutasyabihat. Jadi,
menta’wilkan ayat ayat yang mutasyabihat itu termasuk tafsir, tetapi tidak setiap
penafsiran ayat disebut ta’wil.

2. Tafsir adalah penjelasan lebih lanjut dari ta’wil, dan dalam tafsir sejauh terdapat dalil-
dalil yang dapat menguatkan penafsiran boleh dinyatakan: “Demikianlah yang
dikehendaki Allah”, sedangkan ta’wil hanya menguatkan salah satu makna dari
sejumlah kemungkinan makna yang dimiliki ayat (lafaz) dan tidak boleh menyatakan:
“Demikianlah yang dikehendaki Allah SWT.”

3. Tafsir menerangkan makna lafaz (ayat) melalui pendekatan riwayat, sedangkan ta’wil
melalui pendekatan dirayah (kemampuan ilmu) dan berpikir rasional.

4. Tafsir menerangkan makna-makna yang diambil dari bentuk yang tersurat (bil
ibarah), sedangkan ta’wil adalah dari yang tersirat (bil isyarah).

5. Tafsir berhubungan dengan makna-makna ayat atau lafaz yang biasa biasa saja,
sedangkan ta’wil berhubungan dengan makna-makna yang kudus.

Tafsir mengenai penjelasan maknanya telah diberikan oleh Alquran sendiri, sedangkan
ta’wil penjelasan maknanya diperoleh melalui istinbath (penggalian) dengan memanfaatkan
ilmu-ilmu alatnya. Sederhananya, tafsir menjelaskan "yang luar" (dhahir) dari Al-Quran.
Adapun ta’wil merujuk pada penjelasan makna-dalam dan tersembunyi dari Al-Quran. Menurut
Abt Zayd (lahir 1943 M.), dalam proses tafsir seorang penafsir (mufasir , exegete) menggunakan
linguistik dalam pengertiannya yang tradisional yaitu merujuk pada riwayah. Artinya, peran
penafsir dalam melakukan penafsiran hanya dalam kerangka mengenal signal signal Sedangkan
dalam ta'wil (interpretasi), interpreter lebih dari sekadar menerapkan dua bidang ilmu yang
dipergunakan dalam tafsir di atas. Ta’wil dalam pengertiannya yang baru menggunakan
perangkat keilmuan lain dalam ilmu-ilmu kemanusiaan dan sosial untuk menguak makna teks
yang lebih dalam. Singkatnya, ta'wil lebih mendalam dalam penguakan makna yang tidak dapat
dilakukan oleh tafsir, serta dalam ta'wil peran subjek ("pembaca") dalam penguakan makna teks
lebih signifikan daripada tafsir.

Menginformasikan sejumlah data penting (asli) lapangan yang diperoleh dari kuesioner,
survei, dokumen, wawancara, observasi dan teknik pengumpulan data lainnya. Dapat dilengkapi
dengan tabel atau grafik untuk memperjelas hasil. Jika kajian penelitian menggunakan metode
literatur maka disesuaikan dengan kaidah literatur.

535



Penafsiran AL-Qut’an
Pendekatan Ulama Klasik
Posisi Al-Qur’an begitu istimewa di hati umat Islam, sebagai firman Allah yang harus

dijaga keasliaannya. Ulama terdahulu menggunakan ilmu Tafsir sebagai salah satu cara

memahami Al-Qur’an, lebih dari itu ilmu tafsir dianggap sebagai kebenaran Al-Qur’an itu

sendiri.

Penafsiran Al-Qut'an merupakan suatu disiplin yang sangat penting dalam tradisi Islam.

Pendekatan ulama klasik dalam penafsiran Al-Qur'an telah memberikan dasar yang kokoh untuk

memahami teks-teks suci tersebut. Dalam pendekatan ini, ulama klasik menggunakan metode

yang ketat, berdasarkan pada sumber-sumber yang sahih, serta mempertimbangkan konteks

historis dan sosial saat ayat-ayat diturunkan.
1. Ciri-ciri Pendekatan Ulama Klasik

Pendekatan ulama klasik dalam penafsiran Al-Qur'an memiliki beberapa ciri

khas yang membedakannya dari pendekatan lainnya:

a.

Berlandaskan Sumber yang Sahih: Ulama klasik mengutamakan penggunaan
sumber-sumber yang dapat dipercaya, seperti Al-Qur'an itu sendiri, hadis Nabi
Muhammad SAW, serta pendapat sahabat dan tabi'in. Mereka berpegang pada
prinsip bahwa penafsiran harus didasarkan pada teks yang otentik dan tidak
boleh keluar dari konteks yang telah ditetapkan.

Makna Literal dan Konteks Historis: Dalam penafsiran, ulama klasik cenderung
mengedepankan makna literal dari teks, sambil tetap memperhatikan konteks
historis dan sosial pada saat wahyu diturunkan. Misalnya, mereka akan
mempertimbangkan situasi masyarakat Arab pada masa Nabi untuk memahami
makna yang terkandung dalam ayat-ayat tertentu.

Metode Tafsir bi al-Ma’tsur dan Tafsir bi al-Ra’yi: Ulama klasik biasanya
menggunakan dua metode utama dalam penafsiran: tafsir bi al-Ma’tsur dan
tafsir bi al-Ra’yi. Tafsir bi al-Ma’tsur mengandalkan riwayat yang berasal dari
Nabi, sahabat, dan tabi'in, sedangkan tafsir bi al-Ra’yi memberikan ruang bagi
akal dan penalaran dalam menafsirkan ayat-ayat.

2. Metode Tafsir Klasik

a.

b.

Tafsir bi al-Ma’tsur

Tafsir bi al-Ma’tsur adalah metode penafsiran yang mengandalkan sumber-
sumber riwayat. Dalam metode ini, mufassir mencari penjelasan ayat-ayat Al-
Qur'an melalui hadis-hadis yang shahih serta perkataan sahabat Nabi. Mufassir
seperti Ibnu Jatir al-Tabari dalam karyanya Jami' al-Bayan fi Tafsir al-Qut'an
banyak menggunakan metode ini, dengan mengumpulkan berbagai riwayat yang
relevan untuk menjelaskan makna ayat.

Salah satu contoh penerapan tafsir bi al-Ma’tsur adalah penafsiran tentang sifat-
sifat Allah. Ketika menjelaskan ayat-ayat yang berkaitan dengan sifat-sifat
Tuhan, mufassir akan mengacu pada hadis-hadis yang menjelaskan makna sifat

tersebut agar tidak menyimpang dari pemahaman yang benar.
Tafsir bi al-Ra’yi

536



Tafsir bi al-Ra’yi adalah metode yang memberikan kebebasan bagi mufassir
untuk menggunakan penalaran dan akal dalam penafsiran. Dalam pendekatan
ini, mufassir dapat mempertimbangkan faktor-faktor sosial, budaya, dan sejarah
untuk memahami makna ayat-ayat Al-Qutr'an. Mufassir seperti Al-Fakhr al-Razi
dalam Mafatih al-Ghaib sering kali menggunakan metode ini, menggabungkan
penalaran rasional dengan interpretasi teologis.

Contoh dari penerapan tafsir bi al-Ra’yi adalah ketika mufassir
menginterpretasikan ayat-ayat yang berkaitan dengan hukum. Mufassir akan
menggunakan prinsip-prinsip syariah dan pertimbangan kemaslahatan untuk
menjelaskan ayat-ayat tersebut, sehingga menghasilkan penafsiran yang relevan
dan aplikatif di masyarakat.

Contoh Penafsiran Ulama Klasik

Salah satu contoh penting dari penafsiran ulama klasik adalah tafsir yang
diberikan oleh Al-Tabari. Dalam karyanya, ia tidak hanya menjelaskan makna
teks, tetapi juga menyertakan berbagai riwayat yang memperkuat penjelasannya.
Misalnya, dalam menjelaskan ayat tentang keesaan Tuhan (Tawhid), ia
mengumpulkan berbagai riwayat dari Nabi dan sahabat yang menegaskan
konsep tersebut.

Selain itu, Al-Fakhr al-Razi juga dikenal dengan pendekatan rasionalnya. Dalam
tafsirnya, ia sering kali membahas argumentasi-argumentasi teologis dan
filosofis untuk menjelaskan makna ayat-ayat tertentu, memberikan dimensi yang
lebih dalam dalam pemahaman terhadap Al-Qur'an.

Tantangan dalam Penafsiran Klasik

Meskipun pendekatan ulama klasik memiliki kekuatan, ada beberapa tantangan
yang dihadapi dalam penerapannya. Salah satunya adalah konteks sosial dan
budaya yang terus berubah. Penafsiran yang dilakukan pada masa lalu mungkin
tidak sepenuhnya relevan dengan kondisi masyarakat saat ini. Oleh karena itu,
perlu ada keterbukaan dalam memahami konteks dan mengadaptasi penafsiran

agar sesual dengan tantangan zaman.

Pendekatan Ulama Kontemporer

Penafsiran Al-Qur'an merupakan disiplin ilmu yang terus berkembang seiring dengan

dinamika masyarakat dan kemajuan ilmu pengetahuan. Dalam konteks ini, pendekatan ulama

kontemporer dalam penafsiran Al-Qur'an menjadi semakin relevan. Ulama kontemporer

berupaya untuk mengaitkan makna ayat-ayat Al-Qur'an dengan realitas sosial, budaya, dan

tantangan zaman modern. Pembahasan ini akan mengeksplorasi karakteristik, metodologi, dan

contoh dari pendekatan ulama kontemporer dalam penafsiran Al-Qut'an.

1. Ciri-ciri Pendekatan Ulama Kontemporer

Pendekatan ulama kontemporer dalam penafsiran Al-Qur'an memiliki beberapa ciri

khas yang membedakannya dari pendekatan klasik:

a.

Keterbukaan terhadap Konteks Sosial: Ulama kontemporer menckankan
pentingnya konteks sosial dan budaya dalam memahami Al-Qut'an. Mereka
menganggap bahwa ayat-ayat Al-Qur'an harus dipahami dalam konteks zaman
dan situasi yang dihadapi umat Islam saat ini.

537



b.

Integrasi Ilmu Pengetahuan Modern: Dalam penafsiran, ulama kontemporer
sering mengintegrasikan ilmu pengetahuan modern, seperti sosiologi, psikologi,
dan antropologi. Hal ini bertujuan untuk memberikan pemahaman yang lebih
komprehensif terhadap teks Al-Qur'an.

Pendekatan Interdisipliner: Banyak mufassir kontemporer yang menggunakan
pendekatan  interdisipliner  untuk = memahami  Al-Qut'an.  Mereka
menggabungkan pengetahuan dari berbagai disiplin ilmu untuk memberikan
perspektif yang lebih luas dan mendalam terhadap makna ayat-ayat.

2. Metode Penafsiran Kontemporer

a.

Tafsir Kontekstual

Tafsir kontekstual merupakan salah satu metode yang paling banyak digunakan
oleh ulama kontemporer. Pendekatan ini menekankan pentingnya memahami
ayat-ayat Al-Qur'an sesuai dengan konteks sosial, budaya, dan historis. Mufassir
seperti Quraish Shihab dalam Tafsir al-Mishbah berusaha untuk menjelaskan
ayat-ayat Al-Qur'an dengan mempertimbangkan kondisi masyarakat saat ini,
sehingga pesan-pesan dalam Al-Qur'an dapat diaktualisasikan dalam kehidupan
sehari-hari.

Dalam tafsir kontekstual, mufassir berusaha untuk menunjukkan bahwa Al-
Qur'an tidak hanya relevan pada masa ketika diturunkan, tetapi juga dapat
memberikan pedoman bagi umat Islam dalam menghadapi tantangan modern,
seperti isu-isu sosial, ekonomi, dan lingkungan.

Tafsir Feminis

Tafsir feminis adalah pendekatan yang muncul sebagai respons terhadap
interpretasi tradisional yang sering kali mengabaikan perspektif gender.
Pendekatan ini berusaha untuk menggali makna ayat-ayat Al-Qur'an yang
berkaitan dengan perempuan dan peran gender dalam masyarakat. Mufassir
seperti Amina Wadud dalam Qur'an and Woman menunjukkan bahwa Al-
Qur'an sebenarnya mengandung nilai-nilai egaliter yang dapat memberdayakan
perempuan.

Dalam konteks Indonesia, tafsir feminis telah berkembang, dengan banyak
ulama perempuan yang berkontribusi dalam memahami Al-Qur'an dari
perspektif gender. Mereka berupaya menunjukkan bahwa Al-Qur'an
mendukung hak-hak perempuan dan menolak interpretasi patriarkal yang
merugikan posisi perempuan dalam masyarakat.

Tafsir Sosiologis

Tafsir sosiologis merupakan pendekatan yang menekankan pemahaman Al-
Qur'an dalam konteks sosial yang lebih luas. Pendekatan ini melihat bagaimana
ayat-ayat Al-Qur'an berinteraksi dengan berbagai aspek kehidupan masyarakat,
seperti politik, ekonomi, dan budaya. Mufassir seperti Abdurrahman Wahid dan
Nurcholish Madjid menggunakan pendekatan ini untuk memahami Al-Qur'an
dalam konteks masyarakat pluralis dan multikultural, terutama di Indonesia.
Tafsir sosiologis berusaha menempatkan Al-Qur'an sebagai teks yang hidup,
yang tidak hanya relevan pada zamannya, tetapi juga mampu memberikan solusi

538



terhadap masalah-masalah sosial yang dihadapi masyarakat. Dalam konteks ini,
Al-Qur'an bukan hanya menjadi teks religius, tetapi juga panduan bagi
masyarakat dalam mengatasi tantangan kehidupan sehari-hari.

d. Contoh Penafsiran Ulama Kontemporer
Salah satu contoh penting dari penafsiran ulama kontemporer adalah tafsir yang
diberikan oleh Quraish Shihab. Dalam karyanya, ia tidak hanya menjelaskan
makna teks, tetapi juga mengaitkannya dengan isu-isu kontemporer. Misalnya,
dalam menjelaskan ayat tentang keadilan sosial, ia menekankan pentingnya
penegakan keadilan dalam konteks masyarakat Indonesia yang beragam.
Contoh lain adalah karya Nurcholish Madjid, yang dikenal dengan
pendekatannya yang pluralis. Ia berusaha untuk menjelaskan bahwa Al-Qur'an
mengajarkan nilai-nilai toleransi dan penghormatan terhadap perbedaan. Dalam
konteks masyarakat Indonesia yang multikultural, Madjid menunjukkan bahwa
pemahaman yang inklusif terhadap Al-Qur'an dapat mendorong kerukunan
antarumat beragama.

e. Tantangan dalam Penafsiran Kontemporer
Meskipun pendekatan ulama kontemporer memiliki banyak kelebihan, ada
beberapa tantangan yang dihadapi. Salah satunya adalah penolakan dari kalangan
konservatif yang merasa bahwa pendekatan kontemporer dapat menimbulkan
penafsiran yang menyimpang dari ajaran Islam yang asli. Oleh karena itu,
penting bagi ulama kontemporer untuk menyampaikan pemahaman mereka
dengan argumentasi yang kuat dan berbasis pada sumber-sumber yang sahih.

Metodologi Penafsiran Al-Qut’an

Metode berasal dari bahasa Yunani methodos berarti cara atau jalan. Istilah bahasa
Inggris dari kata metode adalah method kemudian bangsa Arab menerjemahkannya dengan kata
tharigat dan manhaj. Sementara dalam bahasa Indonesia metode adalah suatu cara yang tersusun
secara teratur dan terpikir baik-baik dalam mencapai suatu yang dimaksud; cara kerja yang
bersistem untuk mendapatkan atau memudahkan pelaksanaan suatu kegiatan guna mencapai
suatu yang ditentukan.

Metodologi tafsir adalah ilmu tentang metode menafsirkan Al-Qur’an . Dengan kedua
istilah tersebut dapat dibedakan, yakni metode tafsir adalah cara-cara menafsirka Al-Qur’an;
sedangkan metodologi tafsir adalah ilmu mengenai cara tersebut atau pembahasan ilmiah
tentang metode-metode penafsiran al-Qur’an. Jadi, dalam pembahasan mengenai metode tafsir
ini terdapat beberapa metode penafsiran al-Qur’an yang masih umum digunakan oleh para
ulama tafsir. Sebagaimana ‘Abd al-Hayy al-Farmawi menyebutkan bahwa terdapat empat
macam metode penafsiran al-Qur’an, yaitu; metode tafsir tahlili, metode tafsir Ijmali, metode
tafsir maudhu’i, metode tafsir Muqaran adalah sebagai berikut:

1. Metode Tahlili (Analitis)

Secara harfiah tahlili berarti lepas atau terurai. Maksud dari metode tafsir tahlili
adalah suatu metode menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an secara detail, rinci, jelas atau
metode penafsiran ayat-ayat al-Qur’an dilakukan dengan cara memaparkan dan
mendeskripsikan makna-makna yang terkandung dalam ayat-ayat al-Qur’an dari

539



berbagai segi dan mengikuti urutan yang terdapat dalam mushaf itu sendiri dan
mengandung analisis di dalamnya ketika menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an.
Penjelasan terkait makna-makna ayat tersebut bisamenjelaskan makna kosakata,
munasabah ayat maupun surat, susunan kalimatnya, asbab al-nuzul dan tidak lupa
pula berbagai pendapat-pendapat para sahabat, tabi’in maupun pendapat mufasir
lainnya.

Metode Tafsir Ijmali (Global)

Metode tafsir ijmali adalah memahami dan menjelaskan makna-makna yang
terkandung dalam ayat-ayat al-Qur’an secara ringkas, umum dan menggunakan
bahasa yang mudah dimengerti maupun gaya bahasa yang populer digunakan
kemudian juga enak ketika membacanya. Sistematikanya mengikuti urutan surah al-
Qur’an sehingga makna-maknanya pun saling keterkaitan. Kitab-kitab tafsir yang
termasuk dalam metode tafsir global, di antaranya; Tafsir al-Jalalain karangan
Jalaluddin al-Suyuthiy, kitab Tafsir al-Qur’an al-Karim karya Muhammad Farid
Wajdi dan lain-lain.

Kemudian dalam metode tafsir global ini terdapat kelebihan dan kekurangan, di
antara kelebihannya adalah: Metode tafsir ijmali ini merupakan metode yang lebih
praktis, ringkas dan mudah untuk dipahami. Sehingga pemahaman terhadap al-
Qur’annya pun tidak bertele-tele. Bebas dari pemahaman israiliyat, maksudnya tafsir
fjmali ini relatif murni, asli sehingga terbebas dari pemikiran-pemikiran israiliyat.
Penafsiran menggunakan metode tafsir Ijmali tersebut akan akrab dengan bahasa
al-Qur’an, berarti tafsir ijmali akan terasa sangat singkat dan padat sehingga para
pembaca tidak merasakan kalau dia telah membaca suatu kitab tafsir.

Selain kelebihan dari tafsir ijmali juga terdapat beberapa kekurangan dari metode
tafsir tersebut bahwa terdapatnya untuk menjadikan petunjuk al-Qur’an bersifat
parsial dan tidak terdapat ruangan untuk mengemukakan ataupun menjelaskan
analisis yang memadai.

Metode Tafsir Maudhu’t (Tematik)

Maudhu’i secara bahasa berasal dari kata : g e laaay oy poay (wada’a-yada’u-
wad’an-mawdi’an) yang berarti menaruh, meletakkan sesuatu. Sedangkan maudhu’i
yang dimaksud adalah yang dibicarakan, judul atau topik, sehingga tafsir maudhu’i
berarti penjelasan ayat-ayat al-Qur’an mengenai satu judul atau topik pembahasan
tertentu. Jadi, metode tafsir maudhu’i adalah menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an tidak
berdasarkan atas urutan ayat dan surah yang terdapat dalam mushaf, tetapi
berdasarkan topik atau masalah yang akan dikaji. Definisi lain tentang tafsir
maudhu’i yang dikemukakan oleh Musthafa Muslim yaitu:

Ll i (ool e Ao i (o sanll o S 0 Gl i S e e liaall el
gola Ly ki3 b yunlie gl DAL 5 Wlie il A stk 28 o Lol 4834040
(at-tafsir al-mawdu‘T: ‘ilmun yabhathu fi qadaya al-Qut’an al-karim al-muttahidah
ma‘na aw ghayah ‘an tariq jami‘ ayatiha al-mutahariqah wa-n-nazar fiha ‘ala hay’ah
makhsusah li-bayan ma‘naha wa-istikhraj ‘anasiriha wa-rabtiha bi-ribat jami’)

Artinya :

540



“Tafsir maudhu’i atau tafsir tematik adalah metode tafsir yang meneliti dan
menjelaskan ayat-ayat Al-Qur’an yang memiliki tema atau tujuan yang sama, dengan
cara mengumpulkan ayat-ayat yang terkait dari berbagai tempat dalam Al-Qur’an,
kemudian menelaahnya secara sistematis untuk mendapatkan pemahaman yang
utuh mengenai tema tersebut”.

Adapun ciri-ciri metode ini adalah lebih menonjolkan tema, judul atau topik
pembahasan. Kemudian, tema-tema yang dipilih akan dikaji secara tuntas dari
berbagai aspek sesuai dengan petunjuk dalam ayat-ayat yang akan ditafsirkan.
Masalah-masalah yang ada harus dikaji secara tuntas dan menyeluruh agar
mendapatkan sebuah solusi dari permasalahan tersebut.

Di samping terdapat beberapa kelebihan tafsir maudhu’i, ternyata juga
memiliki beberapa kekurangan, di antara beberapa kekurangannya adalah dengan
memenggal ayat-ayat al-Qur’an, maksudnya adalah metode ini mengambil satu
kasus yang terdapat dalam satu ayat atau lebih yang mengandung berbagai macam
permasalahan, misanya shalat, zakat dan lain sebagainya. cara ini terkadang
dipandang oleh sebagian ulama (tekstualisme) dengan kurang sopan, namun jika
tidak membawa kerusakan atau kesalahan dalam penafsiran hal ini tidak menjadi
masalah, dan membatasi pemahaman ayat, dengan adanya penetapan judul dalam
penafsiran, maka dengan sendirinya membuat suatu permasalahan jadi terbatas
(sesuai dengan topik itu saja), padahal jika dilihat pada ketentuan al-Qur’an, tidak
mungkin ayat-ayat yang ada padanya mempunyai keterbatasan itu tidak mencakup
seluruh makna yang dimaksud.

Metode Tafsir Mugaran (Perbandingan)

Secara etimologi muqaran berasal dari kata 4, )& (U8 (qarana-yuqarin-
mugqaranah)  berarti  perbandingan  (komparatif), = menyatukan  atau
menggandengkan. Metode tafsir muqaran adalah pertama; membandingkan nash
ayat-ayat al-Qur’an yang memiliki persamaan atau kemiripan redaksi yang beragam
dalam dua kasus atau lebih dan memiliki redaksi yang berbeda pada satu kasus yang
sama; kedua, membandingkan ayat-ayat al-Qur’an dengan hadis Nabi SAW yang
pada lahirnya terlihat bertentangan antara keduanya; ketiga, membandingkan
berbagai pendapat mufasir dalam menafsirkan ayat al-Qur’an.

Kemudian M. Quraish Shihab mengungkapkan bahwa tafsir muqaran adalah
membandingkan ayat-ayat al-Qur’an satu dengan yang lainnya yaitu ayat-ayat yang
memiliki persamaan dan kemiripan redaksi dalam dua kasus atau masalah yang
berbeda atau lebih. Dan yang lainnya itu memiliki redaksi yang berbeda bagi
masalah atau kasus yang sama atau diduga sama, kemudian membandingkan ayat-
ayat al-Qur’an dengan hadis Nabi Muhammad SAW yang kelihatan bertentangan,
dan yang terakhir membandingkan berbagai pendapat ulama tafsir berkaitan dengan
penafsiran al-Qur’an (Rusydi, 1999: 89). Dari penjelasan yang dikemukakan M.
Quraish Shihab di atas, bahwa defenisinya tersebut lebih umum serta mencakup
aspek dalam menafsirkan ayat Al-Qur’an.

Pendapat lain oleh Abd al-Hayy al-Farmawiy (1994: 30), metode mugqaran adalah
mengemukakan penafsiran ayat-ayat al-Qur’an yang ditulis oleh sejumlah mufasir.

541



Di mana seorang penafsir menghimpun sejumlah ayat-ayat al-Qur’an, kemudian ia
mengkaji dan meneliti penafsiran sejumlah mufassir mengenai ayat tersebut melalui
kitab-kitab tafsir mereka, apakah mereka itu penafsir dari generatif salaf maupun
khalaf.

Korelasi antara tafsir dan ta’wil di Indonesia juga berpengaruh dalam pendidikan Islam.
Dalam kurikulum pendidikan Islam, kedua pendekatan ini diajarkan sebagai metode yang saling
melengkapi dalam memahami Al-Qur'an. Tafsir diajarkan sebagai dasar untuk memahami teks
secara literal, sementara ta’wil digunakan untuk memperdalam pemahaman terhadap aspek-
aspek spiritual dan moral. Pendekatan ini sangat penting dalam membentuk generasi muda
Muslim yang memiliki pemahaman yang holistik terhadap Al-Qur’an.

Menurut Fauzi (2024), dalam pendidikan Islam di Indonesia, pengajaran tafsir dan ta’wil
membantu siswa untuk tidak hanya memahami teks Al-Qur’an secara literal, tetapi juga untuk
menggali makna yang lebih dalam yang relevan dengan kehidupan sehari-hari. Fauzi mencatat
bahwa integrasi tafsir dan ta’wil dalam kurikulum pendidikan Islam dapat membantu
menciptakan masyarakat Muslim yang lebih toleran dan terbuka terhadap perbedaan, karena
mereka diajarkan untuk memahami teks Al-Qur’an dengan cara yang lebih inklusif . Dengan
demikian, pengajaran tafsir dan ta’wil tidak hanya penting dalam memahami ajaran agama, tetapi
juga dalam membentuk karakter masyarakat yang lebih beradab.

KESIMPULAN

Dalam pembahasan korelasi antara tafsir dan ta’wil, dapat disimpulkan bahwa kedua
istilah ini memiliki peran yang sangat penting dalam metodologi penafsiran Al-Qur'an. Tafsir,
yang berfokus pada pemahaman literal dan kontekstual dati ayat-ayat Al-Qur'an, memberikan
landasan yang kuat untuk memahami teks suci ini. Di sisi lain, ta’wil memperluas ruang lingkup
interpretasi dengan menyentuh makna yang lebih dalam dan simbolik, sering kali menyesuaikan
dengan konteks sosial dan budaya yang berkembang.

Melalui metodologi penafsiran yang memadukan tafsir dan ta’wil, mufassir dapat
menghasilkan pemahaman yang komprehensif dan relevan terhadap Al-Qur'an. Pendekatan
tafsir bi al-Ma’tsur menjamin keautentikan pemahaman melalui sumber-sumber yang sahih,
sementara ta’wil membuka kemungkinan untuk penafsiran yang inovatif dan kontekstual.

Korelasi antara tafsir dan ta’wil bukanlah pertentangan, melainkan saling melengkapi
yang sangat diperlukan dalam penafsiran Al-Qur'an di era modern. Dengan memahami interaksi
antara kedua pendekatan ini, umat Islam dapat lebih baik mengaplikasikan nilai-nilai Al-Qur'an
dalam kehidupan sehari-hari, sehingga Al-Qutr'an tetap relevan dan berfungsi sebagai panduan
moral dan spiritual di tengah dinamika zaman. Oleh karena itu, penelitian lebih lanjut tentang
metodologi ini sangat penting untuk memperkaya diskursus akademis dan praktis dalam
penafsiran Al-Qut'an.

DAFTAR PUSTAKA

Abduh, Muhammad. Risalah Tauhid, terj. Ahmad Amin, Pustaka Al-Kautsar, 2018.

Abu Zayd, Mathum A 1-Nashsh “Dirasah fi Ulum Al-Qur’an” (Beirut: Al- Markaz Al-Tsaqafi
Al-Arabi, 1994).

542



Ahmed, S., "Philosophy, Modernity, and Qur’anic Ta’wil: Reassessing Classical Interpretations
in Light of Contemporary Challenges," Islamic Philosophy Review, Vol. 17, No. 2
(2021).

Al-Tabari, M. (1987). Jami' al-Bayan fi Tafsir al-Qut'an. Dar al-Ma'arif.

Darmalaksana, W. (2021). Pendekatan Kontekstual dalam Tafsir Modern: Antara Tafsir dan
Ta’wil. Jurnal Tafsir Kontemporer, 10(2).

Fakhruddin al-Razi. (1995). Mafatih al-Ghaib. Dar Thya’ al-Turath al-Arabi.

Fauzi, L., "Integrasi Tafsir dan Ta’wil dalam Pendidikan Islam di Indonesia," Jurnal Pendidikan
Islam, Vol. 29, No. 1 (2024).

Hidayat, Abdullah. "Metode Penafsiran Al-Qur'an dalam Tafsir Al-Tabari," Jurnal Studi Islam,
Vol. 7, No. 2, 2019.

Islah “Jurnal Ilmu Ushuluddin dan Dakwah, Vol2 Nomor 2” Desember (2020).

Jalaluddin As-Suyuti, Al-Itqan fi Ulum al-Qur'an (Kairo: Dar al-Kutub al-Misriyah, 1974, Juz

2).

Jamilah, S., "Peran Tafsir dalam Keadilan Sosial: Studi Kasus di Indonesia," Jurnal Ilmu Tafsir,
Vol. 22, No. 1 (2021).

Khafid, A. (2020). Metode Tafsir dan Ta’wil dalam Penafsiran Al-Qur'an: Kajian terhadap Tafsir
Al-Tabari. Jurnal Ushuluddin, 28(2).

M. Hasbi Ash Shiddieqy, Sejarah dan Pengantar Ilmu Al Qut’an/Tafsir. (Jakarta: Bulan Bintang,
1994).

M. Q. Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qut'an. Lentera Hati: 2016.

Madjid, N. (2001). Islam, Kemodernan dan Keindonesiaan. LP3ES.

Maskhuroh, "Implikasi Hermeneutika Al-Qur’an dalam Epistemologi Islam," Jurnal Studi Islam
dan Budaya, Vol. 10, No. 2, 2012.

Muhammad Husain al-Dhahabi, Al-Tafsir wa al-Mufassirun Kairo: Dar al-Hadith, (2000).

Rahman, Fazlur. Major Themes of the Qur'an, 3rd ed., University of Chicago Press, 2020.

Shihab, M. Q. (2010). Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qut'an. Lentera Hati.

Wadud, A. (1999). Qut'an and Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman's Perspective.
Oxford University Press.

Wahid, A. (2007). Islam dan Pluralisme: Satu Pengantar. Jurnal Islamika, 4(1).

Zamzami, A. (2018). Metodologi Penafsiran dalam Tafsir dan Ta'wil: Studi Kasus di Indonesia.
Jurnal Studi Gender Islam, 5(1).

543



