
 

    

e-ISSN: 2809-3712  

 

 

 

 

KONTRIBUSI MUHAMMADIYAH DALAM KAJIAN HADIS: ANALISIS MAJELIS 

TARJIH DAN METODOLOGI PENETAPAN HUKUM 

 

Zulfahmi Alwi, M. Asyraf Mubarak Sudarmin, Muhammad Alwi Nasir 

Ilmu Hadis, Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 

E-mail :  zulfahmi.alwi@uin-alauddin.ac.id, aasnamakuu@gmail.com, 

alwiibnunasir@gmail.com 

              

ABSTRACT 
Muhammadiyah is one of the largest Islamic organizations in Indonesia that plays an important role in 

advocating for Islam, particularly within Indonesia. The Muhammadiyah organization also focuses on Hadith 

and wields significant influence in Hadith studies in Indonesia, as evidenced by the decisions of Muhammadiyah's 

Tarjih Council, which is grounded in a paradigm based on the Quran and Sahih Hadith. This is because the 

name Muhammadiyah itself signifies an organization formed by followers of the Prophet Muhammad SAW, 

aiming to purify the teachings of monotheism within Indonesian society. This research employs a type of library 

research to analyze descriptive qualitative data utilizing the Hadith science approach. Consequently, this paper 

elucidates Muhammadiyah's contributions to the study of Hadith based on its Tarjih assembly. Within the 

Tarjih decisions, several determinations have been made, including the function of Hadith, the criteria for Hadith 

that can be used as evidence, establishing methods for resolving conflicting arguments, Ta'arudl al-Jarh wa al-

Ta'dil, and Muhammadiyah's perspective on problematic Hadith (such as Dhaif Hadith, Mursal Hadith, 

Hadith narrated by Mudallis, and Ziyadah at-Tsiqah). 
Keywords: Hadith, Muhammadiyah, Tarjih Council 
 

ABSTRAK 

Muhammadiyah merupakan salah satu organisasi islam terbesar di Indonesia yang memiliki 

peran penting dalam memperjuangkan agama islam di Indonesia. Organisasi Muhammadiyah 

juga menaruh perhatiannya terhadap hadis dan memiliki pengaruh yang cukup besar dalam 

kajian Hadis di Indonesia, terbukti dengan adanya keputusan Majelis Tarjih Muhammadiyah 

yang memiliki paradigma yang berlandaskan pada Alquran dan Hadis sahih. Sebab arti dari nama 

Muhammadiyah sendiri yakni sebagai organisasi yang dibentuk oleh kelompok pengikut Nabi 

Muhammad Saw. yang bertujuan untuk memurnikan ajaran tauhid Masyarakat Indonesia. 

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kepustakaan (library research) sehingga dapat 

menganalisis data yang bersifat kualitatif deskriptif dengan menggunakan pendekatan ilmu 

hadis. Sehingga dalam tulisan ini dapat memaparkan hasil dari kontribusi Muhammadiyah dalam 

mengkaji hadis yang berdasarkan dari majelis tarjih-nya. Sebagaimana dalam putusan tarjih telah 

ditetapkan beberapa hal, seperti fungsi hadis, kriteria hadis yang dapat dijadikan hujjah, 

menetapkan kaedah penyelesaian terhadap dua dalil yang saling berselisih, ta’arudl al-jarh wa al-

ta’dil dan pandangan Muhammadiyah terhadap hadis yang bermasalah (yakni hadis dhaif, hadis 

mursal, hadis yang Diriwayatkan Orang Mudallis, Ziyadah at-Tsiqah), serta metodologi yang 

digunakan Muhammadiyah dalam menetapkan suatu hukum. 

Kata Kunci: Hadis, Muhammadiyah, Majelis Tarjih 

 
A. PENDAHULUAN 

Perkembangan Hadis tidak hanya mempengaruhi wilayah tempat Nabi dan para 

sahabatnya tinggal, tetapi juga wilayah-wilayah lain dalam Islam. Kemajuan ini terutama 

disebabkan oleh transmisi hadis dari para ahli hadis ke generasi berikutnya, serta faktor-faktor 

lain yang telah berkontribusi pada perluasan Islam. Seiring berjalannya waktu, para ulama mulai 

554

mailto:zulfahmi.alwi@uin-alauddin.ac.id
mailto:aasnamakuu@gmail.com
mailto:alwiibnunasir@gmail.com


 

 

 

mempelajari Hadis dalam kelompok-kelompok kecil, dan akhirnya Hadis diajarkan di sekolah-

sekolah dan lembaga pendidikan formal lainnya. 

Dampak dari studi Hadis terhadap pemahaman masyarakat Islam di era kontemporer 

ini cukup beragam. Penafsiran yang beragam ini sering kali membuat Hadis banyak 

diperdebatkan, dan tidak jarang organisasi masyarakat Islam yang berbeda memiliki ide dan 

argumen masing-masing mengenai dalil-dalil Hadis yang dijadikan pedoman dalam ajaran Islam. 

Dinamika perkembangan studi Hadis di Indonesia tidak lepas dari peran beberapa organisasi 

Islam di tanah air, seperti Nahdlatul Ulama (NU), Muhammadiyah, Persatuan Islam (Persis), 

dan organisasi lainnya. 

Muhammadiyah merupakan salah satu organisasi Islam yang menaruh perhatian besar 

terhadap Hadis. Organisasi ini memiliki pengaruh yang cukup besar dalam kajian Hadis di 

Indonesia, terbukti dengan adanya keputusan Majelis Tarjih Muhammadiyah yang memiliki 

paradigma yang berlandaskan pada Alquran dan Hadis sahih. Paradigma tersebut kini berubah 

menjadi Al Quran dan Sunnah Maqbul, yang berarti Hadis sahih dan hasan. Hasil keputusan 

Majlis Taijih Muhammadiyah dibukukan dan disebarkan kepada warga Muhammadiyah dan 

dijadikan pedoman bagi warganya dalam menjalankan ajaran agamanya. Dalam tulisan ini, kami 

akan mencoba untuk membahas kontribusi ormas Muhammadiyah dalam mengkaji hadis. 

Sehingga muncul rumusan masalah dari latar belakang di atas, yakni Bagaimana sejarah 

berdirinya ormas Muhammadiyah? dan apa kontribusi Muhammadiyah terhadap kajian hadis di 

Indonesia?. 

 

B. METODE PENELITIAN 

Jenis penelitian yang penulis gunakan yakni penelitian kepustakaan (library research) 

yaitu jenis penelitian yang menggunakan sumber perpustakaan untuk memperoleh data-data 

yang akan diteliti.(Satori & Komariah, 2011) Hingga dapat menganalisis data yang bersifat 

kualitatif deskriptif. Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan ilmu hadis. 

Adapun tulisan yang menjadi bahan rujukan dalam melakukan tulisan ini yakni sebagai 

berikut: 

Pertama, jurnal yang berjudul kajian hadis di lingkungan Nahdlatul Ulama dan 

Muhammadiyah yang ditulis oleh Muhammad Ali dan Muadilah Hs. Bunganegara. Tulisan ini 

secara umum menggambarkan sebagai suatu organisasi Islam yang besar di Indonesia, terkhusus 

pada kajian terhadap hadis. kemudian didapati suatu perbedaan menggunakan hadis Nabi dalam 

menetapkan suatu hukum. penelitian ini menggunakan metode kajian Pustaka dengan 

pendekatan kajian historis. 

Kedua, jurnal berjudul pemikiran Muhammadiyah tentang hadis yang ditulis Muhammad 

Arwani Rofi’i. dari penelitian ini didapatkan bahwa perhatian Muhammadiyah sangat tinggi 

terhadap keshahihan hadis terutama kritik sanad sebagai pedoman bersyariat, dalam hal akidah, 

Muhammadiyah menerima hadis mutawatir saja, tapi dalam beberapa hal lain memiliki perbedaan 

dalam pelaksanaannya. 

Ketiga, jurnal otoritas hadis daif dan problem epistemology hadis di Muhammadiyah oleh 

Mukhlis Rahmanto. Jurnal ini menjelaskan dimulai dari epistemology hadis daif, konsep 

555



 

 

 

Muhammadiyah seputar hadis, hingga diskursus hadis di Muhammadiyah: relasi structural dan 

kultural. 

Keempat, buku hadis dalam pandangan Muhammadiyah oleh kasman. Dalam buku ini 

menggambarkan manhaj Muhammadiyah dalam menentukan hadis yang dapat dijadikan hujjah, 

serta mengkritisi dan menguji konsistensi penerapan hadis dalam putusan majelis tarjih sesuai 

dengan kaidah yang diterapkan. 

Kelima, skripsi yang berjudul metode pemahaman hadis Muhammadiyah dan Nadlatul 

Ulama oleh Alfi Nuril Hidayah. Lembaga Muhammadiyah dalam hal memahami hadis disebut 

dengan Majelis Tarjih, sedangkan NU disebut dengan Lajnah Bahtsul Masa’il. Dalam aplikasi 

penerapan metode pemahaman hadis, memiliki titik persamaan dan perbedaan. Persamaan 

diantara kedua-Nya ialah pada metode yang digunakan. Sedangkan perbedaan diantara kedua-

Nya adalah perbedaan paradigma dalam memahami suatu hadis. 

 
C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Sejarah Berdirinya Muhammadiyah 

Nama organisasi Muhammadiyah dinisbatkan kepada Nabi Muhammad. Kata 

Muhammad merupakan ism maf’ul yang artinya “yang banyak sifat terpujinya”. Lalu tambahan 

ya itu berasal dari nisbah “yah” yang memiliki fungsi untuk menjelaskan sebagai pengikut atau 

orang- orang di dalamnya. Jadi, Muhammadiyah adalah organisasi yang dibentuk oleh kelompok 

pengikut Nabi Muhammad Saw.(Rofi’í, 2019) 

Pendiri Muhammadiyah merupakan salah satu tokoh pembaharu Islam yang sangat 

berpengaruh bagi kejayaan Islam di Indonesia yakni K.H. Ahmad Dahlan. Beliau lahir di 

Kauman, Yogyakarta pada tahun 1868 M dan meninggal pada tanggal 25 Februari 1923 di usia 

55 tahun. Masa kecilnya, beliau dipanggil dengan nama Muhammad Darwis. Ayahnya bernama 

K.H Abu Bakar yakni seorang khatib di Masjid Besar Kesultanan Yogyakarta. Ibunya bernama 

Siti Aminah yakni putri dari K.H. Ibrahim (seorang penghulu/ Kesultanan Yogyakarta). 

K.H. Ahmad Dahlan dikenal sangat bijaksana dalam mengatasi persoalan yang dihadapi 

oleh umat. Menurut beliau, kesalehan seseorang tidak diukur dengan hanya melihat dari segi 

symbol- symbol agama dan ibadahnya tetapi dari cara menanamkan nilai- nilai keislaman dalam 

kehidupannya.(Anis, 2019) 

Muhammadiyah adalah organisasi social keagamaan yang kemajuannya cukup pesat di 

Indonesia. Organisasi ini didirikan pada tahun 1912 di Yogyakarta yang dilatarbelakangi oleh 

adanya gerakan pembaharuan ajaran Islam atau pemurnian ajaran Islam di Timur Tengah yang 

dipelopori oleh Ibn Taimiyah (1263-1328).  Ia berupaya merubah cara berpikir umat yang saat 

itu masih terjebak dalam pemikiran- pemikiran sebelumnya. Gerakannya disebut dengan “Muhyi 

Atsaris Salaf”, yakni membangkitkan kembali ajaran- ajaran lama yang dibawa oleh para Sahabat 

Rasul dan Tabi’in.(Suryana, 2009) 

Mustafa Kemal Pasha dan Ahmad Adaby Darban mengklasifikasi secara umum faktor- 

faktor yang mendorong berdirinya Muhammadiyah yakni sebagai berikut: 

Pertama, Faktor Subjektif yaitu faktor utama yang menjadi sebab berdirinya 

Muhammadiyah diantaranya karena al quran dan sunnah masih belum dijadikan sebagai satu- 

satunya pedoman bagi umat islam dan sistem pendidikan yang ada di Indonesia masih belum 

556



 

 

 

mampu mencetak generasi islam yang akan melanjutkan tongkat estafet dalam menjalankan misi 

penyebaran agama Islam.(Judrah, 2014) Adapun juga hasil analisis dan penghayatan K.H. 

Ahmad Dahlan selama membaca al quran serta mempelajari pesan yang ada di dalamnya. Beliau 

mendalami makna yang disampaikan dalam surah Ali Imron ayat 104 yang artinya: “Dan 

hendaklah di antara kamu ada segolongan orang yang menyeru kepada kebajikan, menyuruh (berbuat) yang 

makruf, dan mencegah dari yang mungkar. Dan mereka itulah orang-orang yang beruntung”. Kemudian dari 

ayat di atas, beliau mendirikan sebuah perkumpulan yang menjadi wadah bagi umat untuk 

berkhidmat dalam melaksanakan dakwah di kalangan masyarakat. 

Kedua, Faktor Objektif. Jika dianalisa secara seksama bahwa faktor objektif dipengarugi 

oleh hal- hal yang bersifat internal dan eksternal. Hal yang bersifat internal disini adalah ajaran 

islam yang masih terbatas karena kurangnya tokoh agama di tengah- tengah masyarakat. 

Sedangkan faktor eksternal ialah sesuatu yang berada di luar lingkungan masyarakat seperti 

adanya gerakan kristenisasi oleh bangsa- bangsa lain.(Yusra, 2018) 

Dalam perspektif Islam, kelahiran Muhammadiyah merupakan bentuk kesadaran akan 

tanggung jawab di realitas sosial yang masih dikesampingkan pada masa itu. Dengan kata lain, 

doktrin sosial masih belum terlalu mempengaruhi realitas kehidupan masyarakat. 

Muhammadiyah mencanangkan agenda perjuangan yang mengarah pada modernisasi 

perkembangan ajaran agama Islam. Selanjutnya yang menjadi agenda utama Muhammadiyah 

adalah Purifikasi yakni penyucian, kembali kepada al- quran dan sunnah, kritik terhadap taqlid 

untuk membuka kembali pintu ijtihad, modernisasi pendidikan, dan aktivisme sosial.(Yusra, 

2018) 

Kemunculan Muhammadiyah sebagai organisasi islam di tengah masyarakat memiliki 

peran yang sangat besar dalam memperjuangkan agama islam khususnya di Indonesia. 

Organisasi Muhammadiyah lahir untuk memurnikan ajaran tauhid yang dulunya masyarakat 

masih menganut kepercayaan-kepercayaan nenek moyang seperti syirik, takhayul, dan khurafat 

serta menetralisir paham- paham lain dari penjajah pada ssat itu. Selain itu, Muhammadiyah juga 

menjadi organisasi yang sangat mementingkan pendidikan di Indonesia. Dari sistem pendidikan 

tersebut membuat masyarakat Indonesia bisa merdeka dari kemiskinan, kemelaratan, dan 

kebodohan.(Akbar, 2022) 

Konsep pemikiran yang ditawarkan oleh Muhammadiyah adalah menjadikan sistem 

pendidikan sebagai media dalam menyebarkan agama Islam. Awalnya menyelenggarakan 

sekolah sendiri yang mengajarkan ilmu umum dan ilmu agama dengan kurikulum yang berbeda 

dari sekolah pada umumnya. Cara ini diyakini dapat merubah sistem pembelajaran yang ada di 

sekolah dengan lebih efisiesn dan efektif khususnya dalam mengajarkan agama Islam. 

Selanjutnya, pembelajaran tersebut dikembangkan dalam pengajaran yang bersifat khusus yang 

disebut dengan kursus agama Islam dalam bentuk pengajian yang dilakukan oleh K.H. Ahmad 

Dahlan.(Aydrus, 2022) 

Pada penjelasan sebelumnya juga perlu diperhatikan bahwa konsep pemikiran 

Muhammadiyah menitikberatkan pada sistem pendidikan yang dimana para pelajar perlu 

dibekali dengan pengetahuan dan keterampilan yang dibutuhkan sesuai dengan perkembangan 

zaman, dalam artian diharapkan mampu melihat relevansinya yang berlaku di zaman 

sekarang.(Judrah, 2014) 

557



 

 

 

Selain itu, konsep yang diajarkan oleh Muhammadiyah adalah mengajarkan umat untuk 

berlomba- lomba dalam kebaikan (fastabiqul khairaat). Dari sinilah kemudian berkembang pesat 

menjadi sebuah amal usaha Muhammadiyah yang dikelola dalam bidang pendidikan dan 

ekonomi diantaranya jenjang pendidikan dari sekolah dasar sampai perguruan tinggi, rumah 

sakit, klinik, koperasi, dan semuanya memiliki cabang yang bisa kita temui di beberapa kota. Jadi 

dapat dipahami bahwa amal usaha Muhammadiyah diatas menjadi aplikasi nyata dalam 

mengembangakan dan menyebarkan ajaran Islam melalui bidang- bidang tertentu yang mampu 

diterima oleh masyarakat dan juga berlaku sesuai zaman. 

KH. Ahmad Dahlan hadir di Yogyakarta, dengan membawa purifikasi praktik 

peribadatan umat Islam Jawa yang kental dengan budaya klenik. Pemikiran KH. Ahmad Dahlan 

mengambil inspirasi dari seorang Rasyid Ridha dan Muhammad Abduh, yakni dengan 

memberikan penegasan bahwa adanya praktik bid’ah, takhayyul dan kufarat pada masyarakat 

muslim ketika itu merupakan bentuk aksi anti tauhid yang dapat menodai akidah Islam dan 

termasuk syirik.(Niam, 2019) 

Fokus pembaharuan KH. Ahmad Dahlan nampak pada usahanya untuk menyadarkan 

ummat terkait nasib dan tanggung jawab mengenai kehidupan duniawi yang mereka hadapi, 

terlihat dalam pembersihan ajaran agama Islam dari kepercayaan kepada takhayul dan khurafat. 

Bentuk gerakan pembaharu muhammadiyah, meliputi: 

a) menjadikan al-Qur’an dan hadis sebagai sumber pemahaman ajaran Islam,  

b) menerjemahkan al-Qur’an dan hadis ke dalam bahasa Melayu untuk memudahkan 

masyarakat dalam memahami ajaran Islam,  

c) mendorong anak-anak muda untuk melanjutkan pendidikan disekolah dengan cara 

mendirikan sekolah modern,  

d) mengelola lembaga sosial berbasis syari’at (rumah zakat, rumah qurban) dengan 

manajemen yang modern, 

e) membangun fasilitas yang bermutu, seperti rumah sakit, panti asuhan dan panti jompo 

untuk membantu fakir miskin, 

f) mengembangkan kerjasama kemanusiaan melalui suatu organisasi modern, 

g) menumbuhkan kesadaran manusia untuk menolong sesama melalui pengelolaan 

lembaga sedekah, zakat, waqaf dan infaq.(Arroisi et al., 2020) 

 

B. Kajian Hadis di Lingkungan Muhammadiyah 

Muhammadiyah memiliki kontribusi yang besar dalam kajian hadis, hal tersebut tidak 

terlepas dari paradigma organisasi tersebut dalam memutuskan suatu hukum, yaitu mendasarkan 

tarjihnya pada al-Qur’an dan hadis shahih. Dan sekarang ini paradigma tersebut telah berubah 

menjadi al-Qur’an dan hadis Maqbul, yg dimaksud hadis maqbul ialah hadis yang dapat diterima 

walaupun tidak sahih dalam pengertian ilmu hadis.(Rofi’í, 2019) Selain itu, Muhammadiyah 

dalam mengamalkan ajaran Islam pun berdasarkan dengan sunnah rasul yaitu penjelasan dan 

558



 

 

 

pelaksanaan ajaran-ajaran al-Quran yang diberikan oleh Nabi Muhammad Saw. dengan 

menggunakan akal fikiran sesuai dengan jiwa ajaran Islam.(Widyastuti & Rizqiani, 2020) 

Pandangan Muhammadiyah terkait hadis, dapat dilihat pada dokumen-dokumen yang 

berisikan putusan organisasi Muhammadiyah, antara lain: Mukaddimah Anggaran Dasar 

Muhammadiyah (MADM), Matan Keyakinan dan Cita-Cita Muhammadiyah (MKCH), dan 

Himpunan Putusan Tarjih (HPT). HPT menjelaskan didalamnya lebih detail dalam kitab 

masalah lima, bahwa agama (yakni Islam) yang dibawa oleh Nabi Muhammad Saw. ialah apa 

yang diturunkan di dalam al-Qur’an dan yang telah disebutkan di dalam al-sunnah al-sahihah yakni 

larangan dan anjuran serta petunjuk kebaikan manusia baik di dunia maupun di akhirat. Istilah 

dari al-sunnah al-sahihah bukan berarti hadis sahih sebagaimana dalam ilmu hadis, melainkan istilah 

tersebut digunakan untuk hadis yang dapat diterima (maqbul) walaupun hadis yang digunakan 

tidak memiliki status shahih seperti dalam ilmu hadis.(Rofi’í, 2019) 

Di ormas Muhamadiyah, penggunaan kata al-sunnah lebih populer dibandingkan kata 

hadis. Sebagaimana pada sumber resmi Muhammadiyah menggunakan kata al-sunnah, tapi ada 

juga beberapa yang menggunakan kata hadis dalam tulisan Muhammadiyah. Seperti dalam 

MKCM (Matan Keyakinan dan Cita-Cita Muhammadiyah) poin ketiga menjelaskan bahwa 

Muhammadiyah dalam mengamalkan ajaran Islam dengan berlandaskan pada: (a) Al-Qur’an; (b) 

sunnah Rasul, yakni ajaran dan tata cara pelaksanaan yang terdapat dalam Al-Qur’an melalui 

Nabi Muhammad SAW. sessuai dengan ajaran Islam. (Pimpinan Pusat Muhammadiyah, 2006). 

Adapun dalam HPT (Himpunan Putusan Tarjih), Muhammadiyah dalam menjelaskan Islam 

juga dengan menggunakan kata Sunnah. Seperti yang dinyatakan oleh Muhammadiyah: “Agama 

adalah agama Islam yang diajarkan oleh Allah melalui perantara Nabi Muhammad SAW. sesuai 

dengan kitab al-Qur’an yang disebut dengan sunnah yang sahih, berisi tentang larangan dan 

perintah  serta petunjuk dunia dan akhirat demii kebaikan manusia”. (Pimpinan Pusat 

Muhammadiyah, 2003) 

Sunnah atau hadis yang dipahami oleh Muhammadiyah adalah segala sesuatu yang 

bersandar pada Nabi Muhammad, dan kemudian menjadikan sunnah atau hadis sumber ajaran 

islam setelah al-Qur’an. Hadis memiliki fungsi dalam menentukan hujjah tasyri’ di agama islam 

sebagaimana dalam HPT (Himpunan Putusan Tarjih) menjelaskan terkait fungsi hadis ada tiga, 

yakni: (1) menetapkan kembali ketetapan yang sudah ada di dalam al-Qur’an; (2) merincikan 

ketetapan dalam al-Qur’an yang bersifat mujmal, menkhususkan yang umum (‘am dan khas), 

menjelaskan sesuatu yang sulit dipahami atau musykil; (3) menambahkan suatu ketetapan yang 

belum dijelaskan dengan rinci dalam al-Qur’an.(Mulkhan, 2005) 

Dilihat dari segi pengertian sunnah secara istilah, kalangan Muhammadiyah mengambil 

pengertian sunnah menurut perspektif muhaddisin, yakni sunnah disinonimkan dengan hadis ialah 

segala sesuatu yang bersumber dari Rasulullah SAW. baik berupa perkataan, perbuatan, 

penetapan, sifat-sifat fisik dan moral, maupun perilaku baik sebelum maupun sesudah kenabian. 

Rumusan-rumusan yang menjelaskan mengenai pemahaman agama dan ideologi 

Muhammadiyah di atas dapat disimpulkan bahwa segala sesuatu yang disandarkan pada Nabi 

Muhammad SAW, dalam pandangan Muhammadiyah diartikan sebagai sunnah yang perlu di 

ikuti dan diteladani. Maka yang dimaksud dari sunnah yakni sunnah dalam artian muhadditsin, 

sifat dari Nabi SAW masuk dalam kategori sunnah.(Kasman, 2012) 

559



 

 

 

Selanjutnya di dalam putusan majelis tarjih, dijelaskan pula kriteria-kriteria hadis yang 

dapat dijadikan hujjah atau hadis maqbul dan yang tidak dapat dijadikan hujjah. Kriteria tersebut, 

antara lain: (Rofi’í, 2019) 

1) Hadis Mauqūf yang murni tidak bisa ditetapkan sebagai hujjah. 

2) Hadis Mauqūf yang masuk kategori hukum Marfu’ dapat ditetapkan sebagai 

hujjah.   

3) Hadis Mauqūf termasuk hukum Marfu’, apabila terdapat qarinah yang bisa 

dipahami ke-marfu’an nya kepada Rasulullah SAW. 

4) Penafsiran sahabat terhadap lafal (pernyataan) musytarak dengan salah satu 

maknanya, wajib diterima. 

5) Penafsiran sahabat terhadap lafal (pernyataan) lahiriyah dengan makna lain, maka 

yang diamalkan adalah makna lahiriyah tersebut. 

6) Hadis Mursal Tabi’i saja tidak dapat dijadikan hujjah. Kecuali apabila hadis itu 

terdapat qarinah yang menunjukkan bersambungnya sanad. 

7) Hadis Mursal Shahabī saja tidak dapat dijadikan hujjah. apabila hadis itu terdapat 

qarinah yang menunjukkan bersambungnya sanad. 

8) Hadis- hadis dhaif yang menguatkan satu pada lainnya tidak dapat dijadikan 

hujjah, kecuali apabila banyak jalannya dan terdapat padanya qarinah yang 

menunjukkan ketetapan asalnya dan tidak bertentangan pada al- Qur’an dan 

hadis.(Hidayah, 2015) 

9) Jarh didahulukan atas ta’dīl setelah adanya keterangan yang jelas dan sah secara 

sara’. 

10) Riwayat orang yang terkenal suka melakukan tadlis dapat diterima apabila ia 

menegaskan bahwa apa yang ia riwayatkan itu bersambung dan tadlis-nya tidak 

sampai merusak keadilannya. 

Dari sepuluh poin diatas, maka dapat dipetakan menjadi lima bagian, yakni: (1) poin 1, 

2, 3, 4, 5 terkait dengan hadis mauquf; (2) poin 6, 7 membahas terkait hadis mursal; (3) poin 8 

terkaithadis da’if yang dapat diterima (maqbul); (4) poin 9 tentang kaidah jarh wa ta’dil jika terjadi 

perbedaan penilaian dari kritikus hadis terhadap rawi, dan; (5) poin 10 membahas mengenai 

hadis mudallas.(Rahmanto, 2014) 

Apabila terdapat dua dalil yang masih diperselisihkan, maka Muhammadiyah membuat 

kaedah penyelesaian ta’arud al- ‘adillah, sebagai berikut: 

560



 

 

 

a) Jam’u wattaufiq, yaitu menggabungkan antara kedua dalil yang tampaknya saling 

bertentangan, adapun dalam pelaksanaannya diberikan kebebasan untuk memilih. 

b) Tarjih, yaitu mengambil dalil yang kuat diantara dalil- dalil yang bertentangan, artinya 

mengambil dalil yang lebih kuat untuk diamalkan dan meninggalkan dalil yang lemah. 

c) Al-nasakh, yaitu mengamalkan dalil yang lebih akhir muncul. 

d) Tawaqquf, yaitu bersikap membiarkan tanpa mengambil keputusan, atau berhenti 

meneliti dalil yang digunakan (untuk sementara waktu) dengan cara mencari dalil 

baru.(Rofi’í, 2019) 

Ta’arudl al-jarh wa al-ta’dil. Dalam pandangan Muhammadiyah terkait ta’arudl al-jarh wa al-

ta’dil dalam melakukan kritik sanad seringkali diperhadapkan dengan persoalan ketidaksamaan 

penilaian para kritikus hadis terhadap pribadi periwayat hadis. terkadang seorang perawi dinilai 

adil tetapi dinilai cacat oleh kritikus yang lain. Hal seperti ini disebut dengan ta'arudl al-jarh wa al-

ta'dil. Tapi tidak semua yang mendapat penilaian yang berlawanan layak untuk disebut ta'arudl 

sebab yang layak disebut ta'arudl adalah yang ta'arudl hakiki, yang tidak mungkin 

dikompromikan. Jika memungkinkan untuk dikompromikan terhadap penilaian yang 

berlawanan, maka tidak ada pertentangan (ta'arudl) dalam masalah itu.(Kasman, 2012) 

Untuk menyelesaikan pertentangan antara al-jarh dan al-ta'dil, Muhammadiyah telah 

menetapkan kaidah yang menjadi patokan. Kaidah tersebut berbunyi "jarh itu didahulukan 

daripada ta'dil setelah adanya informasi yang jelas dan valid menurut pandangan syara'." Dalam 

penerapannya, para ulama tarjih lebih memaknai kaidah ini, yakni jarh didahulukan dari pada 

ta'dil jika jarh tersebut mufassar (dijelaskan sebab jarh-nya). Apabila tidak terdapat jarh mufassar-

nya, maka yang didahulukan yakni penilaian 'adil-nya. (Tim Majelis Tarjih dan Tajdid, 2004) 

Menurut Kasman, kaidah tentang ta'arudl al-jarh wa al-ta'dil yang dirumuskan oleh 

Muhammadiyah memiliki cakupan yang luas. Frasa "setelah keterangan yang jelas dan sah 

menurut anggapan syara', yang merupakan terjemahan dari teks bahasa arab "ba'da 'al-bayan al-

shafi al-mu'tabar shar'an," yang berarti bahwa al-jarh didahulukan dari pada al-ta'dil, jika memenuhi 

dua persyaratan yakni: (a) adanya keterangan yang jelas mengenai kecacatan periwayat; (b) 

keterangan tersebut sah menurut anggapan syara'.(Kasman, 2012) 

Adapun pandangan Muhammadiyah terhadap al-sunnah al-shahihah yang diperselisihkan, 

yakni sebagai berikut: 

1) Hadis Dhaif 

561



 

 

 

Jika dibandingkan dengan hadis maudhu’(palsu), hadis dhaif masih ada kemungkinan 

suatu hadis bisa disandarkan kepada Nabi tapi peluangnya cukup lemah jika dibandingkan 

dengan sahih dan hasan. (Rofi’í, 2019) Hal tersebut memicu terjadinya perbedaan pendapat 

dikalangan ulama terkait hadis dhaif menjadi tiga, yakni: (1) hadis dhaif tidak dapat dijadikan hujjah 

secara mutlak, baik itu berkaitan dengan fadā’il al-a’māl, akidah, hukum, dan lainnya; (2) hadis 

dhaif dapat dijadikan hujjah secara mutlak jika ke-dhaif-an nya tidak parah dan terdapat hadis 

shahih yang mendukung; (3) hadis dhaif bisa digunakan dalam perkara keutamaan amal dan 

nasehat, asalakan memenuhi syarat: a) hadis tersebut memiliki hadis pendukung yang lebih tinggi 

derajatya; b) ke-dhaif-annya tidak parah; dan c) tidak dipercaya secara pasti bahwa hadis tersebut 

berasal dari Nabi sebagai bentuk kehati-hatian. (al-Hanbaly, 1996) 

Pandangan Muhammadiyah terhadap hadis dhaif yang menganggap bahwa hadis dhaif 

memiliki hukum ẓanni atau diduga lemah dan Rasul memerintahkan agar meninggalkan segala 

yang meragukan. Agar menghindari keraguan terhadap hadis dhaif, sebagian Ulama 

Muhammadiyah menolak hadis dhaif dan Sebagian lainnya menerima hadis dhaif dengan 

beberapa syarat. Syarat yang ditetapkan Ulama Muhammadiyah dalam menerima hadis dhaif 

berkaitan fadāil al-a’māl yakni berpatokan pada Majlis Tarjih yang menyebutkan bahwa hadis 

dhaif yang saling menguatkan tidak bisa dijadikan sebagai hujjah kecuali: a) banyak jalur lain yang 

meriwayatkannya; b) tidak bertentangan dengan al-Qur’an dan Hadis, dan ; c) memiliki qarinah 

yang menjelaskan ketetapan asalnya.(Rofi’í, 2019) 

Adapun syarat tambahan Ulama Muhammadiyah yang membolehkan mengerjakan 

hadis dhaif untuk fadāil al-a’māl adalah agar pengamalannya tidak dikerjakan secara terus menerus 

atau sesekali saja, untuk menghindari anggapan bahwa hadis tersebut dari Rasul. Menurut 

mereka bahwa sesekali amalan tersebut perlu ditinggalkan agar terhindar dari pandangan sebagai 

suatu kewajiban sebagaimana yang pernah dicontohkan Rasulullah dalam hal melaksanakan salat 

tarwih, bahwa beliau sesekali melaksanakan salat tarwih Bersama sahabat untuk menunjukkan 

bahwa amalan tersebut hanyalah sunnah dan bukan wajib.(Rofi’í, 2019) 

2) Hadis Mursal 

Hadis mursal menurut ahli hadis adalah hadis yang sanad terakhirnya terputus. Hadis 

mursal terdapat dua jenis, yakni mursal tabi'i dan mursal shahabi. mursal tabi'i terjadi ketika sanad al-

hadis Nabi tidak terdapat nama sahabat, tetapi dari tabi’in langsung kepada Nabi SAW. 

Sedangkan mursal shahabi terjadi ketika sanad hadits Nabi terdapat nama sahabat, tetapi sahabat 

562



 

 

 

tersebut diketahui tidak mendengar atau melihat langsung dari Nabi mengenai berita/hadits 

yang disampaikan.(Kasman, 2012) 

Banyak kalangan ulama yang menolak kehujjahan hadis mursal. Tetapi menurut Imam 

Syafi’i ia dapat dijadikan hujjah jika memenuhi empat syarat, yakni  (1) al-Mursil tabi'in yang 

menisbatkan hadits langsung kepada Nabi) adalah salah seorang tabi'in senior (kibar al-tabi'in); 

(2) apabila al-Mursil menyebutkan tentang periwayat (yang namanya tidak ia sebutkan dan ia 

mengambil hadits darinya) maka al-Mursil menyebutkan nama gurunya itu bukan orang yang 

majhul dan bukan orang yang dibenci periwayatannya; (3) apabila Al-Mursil meriwayatkan hadits 

bersama para periwayat yang tsiqah dan hafalannya kuat, maka periwayatannya tidak berbeda 

dengan mereka; (4) Hadits mursal tersebut harus didukung oleh salah satu hal berikut: a)Hadits 

tersebut diriwayatkan juga oleh orang orang yang tsiqah yang bersambung kepada Nabi; b) 

Hadits tersebut diriwayatkan dari jalan yang lain secara mursal juga, namun bukan melalui jalan 

periwayat mursal pada jalan hadits yang pertama; c) Hadits mursal tersebut sesuai dengan 

pendapat salah seorang sahabat; d) Terdapatnya banyak ulama memberikan fatwa sesuai dengan 

kandungan hadits mursal tersebut. (al-Syafi’i, t.th.) 

Mengenai persoalan ini, Muhammadiyah melalui Majelis Tarjihnya telah menetapkan 

tiga hal, yakni: (1) Mursal Shahabi dapat dijadikan sebagai hujjah jika terdapat qarinah yang 

membuktikan ketersambungnya; (2) ke-hujjah-an dari Mursal Tabi’in saja tidak bisa diterima; (3) 

Mursal Tabi'in dapat dijadikan sebagai hujjah jika terdapat qarinah yang bisa digunakan untuk 

menunjukkan ketersambungnya. Sebagaimana kaidah diatas menunjukkan bahwa 

Muhammadiyah tidak membedakan antara mursal shahabi dan mursal tabi'i. sebenarnya mursal 

shahabi dan mursal tabi'i tidak bisa digunakan sebagai hujjah, kecuali jika terdapat qarinah yang 

membuktikan ketersambungannya hingga ke Nabi. 

3) Hadis yang Diriwayatkan Orang Mudallis 

Mudallis berasal dari kata al-dalas yang berarti kegelapan. Jadi hadis mudallas adalah 

sanadnya ada yang digugurkan, atau disifatkan dengan sifatyang belum dikenal dengan maksud 

untuk menimbulkan kesan bahwa hadis tersebut lebih baik nilai sanadnya dari yang 

sebenarnya.(Ismail, 1994) Adapun kebolehan menerima hadis mudallas, terdapat banyak 

pendapat, Namun Muhammadiyah membuat keputusan mengenai periwayatan orang yang 

banyak melakukan tadlis, yakni sebagai berikut: 

“Riwayat yang dikenal suka melakukan tadlis bisa diterima jika ia bisa menjelaskan bahwa 

apa yang diriwayatkan itu bersambung sanadnya, dan jika tadlis-nya tidak sampai tercela 

563



 

 

 

keadilannya. Berdasarkan rumusan tersebut, periwayatan dari orang yang di kenal mudallis dapat 

diterima menurut Muhammadiyah jika memenuhi dua persyaratan: (1), seorang mudallis itu 

menerangkan bahwa apa yang ia riwayatkan itu ber-sanad sambung; (2), tadlis-nya itu tidak 

sampai mencederai ke-'adil-annya. Apabila kedua persyaratan tersebut terpenuhi,  maka 

Muhammadiyah tidak mempermasalahkan riwayat dari seorang mudallis, walaupun sering 

melakukan tadlis.”(Kasman, 2012) 

4) Ziyadah at-Tsiqah 

Hadits yang diriwayatkan oleh orang yang tsiqah, diterima dari seorang imam yang diberi 

sanad olehnya. Kemudian, diriwayatkan oleh sekelompok orang yang tsiqah pula, tetapi dengan 

cara mursal. Cara periwayatan hadits tersebut dikenal sebagai ziyadat al-tsiqat fi al-sanad, yakni 

hadits yang diriwayatkan oleh seorang tsiqah yang dalam sanad-nya terdapat penambahan 

periwayat sehingga dapat menyambungkan terhadap sanad yang mursal atau me-rafa’-kan yang 

mauquf. Dengan kata lain, terjadi pertentangan di kalangan periwayat yang tsiqah di antara yang 

me-marfu'-kan dengan yang me-mawquf-kan, dan yang me-mawshul-kan dengan yang me-mursal-

kan.(Kasman, 2012) 

Dalam masalah ini, Muhammadiyah tidak menyatakan secara eksplisit posisi 

pandangannya. Tetapi jika diamati pernyataannya mengenai kaidah hadits mawquf dan mursal yang 

dapat diterima sepanjang ada qarinah yang menunjukkan persambungannya, maka periwayatan 

orang yang me-mawshul-kan dapat diterima sepanjang mampu berfungsi sebagai qarinah. Jika 

periwayatan orang yang me-mawshul-kan tidak dapat berfungsi sebagai qarinah, maka yang 

dipegangi adalah hadits yang inqitha' (mursal atau mawquf) tersebut. Dalam konteks ziyadat al-

tsiqat, para periwayat yang terdapat dalam sanad hadits yang ber-sanad sambung adalah orang-

orang yang tsiqah. Sesuai dengan kaidah yang diikuti oleh Muhammadiyah mengenai hadis mursal, 

hadits yang ber-sanad sambung dapat dijadikan sebagai 'adlid (penguat). Dengan alur pikir 

demikian, tampaknya pandangan Muhammadiyah dalam masalah ziyadat al-tsiqat ini dekat 

dengan pendapat yang kedua, yang berarti sejalan dengan pendapat kebanyakan ahli ushul, ahli 

fiqh dan sebagian ahli hadits.(Kasman, 2012) 

 

C. Metodologi Muhammadiyah dalam menetapkan suatu hukum 

Setelah menetapkan metodologi dalam menerima suatu hadis, selanjutnya 

Muhammadiyah membuat lembaga yang bertanggung jawab mengurusi dan menetapkan suatu 

564



 

 

 

hukum dalam organisasi ini adalah Majelis Tarjih Muhammadiyah. Metode yang digunakan 

majelis ini dalam menentukan suatu hukum yakni: 

a) Ijtihad Bayāni, yakni ijtihad pada nash yang mujmal. adapun jalan yang dapat ditempuh 

yakni dengan cara jam’u wattawfiq, dan cara terakhir yang dapat digunakan adalah tarjih. 

b) Ijtihad Qiyāsiī, yakni Menyeberangkan hukum yang telah ada nash nya terhadap yang 

belum ada nashnya sesuai dengan kesamaan illah. 

c) Ijtihad Istislāhi, yakni Ijtihad pada suatu permasalahan yang belum ada nash-nya, maupun 

nash terkait permasalahan yang sama illah nya. jadi yang dapat dilakukan yakni 

berdasarkan illah demi kemaslahatan.(Ali & Bunganegara, 2023) 

Majlis Tarjih pada periode memimpinan Muhammadiyah 1985-1990, melakukan 

perumusan manhaj tarjih. Salah satu point rumusan manhaj-nya berbunyi: "Tidak menolak ijma’ 

sahabat sebagai dasar suatu keputusan."  

Muhammadiyah dengan jelas menyatakan bahwa mereka tidak mengikuti mazhab fikih 

tertentu, dan sumber dalam menetapkan fatwa Majelis Tarjih Muhammadiyah yakni Al-Qur’an 

dan Hadis. sehingga dalam menetapkan suatu fatwa memiliki perbedaan antara ormas yang 

menganut mazhab seperti Nahdatul Ulama (NU) dengan ormas yang bebas mazhab seperti 

Muhammadiyah. Untuk menetapkan suatu fatwa, Muhammadiyah yang tidak mengikuti salah 

satu dari mazhab fikih, menggunakan pendekatan “atas-bawah” yang artinya berangkat dari nash 

al-Qur’an dan hadis. sedangkan cara penetapan fatwa yang mengikuti suatu mazhab seperti NU 

menggunakan pendekatan “bawah-atas” yang artinya berangkat dari pendapat ulama mazhab 

dan selanjutnya menelusuri dalil al-Qur’an dan hadis apabila diperlukan.(Wahid, 2018) 

Perbedaan dalam pendekatan "atas-bawah" dan "bawah-atas" menghasilkan perbedaan 

dalam proses penentuan hukum. Muhammadiyah, sebagai contoh, memerlukan penelusuran 

yang lebih mendalam serta penggunaan langsung Al-Qur'an dan Hadis dalam menetapkan dasar 

hukum, tanpa mengambil keputusan secara sembarangan tanpa dasar hadis. Di sisi lain, NU 

memiliki keleluasaan untuk mengandalkan pendapat atau rumusan dari ulama dalam 

menetapkan hukum tanpa harus selalu mengacu secara langsung pada teks-teks Al-Qur'an dan 

Hadis. 

D. KESIMPULAN 

Nama organisasi Muhammadiyah dinisbatkan kepada Nabi Muhammad, maka 

Muhammadiyah adalah organisasi yang dibentuk oleh kelompok pengikut Nabi Muhammad 

Saw. Pendiri organisasi Muhammadiyah yakni K.H. Ahmad Dahlan. Beliau lahir di Kauman, 

565



 

 

 

Yogyakarta pada tahun 1968 M dan meninggal pada tanggal 25 Februari 1923 di usia 55 tahun. 

Muhammadiyah adalah organisasi social keagamaan yang kemajuannya cukup pesat di 

Indonesia. Organisasi ini didirikan pada tahun 1912 di Yogyakarta yang dilatarbelakangi oleh 

adanya gerakan pembaharuan ajaran Islam atau pemurnian ajaran Islam di Timur Tengah yang 

dipelopori oleh Ibn Taimiyah (1263-1328).   

Muhammadiyah memiliki kontribusi yang besar dalam kajian hadis, hal tersebut tidak 

terlepas dari paradigma organisasi tersebut dalam memutuskan suatu hukum, yaitu mendasarkan 

tarjihnya pada al-Qur’an dan hadis shahih. Pandangan Muhammadiyah terkait hadis, dapat 

dilihat pada dokumen-dokumen yang berisikan putusan organisasi Muhammadiyah, antara lain: 

Mukaddimah Anggaran Dasar Muhammadiyah (MADM), Matan Keyakinan dan Cita-Cita 

Muhammadiyah (MKCH), dan Himpunan Putusan Tarjih (HPT). Dalam putusan tarjih telah 

ditetapkan beberapa hal, seperti fungsi hadis, kriteria hadis yang dapat dijadikan hujjah, 

menetapkan kaedah penyelesaian terhadap dua dalil yang saling berselisih, ta’arudl al-jarh wa al-

ta’dil dan pandangan Muhammadiyah terhadap hadis yang bermasalah (yakni hadis dhaif, hadis 

mursal, Hadis yang Diriwayatkan Orang Mudallis, Ziyadah at-Tsiqah). Dalam menetapkan suatu 

hukum, Muhammadiyah menggunakan pendekatan “atas-bawah” yang harus menelusuri Al-

Qur’an dan Hadis secara lansung  dalam menetapkan suatu hukum, sedangkan NU 

menggunakan pendekatan “bawah-atas” yang mengandalkan pendapat dari ulama mazhab. 

 

E. DAFTAR PUSTAKA 

Akbar, A. (2022). Muhammadiyah Dalam Perkembangan Pendidikan Islam Di Indonesia. Al 

Urwatul Wutsqa, 2(1). 

Ali, M., & Bunganegara, M. H. (2023). Kajian Hadis di Lingkungan Nahdlatul Ulama dan 

Muhammadiyah. 25, 188–199. 

Anis, M. (2019). Muhammadiyah Dalam Penyebaran Islam. Mimbar : Jurnal Media Intelektual 

Muslim dan Bimbingan Rohani, 5(2). 

Arroisi, J., Putra Perdana, M., & Reza Hutama Al Faruqi, A. (2020). Pembaharuan Pemikiran 

Islam Model Muhammadiyah Dan Nahdlatul Ulama. Jurnal Islam Nusantara, 04(02), 172–

188. https://doi.org/10.33852/jurnalin.v4i2.223 

Aydrus, N. Al. (2022). Peran Muhammadiyah Dalam Upaya Pengembangan Pendidikan Islam 

Di Indonesia. IQRA : Jurnal Ilmu Kependidikan dan Keislaman, 17(1). 

Hidayah, A. N. (2015). Metode Pemahaman Hadis Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama (NU). IAIN 

Tulungagung. 

Ismail, M. S. (1994). Pengantar Ilmu Hadis. Angkasa. 

Judrah, M. (2014). Muhammadiyah; Konsep Pendidikan, Usaha- Usaha Dalam Bidang 

Pendidikan, Perkembangan Dan Tokoh- Tokoh. Al- Qalam: Jurnal Kajian Islam dan 

Pendidikan, 6(2). 

Kasman. (2012). Hadis dalam Pandangan Muhammadiyah (Cet. I). Mitra Pustaka. 

566



 

 

 

Mulkhan, A. M. (2005). Masalah-Masalah Teologi dam Fiqh dalam Tarjih Muhammadiyah (Cet. I). 

Roikhan. 

Niam, Z. W. (2019). Konsep Islam Wasatiyah Sebagai Wujud Islam Rahmatan Lil’Alamin: Peran 

NU dan Muhammadiyah Dalam Mewujudkan Islam Damai di Indonesia. Jurnal: Palita- 

Journal of Social-Religion Research, 4(2). 

Rahmanto, M. (2014). Otoritas Hadis Daif Dan Problem Epistemologis Hadis Di 

Muhammadiyah. Jurnal TARJIH, 12(1), 1435–2014. 

Rofi’í, M. A. (2019). Pemikiran Muhammadiyah Tentang Hadits. Al-I’jaz : Jurnal Studi Al-Qur’an, 

Falsafah dan Keislaman, 1(1), 38–62. https://doi.org/10.53563/ai.v1i1.6 

Satori, D., & Komariah, A. (2011). Metodologi Penelitian Kualitatif (Cet. III). Alfabeta. 

Suryana, C. (2009). Kiprah Politik Dan Sejarah Organisasi Muhammadiyah Di Indonesia. Jurnal 

Ilmu Dakwa, 4(14). 

Wahid, R. A. (2018). Ormas Islam di Indonesia: Telaah Eksistensi dan Kontribusi dalam 

Pengembangan Kajian HADIS. Riwayah : Jurnal Studi Hadis, 4(1). 

Widyastuti, T., & Rizqiani, I. S. (2020). Pedoman Kemuhammadiyahan (Cet. I). LAIK UMMI. 

Yusra, N. (2018). Muhammadiyah Gerakan Pembaharuan di Indonesia. Potensia: Jurnal 

Kependidikan Islam, 4(1), 103–125. 

 

567


