e-ISSN: 2809-3712

KONTRIBUSI MUHAMMADIYAH DALAM KAJIAN HADIS: ANALISIS MAJELIS
TARJIH DAN METODOLOGI PENETAPAN HUKUM

Zulfahmi Alwi, M. Asyraf Mubarak Sudarmin, Muhammad Alwi Nasir
Ilmu Hadis, Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar

E-mail : zulfahmi.alwi@uin-alauddin.ac.id, aasnamakuu@gmail.com,

alwiibnunasir@gmail.com

ABSTRACT

Mubammadiyabh is one of the largest Islamic organizations in Indonesia that plays an important role in
adpocating for Islam, particularly within Indonesia. The Mubammadiyah organization also focuses on Hadith
and wields significant influence in Hadith studies in Indonesia, as evidenced by the decisions of Mubammadiyah's
Tarjih Council, which is grounded in a paradigm based on the Quran and Sahibh Hadith. This is becanse the
name Mubammadiyah itself signifies an organization formed by followers of the Prophet Mubammad SAW,
aiming to purify the teachings of monotheism within Indonesian society. This research employs a type of library
research to analyze descriptive qualitative data ntilizing the Hadith science approach. Consequently, this paper
elucidates Mubammadiyah's contributions to the study of Hadith based on its Tarjib assembly. Within the
Tarjih decisions, several determinations have been made, including the function of Hadith, the criteria for Hadith
that can be used as evidence, establishing methods for resolving conflicting arguments, Ta'arndl al-Jarh wa al-
Ta'dil, and Mubammadiyah's perspective on problematic Hadith (such as Dhaif Hadith, Mursal Hadith,
Hadith narrated by Mudallis, and Ziyadah at-Tsiqah).

Keywords: Hadith, Mubammadiyah, Tarjih Council

ABSTRAK

Muhammadiyah merupakan salah satu organisasi islam terbesar di Indonesia yang memiliki
peran penting dalam memperjuangkan agama islam di Indonesia. Organisasi Muhammadiyah
juga menaruh perhatiannya terhadap hadis dan memiliki pengaruh yang cukup besar dalam
kajian Hadis di Indonesia, terbukti dengan adanya keputusan Majelis Tarjih Muhammadiyah
yang memiliki paradigma yang berlandaskan pada Alquran dan Hadis sahih. Sebab arti dari nama
Muhammadiyah sendiri yakni sebagai organisasi yang dibentuk oleh kelompok pengikut Nabi
Muhammad Saw. yang bertujuan untuk memurnikan ajaran tauhid Masyarakat Indonesia.
Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kepustakaan (library research) schingga dapat
menganalisis data yang bersifat kualitatif deskriptif dengan menggunakan pendekatan ilmu
hadis. Sehingga dalam tulisan ini dapat memaparkan hasil dari kontribusi Muhammadiyah dalam
mengkaji hadis yang berdasarkan dari majelis tarjih-nya. Sebagaimana dalam putusan tatjih telah
ditetapkan beberapa hal, seperti fungsi hadis, kriteria hadis yang dapat dijadikan hujjah,
menetapkan kaedah penyelesaian terhadap dua dalil yang saling berselisih, ta’arudl al-jarh wa al-
ta’dil dan pandangan Muhammadiyah terhadap hadis yang bermasalah (yakni hadis dhaif, hadis
mursal, hadis yang Diriwayatkan Orang Mudallis, Ziyadah at-Tsiqah), serta metodologi yang
digunakan Muhammadiyah dalam menetapkan suatu hukum.

Kata Kunci: Hadis, Muhammadiyah, Majelis Tatjih

A. PENDAHULUAN
Perkembangan Hadis tidak hanya mempengaruhi wilayah tempat Nabi dan para

sahabatnya tinggal, tetapi juga wilayah-wilayah lain dalam Islam. Kemajuan ini terutama
disebabkan oleh transmisi hadis dari para ahli hadis ke generasi berikutnya, serta faktor-faktor

lain yang telah berkontribusi pada perluasan Islam. Seiring berjalannya waktu, para ulama mulai

554


mailto:zulfahmi.alwi@uin-alauddin.ac.id
mailto:aasnamakuu@gmail.com
mailto:alwiibnunasir@gmail.com

mempelajari Hadis dalam kelompok-kelompok kecil, dan akhirnya Hadis diajarkan di sekolah-
sekolah dan lembaga pendidikan formal lainnya.

Dampak dari studi Hadis terhadap pemahaman masyarakat Islam di era kontemporer
ini cukup beragam. Penafsiran yang beragam ini sering kali membuat Hadis banyak
diperdebatkan, dan tidak jarang organisasi masyarakat Islam yang berbeda memiliki ide dan
argumen masing-masing mengenai dalil-dalil Hadis yang dijadikan pedoman dalam ajaran Islam.
Dinamika perkembangan studi Hadis di Indonesia tidak lepas dari peran beberapa organisasi
Islam di tanah air, seperti Nahdlatul Ulama (NU), Muhammadiyah, Persatuan Islam (Persis),
dan organisasi lainnya.

Muhammadiyah merupakan salah satu organisasi Islam yang menaruh perhatian besar
terhadap Hadis. Organisasi ini memiliki pengaruh yang cukup besar dalam kajian Hadis di
Indonesia, terbukti dengan adanya keputusan Majelis Tarjih Muhammadiyah yang memiliki
paradigma yang berlandaskan pada Alquran dan Hadis sahih. Paradigma tersebut kini berubah
menjadi Al Quran dan Sunnah Magbul, yang berarti Hadis sahih dan hasan. Hasil keputusan
Majlis Taijih Muhammadiyah dibukukan dan disebarkan kepada warga Muhammadiyah dan
dijadikan pedoman bagi warganya dalam menjalankan ajaran agamanya. Dalam tulisan ini, kami
akan mencoba untuk membahas kontribusi ormas Muhammadiyah dalam mengkaji hadis.
Sehingga muncul rumusan masalah dari latar belakang di atas, yakni Bagaimana sejarah
berdirinya ormas Muhammadiyah? dan apa kontribusi Muhammadiyah terhadap kajian hadis di

Indonesiar.

B. METODE PENELITIAN
Jenis penelitian yang penulis gunakan yakni penelitian kepustakaan (library research)

yaitu jenis penelitian yang menggunakan sumber perpustakaan untuk memperoleh data-data
yang akan diteliti.(Satori & Komariah, 2011) Hingga dapat menganalisis data yang bersifat
kualitatif deskriptif. Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan ilmu hadis.

Adapun tulisan yang menjadi bahan rujukan dalam melakukan tulisan ini yakni sebagai
berikut:

Pertama, jurnal yang berjudul kajian hadis di lingkungan Nahdlatul Ulama dan
Muhammadiyah yang ditulis oleh Muhammad Ali dan Muadilah Hs. Bunganegara. Tulisan ini
secara umum menggambarkan sebagai suatu organisasi Islam yang besar di Indonesia, terkhusus
pada kajian terhadap hadis. kemudian didapati suatu perbedaan menggunakan hadis Nabi dalam
menetapkan suatu hukum. penelitian ini menggunakan metode kajian Pustaka dengan
pendekatan kajian historis.

Kedua, jurnal berjudul pemikiran Muhammadiyah tentang hadis yang ditulis Muhammad
Arwani Roft’1. dari penelitian ini didapatkan bahwa perhatian Muhammadiyah sangat tinggi
terhadap keshahihan hadis terutama kritik sanad sebagai pedoman bersyariat, dalam hal akidah,
Muhammadiyah menerima hadis zutawatir saja, tapi dalam beberapa hal lain memiliki perbedaan
dalam pelaksanaannya.

Ketiga, jurnal otoritas hadis daif dan problem epistemology hadis di Muhammadiyah oleh
Mukhlis Rahmanto. Jurnal ini menjelaskan dimulai dari epistemology hadis daif, konsep

555



Muhammadiyah seputar hadis, hingga diskursus hadis di Muhammadiyah: relasi structural dan
kultural.

Keempat, buku hadis dalam pandangan Muhammadiyah oleh kasman. Dalam buku ini
menggambarkan manhaj Muhammadiyah dalam menentukan hadis yang dapat dijadikan hujjah,
serta mengkritisi dan menguji konsistensi penerapan hadis dalam putusan majelis tarjih sesuai
dengan kaidah yang diterapkan.

Kelima, sktipsi yang berjudul metode pemahaman hadis Muhammadiyah dan Nadlatul
Ulama oleh Alfi Nuril Hidayah. Lembaga Muhammadiyah dalam hal memahami hadis disebut
dengan Majelis Tarjih, sedangkan NU disebut dengan Lajnah Bahtsul Masa’il. Dalam aplikasi
penerapan metode pemahaman hadis, memiliki titik persamaan dan perbedaan. Persamaan
diantara kedua-Nya ialah pada metode yang digunakan. Sedangkan perbedaan diantara kedua-

Nya adalah perbedaan paradigma dalam memahami suatu hadis.

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Sejarah Berdirinya Muhammadiyah
Nama organisasi Muhammadiyah dinisbatkan kepada Nabi Muhammad. Kata

Muhammad merupakan Zs» mafnl yang artinya “yang banyak sifat terpujinya”. Lalu tambahan
ya itu berasal dari nisbah “yab” yang memiliki fungsi untuk menjelaskan sebagai pengikut atau
orang- orang di dalamnya. Jadi, Muhammadiyah adalah organisasi yang dibentuk oleh kelompok
pengikut Nabi Muhammad Saw.(Rofi’1, 2019)

Pendiri Muhammadiyah merupakan salah satu tokoh pembaharu Islam yang sangat
berpengaruh bagi kejayaan Islam di Indonesia yakni K.H. Ahmad Dahlan. Beliau lahir di
Kauman, Yogyakarta pada tahun 1868 M dan meninggal pada tanggal 25 Februari 1923 di usia
55 tahun. Masa kecilnya, beliau dipanggil dengan nama Muhammad Darwis. Ayahnya bernama
K.H Abu Bakar yakni seorang khatib di Masjid Besar Kesultanan Yogyakarta. Ibunya bernama
Siti Aminah yakni putri dari K.H. Ibrahim (seorang penghulu/ Kesultanan Yogyakarta).

K.H. Ahmad Dahlan dikenal sangat bijaksana dalam mengatasi persoalan yang dihadapi
oleh umat. Menurut beliau, kesalehan seseorang tidak diukur dengan hanya melihat dari segi
symbol- symbol agama dan ibadahnya tetapi dari cara menanamkan nilai- nilai keislaman dalam
kehidupannya.(Anis, 2019)

Muhammadiyah adalah organisasi social keagamaan yang kemajuannya cukup pesat di
Indonesia. Organisasi ini didirikan pada tahun 1912 di Yogyakarta yang dilatarbelakangi oleh
adanya gerakan pembaharuan ajaran Islam atau pemurnian ajaran Islam di Timur Tengah yang
dipeloporti oleh Ibn Taimiyah (1263-1328). Ia berupaya merubah cara berpikir umat yang saat
itu masih terjebak dalam pemikiran- pemikiran sebelumnya. Gerakannya disebut dengan “Muhy:
Altsaris Salaf”, yakni membangkitkan kembali ajaran- ajaran lama yang dibawa oleh para Sahabat
Rasul dan Tabi’in.(Suryana, 2009)

Mustafa Kemal Pasha dan Ahmad Adaby Darban mengklasifikasi secara umum faktor-
faktor yang mendorong berdirinya Muhammadiyah yakni sebagai berikut:

Pertama, Faktor Subjektif yaitu faktor utama yang menjadi sebab berdirinya
Muhammadiyah diantaranya karena al quran dan sunnah masih belum dijadikan sebagai satu-

satunya pedoman bagi umat islam dan sistem pendidikan yang ada di Indonesia masih belum

556



mampu mencetak generasi islam yang akan melanjutkan tongkat estafet dalam menjalankan misi
penyebaran agama Islam.(Judrah, 2014) Adapun juga hasil analisis dan penghayatan K.H.
Ahmad Dahlan selama membaca al quran serta mempelajari pesan yang ada di dalamnya. Beliau
mendalami makna yang disampaikan dalam surah Ali Imron ayat 104 yang artinya: “Dan
hendaklah di antara kamu ada segolongan orang yang menyeru kepada kebajikan, menynrub (berbuat) yang
makrif, dan mencegah dari yang mungkar. Dan mereka itulah orang-orang yang beruntung”. Kemudian dari
ayat di atas, beliau mendirikan sebuah perkumpulan yang menjadi wadah bagi umat untuk
berkhidmat dalam melaksanakan dakwah di kalangan masyarakat.

Kedna, Faktor Objektif. Jika dianalisa secara seksama bahwa faktor objektif dipengarugi
oleh hal- hal yang bersifat internal dan eksternal. Hal yang bersifat internal disini adalah ajaran
islam yang masih terbatas karena kurangnya tokoh agama di tengah- tengah masyarakat.
Sedangkan faktor eksternal ialah sesuatu yang berada di luar lingkungan masyarakat seperti
adanya gerakan kristenisasi oleh bangsa- bangsa lain.(Yusra, 2018)

Dalam perspektif Islam, kelahiran Muhammadiyah merupakan bentuk kesadaran akan
tanggung jawab di realitas sosial yang masih dikesampingkan pada masa itu. Dengan kata lain,
doktrin sosial masih belum terlalu mempengaruhi realitas kehidupan masyarakat.
Muhammadiyah mencanangkan agenda perjuangan yang mengarah pada modernisasi
perkembangan ajaran agama Islam. Selanjutnya yang menjadi agenda utama Muhammadiyah
adalah Purifikasi yakni penyucian, kembali kepada al- quran dan sunnah, kritik terhadap zag/id
untuk membuka kembali pintu ijtthad, modernisasi pendidikan, dan aktivisme sosial.(Yusra,
2018)

Kemunculan Muhammadiyah sebagai organisasi islam di tengah masyarakat memiliki
peran yang sangat besar dalam memperjuangkan agama islam khususnya di Indonesia.
Organisasi Muhammadiyah lahir untuk memurnikan ajaran tauhid yang dulunya masyarakat
masih menganut kepercayaan-kepercayaan nenek moyang seperti §yirik, takhaynl, dan kburafat
serta menetralisir paham- paham lain dari penjajah pada ssat itu. Selain itu, Muhammadiyah juga
menjadi organisasi yang sangat mementingkan pendidikan di Indonesia. Dari sistem pendidikan
tersebut membuat masyarakat Indonesia bisa merdeka dari kemiskinan, kemelaratan, dan
kebodohan.(Akbar, 2022)

Konsep pemikiran yang ditawarkan oleh Muhammadiyah adalah menjadikan sistem
pendidikan sebagai media dalam menyebarkan agama Islam. Awalnya menyelenggarakan
sekolah sendiri yang mengajarkan ilmu umum dan ilmu agama dengan kurikulum yang berbeda
dari sekolah pada umumnya. Cara ini diyakini dapat merubah sistem pembelajaran yang ada di
sckolah dengan lebih efisiesn dan efektif khususnya dalam mengajarkan agama Islam.
Selanjutnya, pembelajaran tersebut dikembangkan dalam pengajaran yang bersifat khusus yang
disebut dengan kursus agama Islam dalam bentuk pengajian yang dilakukan oleh K.H. Ahmad
Dabhlan.(Aydrus, 2022)

Pada penjelasan sebelumnya juga perlu diperhatikan bahwa konsep pemikiran
Muhammadiyah menitikberatkan pada sistem pendidikan yang dimana para pelajar petlu
dibekali dengan pengetahuan dan keterampilan yang dibutuhkan sesuai dengan perkembangan
zaman, dalam artian diharapkan mampu melihat relevansinya yang berlaku di zaman
sekarang.(Judrah, 2014)

557



Selain itu, konsep yang diajarkan oleh Muhammadiyah adalah mengajarkan umat untuk
berlomba- lomba dalam kebaikan (fastabiqul khairaaf). Dari sinilah kemudian berkembang pesat
menjadi sebuah amal usaha Muhammadiyah yang dikelola dalam bidang pendidikan dan
ekonomi diantaranya jenjang pendidikan dari sekolah dasar sampai perguruan tinggi, rumah
sakit, klinik, koperasi, dan semuanya memiliki cabang yang bisa kita temui di beberapa kota. Jadi
dapat dipahami bahwa amal usaha Muhammadiyah diatas menjadi aplikasi nyata dalam
mengembangakan dan menyebarkan ajaran Islam melalui bidang- bidang tertentu yang mampu
diterima oleh masyarakat dan juga berlaku sesuai zaman.

KH. Ahmad Dahlan hadir di Yogyakarta, dengan membawa purifikasi praktik
peribadatan umat Islam Jawa yang kental dengan budaya klenik. Pemikiran KH. Ahmad Dahlan
mengambil inspirasi dari seorang Rasyid Ridha dan Muhammad Abduh, yakni dengan
memberikan penegasan bahwa adanya praktik bid’ah, zakbayyn/ dan kufarat pada masyarakat
muslim ketika itu merupakan bentuk aksi anti tauhid yang dapat menodai akidah Islam dan
termasuk syirik.(Niam, 2019)

Fokus pembaharuan KH. Ahmad Dahlan nampak pada usahanya untuk menyadarkan
ummat terkait nasib dan tanggung jawab mengenai kehidupan duniawi yang mereka hadapi,
terlihat dalam pembersihan ajaran agama Islam dari kepercayaan kepada takhayul dan khurafat.
Bentuk gerakan pembaharu muhammadiyah, meliputi:

a) menjadikan al-Qur’an dan hadis sebagai sumber pemahaman ajaran Islam,

b) menerjemahkan al-Qur’an dan hadis ke dalam bahasa Melayu untuk memudahkan
masyarakat dalam memahami ajaran Islam,

¢) mendorong anak-anak muda untuk melanjutkan pendidikan disekolah dengan cara
menditrikan sekolah modern,

d) mengelola lembaga sosial berbasis syari’at (rumah zakat, rumah qurban) dengan
manajemen yang modern,

e) membangun fasilitas yang bermutu, seperti rumah sakit, panti asuhan dan panti jompo
untuk membantu fakir miskin,

f) mengembangkan kerjasama kemanusiaan melalui suatu organisasi modern,

g) menumbuhkan kesadaran manusia untuk menolong sesama melalui pengelolaan

lembaga sedekah, zakat, waqaf dan infaq.(Arroisi et al., 2020)

B. Kajian Hadis di Lingkungan Muhammadiyah

Muhammadiyah memiliki kontribusi yang besar dalam kajian hadis, hal tersebut tidak
terlepas dari paradigma organisasi tersebut dalam memutuskan suatu hukum, yaitu mendasarkan
tarjihnya pada al-Qur’an dan hadis shahih. Dan sekarang ini paradigma tersebut telah berubah
menjadi al-Qur’an dan hadis Magbul, yg dimaksud hadis »agbu/ ialah hadis yang dapat diterima
walaupun tidak szbzh dalam pengertian ilmu hadis.(Roft’, 2019) Selain itu, Muhammadiyah

dalam mengamalkan ajaran Islam pun berdasarkan dengan sunnah rasul yaitu penjelasan dan

558



pelaksanaan ajaran-ajaran al-Quran yang diberikan oleh Nabi Muhammad Saw. dengan
menggunakan akal fikiran sesuai dengan jiwa ajaran Islam.(Widyastuti & Rizqiani, 2020)

Pandangan Muhammadiyah terkait hadis, dapat dilihat pada dokumen-dokumen yang
berisikan putusan organisasi Muhammadiyah, antara lain: Mukaddimah Anggaran Dasar
Muhammadiyah (MADM), Matan Keyakinan dan Cita-Cita Muhammadiyah (MKCH), dan
Himpunan Putusan Tarjih (HPT). HPT menjelaskan didalamnya lebih detail dalam kitab
masalah lima, bahwa agama (yakni Islam) yang dibawa oleh Nabi Muhammad Saw. ialah apa
yang diturunkan di dalam al-Qur’an dan yang telah disebutkan di dalam a/-sunnah al-sahibah yakni
larangan dan anjuran serta petunjuk kebaikan manusia baik di dunia maupun di akhirat. Istilah
dati al-sunnab al-sahihah bukan berarti hadis sahih sebagaimana dalam ilmu hadis, melainkan istilah
tersebut digunakan untuk hadis yang dapat diterima (waqbul) walaupun hadis yang digunakan
tidak memiliki status shabih seperti dalam ilmu hadis.(Rof1’1, 2019)

Di ormas Muhamadiyah, penggunaan kata al-sunnah lebih populer dibandingkan kata
hadis. Sebagaimana pada sumber resmi Muhammadiyah menggunakan kata a/-sunnah, tapi ada
juga beberapa yang menggunakan kata hadis dalam tulisan Muhammadiyah. Seperti dalam
MKCM (Matan Keyakinan dan Cita-Cita Muhammadiyah) poin ketiga menjelaskan bahwa
Muhammadiyah dalam mengamalkan ajaran Islam dengan berlandaskan pada: (a) Al-Qur’an; (b)
sunnah Rasul, yakni ajaran dan tata cara pelaksanaan yang terdapat dalam Al-Qur’an melalui
Nabi Muhammad SAW. sessuai dengan ajaran Islam. (Pimpinan Pusat Muhammadiyah, 20006).
Adapun dalam HPT (Himpunan Putusan Tarjih), Muhammadiyah dalam menjelaskan Islam
juga dengan menggunakan kata Sunnah. Seperti yang dinyatakan oleh Muhammadiyah: “Agama
adalah agama Islam yang diajarkan oleh Allah melalui perantara Nabi Muhammad SAW. sesuai
dengan kitab al-Qur’an yang disebut dengan swnnah yang sabih, berisi tentang larangan dan
perintah  serta petunjuk dunia dan akhirat demii kebaikan manusia”. (Pimpinan Pusat
Muhammadiyah, 2003)

Sunnah atau hadis yang dipahami oleh Muhammadiyah adalah segala sesuatu yang
bersandar pada Nabi Muhammad, dan kemudian menjadikan sunnah atau hadis sumber ajaran
islam setelah al-Qur’an. Hadis memiliki fungsi dalam menentukan hujjab tasyr;’ di agama islam
sebagaimana dalam HPT (Himpunan Putusan Tarjih) menjelaskan terkait fungsi hadis ada tiga,
yakni: (1) menetapkan kembali ketetapan yang sudah ada di dalam al-Qur’an; (2) merincikan
ketetapan dalam al-Qur’an yang bersifat mumal, menkhususkan yang umum (‘e dan kbas),
menjelaskan sesuatu yang sulit dipahami atau musykil; (3) menambahkan suatu ketetapan yang
belum dijelaskan dengan rinci dalam al-Qur’an.(Mulkhan, 2005)

Dilihat dari segi pengertian sunnah secara istilah, kalangan Muhammadiyah mengambil
pengertian sunnah menurut perspektif wubaddisin, yakni sunnah disinonimkan dengan hadis ialah
segala sesuatu yang bersumber dari Rasulullah SAW. baik berupa perkataan, perbuatan,
penetapan, sifat-sifat fisik dan moral, maupun perilaku baik sebelum maupun sesudah kenabian.

Rumusan-rumusan yang menjelaskan mengenai pemahaman agama dan ideologi
Muhammadiyah di atas dapat disimpulkan bahwa segala sesuatu yang disandarkan pada Nabi
Muhammad SAW, dalam pandangan Muhammadiyah diartikan sebagai sunnah yang perlu di
ikuti dan diteladani. Maka yang dimaksud dari sunnah yakni sunnah dalam artian mwuhadditsin,
sifat dari Nabi SAW masuk dalam kategori sunnah.(Kasman, 2012)

559



Selanjutnya di dalam putusan majelis tarjih, dijelaskan pula kriteria-kriteria hadis yang

dapat dijadikan hujjah atau hadis maqgbul dan yang tidak dapat dijadikan hujjah. Kriteria tersebut,
antara lain: (Rofr’1, 2019)

1)
2)

3)

4)

5)

)

7)

8)

9)

Hadis Mangsif yang murni tidak bisa ditetapkan sebagai hujjah.

Hadis Manguf yang masuk kategori hukum Marfu’ dapat ditetapkan sebagai
hujjah.

Hadis Maungsif termasuk hukum Marfu’, apabila terdapat qarinah yang bisa
dipahami ke-marfu’an nya kepada Rasulullah SAW.

Penafsiran sahabat terhadap lafal (pernyataan) musytarak dengan salah satu
maknanya, wajib diterima.

Penafsiran sahabat terhadap lafal (pernyataan) lahiriyah dengan makna lain, maka
yang diamalkan adalah makna lahiriyah tersebut.

Hadis Mursal Tabi’i saja tidak dapat dijadikan hujjah. Kecuali apabila hadis itu
terdapat qarinah yang menunjukkan bersambungnya sanad.

Hadis Mursal Shababi saja tidak dapat dijadikan hujjah. apabila hadis itu terdapat
qarinah yang menunjukkan bersambungnya sanad.

Hadis- hadis dhaif yang menguatkan satu pada lainnya tidak dapat dijadikan
hujjah, kecuali apabila banyak jalannya dan terdapat padanya qarinah yang
menunjukkan ketetapan asalnya dan tidak bertentangan pada al- Qur’an dan
hadis.(Hidayah, 2015)

Jarh didahulukan atas 7z'di/ setelah adanya keterangan yang jelas dan sah secara

sara’.

10) Riwayat orang yang terkenal suka melakukan Zazd/is dapat diterima apabila ia

menegaskan bahwa apa yang ia riwayatkan itu bersambung dan fad/is-nya tidak

sampai merusak keadilannya.

Dari sepuluh poin diatas, maka dapat dipetakan menjadi lima bagian, yakni: (1) poin 1,

2, 3, 4, 5 terkait dengan hadis manquf; (2) poin 6, 7 membahas terkait hadis »ursal; (3) poin 8

terkaithadis da'if yang dapat diterima (maqbul); (4) poin 9 tentang kaidah jarh wa ta'dil jika terjadi

perbedaan penilaian dari kritikus hadis terhadap rawi, dan; (5) poin 10 membahas mengenai

hadis mudallas.(Rahmanto, 2014)

Apabila terdapat dua dalil yang masih diperselisihkan, maka Muhammadiyah membuat

kaedah penyelesaian 7z'arud al- ‘adillah, sebagai berikut:

560



a) Jam'u wattaufig, yaitu menggabungkan antara kedua dalil yang tampaknya saling
bertentangan, adapun dalam pelaksanaannya diberikan kebebasan untuk memilih.

b) Tarib, yaitu mengambil dalil yang kuat diantara dalil- dalil yang bertentangan, artinya
mengambil dalil yang lebih kuat untuk diamalkan dan meninggalkan dalil yang lemah.

c) Al-nasakh, yaitu mengamalkan dalil yang lebih akhir muncul.

d) Tawaqquf, yaitu bersikap membiarkan tanpa mengambil keputusan, atau berhenti
meneliti dalil yang digunakan (untuk sementara waktu) dengan cara mencari dalil
baru.(Rofi’1, 2019)

Ta'arudl al-jarh wa al-ta’dil. Dalam pandangan Muhammadiyah terkait 7z 'arud] al-jarh wa al-
ta’'di/ dalam melakukan kritik sanad seringkali diperhadapkan dengan persoalan ketidaksamaan
penilaian para kritikus hadis terhadap pribadi periwayat hadis. terkadang seorang perawi dinilai
adil tetapi dinilai cacat oleh kritikus yang lain. Hal seperti ini disebut dengan #a'arud/ al-jarh wa al-
ta'dil. Tapi tidak semua yang mendapat penilaian yang berlawanan layak untuk disebut zz'arud/
sebab yang layak disebut #a'arud/ adalah yang ‘ta'arud] hakiki, yang tidak mungkin
dikompromikan. Jika memungkinkan untuk dikompromikan terhadap penilaian yang
berlawanan, maka tidak ada pertentangan (#z'arudl) dalam masalah itu.(Kasman, 2012)

Untuk menyelesaikan pertentangan antara aljarh dan al-ta'dil, Muhammadiyah telah
menetapkan kaidah yang menjadi patokan. Kaidah tersebut berbunyi "jarh itu didahulukan
daripada 74'di/ setelah adanya informasi yang jelas dan valid menurut pandangan syara'." Dalam
penerapannya, para ulama tarjih lebih memaknai kaidah ini, yakni jarh didahulukan dari pada
ta'dil jika jarh tersebut mufassar (dijelaskan sebab jarhb-nya). Apabila tidak terdapat jarh mufassar-
nya, maka yang didahulukan yakni penilaian 'adi/-nya. (Tim Majelis Tatjih dan Tajdid, 2004)

Menurut Kasman, kaidah tentang za'arudl al-jarh wa al-ta'dil yang dirumuskan oleh
Muhammadiyah memiliki cakupan yang luas. Frasa "setelah keterangan yang jelas dan sah
menurut anggapan syatra', yang merupakan terjemahan dari teks bahasa arab "ba'da 'al-bayan al-
shafi al-mu'tabar shar'an," yang berarti bahwa a/~jarh didahulukan dari pada a/-#a'di/, jika memenuhi
dua persyaratan yakni: (a) adanya keterangan yang jelas mengenai kecacatan periwayat; (b)
keterangan tersebut sah menurut anggapan syara'.(Kasman, 2012)

Adapun pandangan Muhammadiyah terthadap al-sunnab al-shabibah yang diperselisihkan,
yakni sebagai berikut:

1) Hadis Dhaif

561



Jika dibandingkan dengan hadis maudhu’(palsu), hadis dhaif masih ada kemungkinan
suatu hadis bisa disandarkan kepada Nabi tapi peluangnya cukup lemah jika dibandingkan
dengan sahih dan hasan. (Rofr’i, 2019) Hal tersebut memicu tetjadinya perbedaan pendapat
dikalangan ulama terkait hadis dhaif menjadi tiga, yakni: (1) hadis dhazf tidak dapat dijadikan bujjab
secara mutlak, baik itu berkaitan dengan fada’il al-a’mal, akidah, hukum, dan lainnya; (2) hadis
dhaif dapat dijadikan hujjah secara mutlak jika ke-dhaif-an nya tidak parah dan terdapat hadis
shabih yang mendukung; (3) hadis dbaif bisa digunakan dalam perkara keutamaan amal dan
naschat, asalakan memenuhi syarat: a) hadis tersebut memiliki hadis pendukung yang lebih tinggi
derajatya; b) ke-dhaif-annya tidak parah; dan c) tidak dipercaya secara pasti bahwa hadis tersebut
berasal dari Nabi sebagai bentuk kehati-hatian. (al-Hanbaly, 1996)

Pandangan Muhammadiyah terhadap hadis dhasif yang menganggap bahwa hadis dhaif
memiliki hukum zanni atau diduga lemah dan Rasul memerintahkan agar meninggalkan segala
yang meragukan. Agar menghindari keraguan terhadap hadis dhasf, sebagian Ulama
Muhammadiyah menolak hadis dhaif dan Sebagian lainnya menerima hadis dhaif dengan
beberapa syarat. Syarat yang ditetapkan Ulama Muhammadiyah dalam menerima hadis dhaif
berkaitan fadail al-a’mal yakni berpatokan pada Majlis Tarjih yang menyebutkan bahwa hadis
dhaif yang saling menguatkan tidak bisa dijadikan sebagai h#jjah kecuali: a) banyak jalur lain yang
meriwayatkannya; b) tidak bertentangan dengan al-Qur’an dan Hadis, dan ; ¢) memiliki garinah
yang menjelaskan ketetapan asalnya.(Rofi’1, 2019)

Adapun syarat tambahan Ulama Muhammadiyah yang membolehkan mengerjakan
hadis dhaif untuk fadail al-a’mal adalah agar pengamalannya tidak dikerjakan secara terus menerus
atau sesekali saja, untuk menghindari anggapan bahwa hadis tersebut dari Rasul. Menurut
mereka bahwa sesekali amalan tersebut perlu ditinggalkan agar terhindar dari pandangan sebagai
suatu kewajiban sebagaimana yang pernah dicontohkan Rasulullah dalam hal melaksanakan salat
tarwib, bahwa beliau sesekali melaksanakan salat farwih Bersama sahabat untuk menunjukkan
bahwa amalan tersebut hanyalah sunnah dan bukan wajib.(Rof1’i, 2019)

2) Hadis Mursal

Hadis mursal menurut ahli hadis adalah hadis yang sanad terakhirnya terputus. Hadis
mursal terdapat dua jenis, yakni zursal tabi'i dan mursal shababi. mursal tabi'i terjadi ketika sanad al-
hadis Nabi tidak terdapat nama sahabat, tetapi dari fabi’in langsung kepada Nabi SAW.

Sedangkan mursal shababi terjadi ketika sanad hadits Nabi terdapat nama sahabat, tetapi sahabat

562



tersebut diketahui tidak mendengar atau melihat langsung dari Nabi mengenai berita/hadits
yang disampaikan.(Kasman, 2012)

Banyak kalangan ulama yang menolak kehujjahan hadis mursal. Tetapi menurut Imam
Syafi’i ia dapat dijadikan hujjah jika memenuhi empat syarat, yakni (1) a-Mursil tabi'in yang
menisbatkan hadits langsung kepada Nabi) adalah salah seorang tabi'in senior (&ibar al-tabi'in);
(2) apabila a/-Mursi/ menyebutkan tentang periwayat (yang namanya tidak ia sebutkan dan ia
mengambil hadits darinya) maka a/-Mursil menyebutkan nama gurunya itu bukan orang yang
majhun! dan bukan orang yang dibenci periwayatannya; (3) apabila A/~Mursil meriwayatkan hadits
bersama para periwayat yang #igah dan hafalannya kuat, maka periwayatannya tidak berbeda
dengan mereka; (4) Hadits mursal tersebut harus didukung oleh salah satu hal berikut: a)Hadits
tersebut diriwayatkan juga oleh orang orang yang #sigah yang bersambung kepada Nabi; b)
Hadits tersebut diriwayatkan dari jalan yang lain secara mursal juga, namun bukan melalui jalan
periwayat mursal pada jalan hadits yang pertama; c) Hadits mursal tersebut sesuai dengan
pendapat salah seorang sahabat; d) Terdapatnya banyak ulama memberikan fatwa sesuai dengan
kandungan badits mursal tersebut. (al-Syafi’i, t.th.)

Mengenai persoalan ini, Muhammadiyah melalui Majelis Tarjihnya telah menetapkan
tiga hal, yakni: (1) Mursal Shahabi dapat dijadikan sebagai hujjah jika terdapat garinah yang
membuktikan ketersambungnya; (2) ke-bujjah-an dari Mursal Tabi’in saja tidak bisa diterima; (3)
Mursal Tabi'in dapat dijadikan sebagai bujjah jika terdapat garinah yang bisa digunakan untuk
menunjukkan  ketersambungnya. Sebagaimana kaidah diatas menunjukkan bahwa
Muhammadiyah tidak membedakan antara mursal shababi dan mursal tabi'i. sebenarnya mursal
shahabi dan mursal tabi'i tidak bisa digunakan sebagai hujjah, kecuali jika terdapat garinah yang
membuktikan ketersambungannya hingga ke Nabi.

3) Hadis yang Diriwayatkan Orang Mudallis

Mudallis berasal dari kata al-dalas yang berarti kegelapan. Jadi hadis mudallas adalah
sanadnya ada yang digugurkan, atau disifatkan dengan sifatyang belum dikenal dengan maksud
untuk menimbulkan kesan bahwa hadis tersebut lebih baik nilai sanadnya dari yang
sebenarnya.(Ismail, 1994) Adapun kebolehan menerima hadis mudallas, terdapat banyak
pendapat, Namun Muhammadiyah membuat keputusan mengenai periwayatan orang yang
banyak melakukan zad/is, yakni sebagai berikut:

“Riwayat yang dikenal suka melakukan Zad/is bisa diterima jika ia bisa menjelaskan bahwa

apa yang diriwayatkan itu bersambung sanadnya, dan jika zadlis-nya tidak sampai tercela

563



keadilannya. Berdasarkan rumusan tersebut, periwayatan dari orang yang di kenal mudallis dapat
diterima menurut Muhammadiyah jika memenuhi dua persyaratan: (1), seorang mudallis itu
menerangkan bahwa apa yang ia riwayatkan itu ber-sanad sambung; (2), fadlis-nya itu tidak
sampai mencederai ke-'adil-annya. Apabila kedua persyaratan tersebut terpenuhi, maka
Muhammadiyah tidak mempermasalahkan riwayat dari seorang mudallis, walaupun sering
melakukan zad/is.” (Kasman, 2012)

4) Ziyadah at-Tsigah

Hadits yang diriwayatkan oleh orang yang #sigah, diterima dari seorang imam yang diberi
sanad olehnya. Kemudian, diriwayatkan oleh sekelompok orang yang #szgah pula, tetapi dengan
cara mursal. Cara periwayatan hadits tersebut dikenal sebagai zzyadat al-tsigat fi al-sanad, yakni
hadits yang diriwayatkan oleh seorang #igah yang dalam sanad-nya terdapat penambahan
periwayat sehingga dapat menyambungkan terhadap sanad yang mursal atau me-rafa’-kan yang
manquf. Dengan kata lain, terjadi pertentangan di kalangan periwayat yang #sigab di antara yang
me-zarfu'-kan dengan yang me-mawquf-kan, dan yang me-mawshul-kan dengan yang me-mursal-
kan.(Kasman, 2012)

Dalam masalah ini, Muhammadiyah tidak menyatakan secara eksplisit posisi
pandangannya. Tetapi jika diamati pernyataannya mengenai kaidah hadits mawgnf dan mursal yang
dapat diterima sepanjang ada garinah yang menunjukkan persambungannya, maka periwayatan
orang yang me-mawshul-kan dapat diterima sepanjang mampu berfungsi sebagai garinah. Jika
periwayatan orang yang me-zawshul-kan tidak dapat berfungsi sebagai garinah, maka yang
dipegangi adalah hadits yang zngitha' (mursal atau mawquf) tersebut. Dalam konteks ziyadat al-
tsiqat, para periwayat yang terdapat dalam sanad hadits yang ber-sanad sambung adalah orang-
orang yang #siqah. Sesuai dengan kaidah yang diikuti oleh Muhammadiyah mengenai hadis nursal,
hadits yang ber-sanad sambung dapat dijadikan sebagai 'adlid (penguat). Dengan alur pikir
demikian, tampaknya pandangan Muhammadiyah dalam masalah gyadat al-fsigat ini dekat
dengan pendapat yang kedua, yang berarti sejalan dengan pendapat kebanyakan ahli ushul, ahli
figh dan sebagian ahli hadits.(Kasman, 2012)

C. Metodologi Muhammadiyah dalam menetapkan suatu hukum
Setelah menetapkan metodologi dalam menerima suatu hadis, selanjutnya

Muhammadiyah membuat lembaga yang bertanggung jawab mengurusi dan menetapkan suatu

564



hukum dalam organisasi ini adalah Majelis Tarjih Muhammadiyah. Metode yang digunakan
majelis ini dalam menentukan suatu hukum yakni:

a) ljtihad Bayani, yakni ijtthad pada nash yang mujmal. adapun jalan yang dapat ditempuh
yakni dengan cara jan'u wattawfig, dan cara terakhir yang dapat digunakan adalah tarjih.

b) Ijtihad Qiyasii, yakni Menyeberangkan hukum yang telah ada #ash nya terhadap yang
belum ada nashnya sesuai dengan kesamaan z/ah.

c) ljtihad Istiskabi, yakni Ijtihad pada suatu permasalahan yang belum ada #ash-nya, maupun
nash terkait permasalahan yang sama zlah nya. jadi yang dapat dilakukan yakni
berdasarkan z/lah demi kemaslahatan.(Ali & Bunganegara, 2023)

Majlis Tarjih pada periode memimpinan Muhammadiyah 1985-1990, melakukan
perumusan manhaj tarjih. Salah satu point rumusan manhaj-nya berbunyi: "Tidak menolak gma’
sahabat sebagai dasar suatu keputusan."

Muhammadiyah dengan jelas menyatakan bahwa mereka tidak mengikuti mazhab fikih
tertentu, dan sumber dalam menetapkan fatwa Majelis Tarjih Muhammadiyah yakni Al-Qur’an
dan Hadis. schingga dalam menetapkan suatu fatwa memiliki perbedaan antara ormas yang
menganut mazhab seperti Nahdatul Ulama (NU) dengan ormas yang bebas mazhab seperti
Muhammadiyah. Untuk menetapkan suatu fatwa, Muhammadiyah yang tidak mengikuti salah
satu dari mazhab fikih, menggunakan pendekatan “atas-bawah” yang artinya berangkat dari nash
al-Qur’an dan hadis. sedangkan cara penetapan fatwa yang mengikuti suatu mazhab seperti NU
menggunakan pendekatan “bawah-atas” yang artinya berangkat dari pendapat ulama mazhab
dan selanjutnya menelusuri dalil al-Qur’an dan hadis apabila diperlukan.(Wahid, 2018)

Perbedaan dalam pendekatan "atas-bawah" dan "bawah-atas" menghasilkan perbedaan
dalam proses penentuan hukum. Muhammadiyah, sebagai contoh, memerlukan penelusuran
yang lebih mendalam serta penggunaan langsung Al-Qur'an dan Hadis dalam menetapkan dasar
hukum, tanpa mengambil keputusan secara sembarangan tanpa dasar hadis. Di sisi lain, NU
memiliki keleluasaan untuk mengandalkan pendapat atau rumusan dari ulama dalam
menetapkan hukum tanpa harus selalu mengacu secara langsung pada teks-teks Al-Qur'an dan
Hadis.

D. KESIMPULAN

Nama organisasi Muhammadiyah dinisbatkan kepada Nabi Muhammad, maka
Muhammadiyah adalah organisasi yang dibentuk oleh kelompok pengikut Nabi Muhammad
Saw. Pendiri organisasi Muhammadiyah yakni K.H. Ahmad Dahlan. Beliau lahir di Kauman,

565



Yogyakarta pada tahun 1968 M dan meninggal pada tanggal 25 Februari 1923 di usia 55 tahun.
Muhammadiyah adalah organisasi social keagamaan yang kemajuannya cukup pesat di
Indonesia. Organisasi ini didirikan pada tahun 1912 di Yogyakarta yang dilatarbelakangi oleh
adanya gerakan pembaharuan ajaran Islam atau pemurnian ajaran Islam di Timur Tengah yang
dipelopori oleh Ibn Taimiyah (1263-1328).

Muhammadiyah memiliki kontribusi yang besar dalam kajian hadis, hal tersebut tidak
terlepas dari paradigma organisasi tersebut dalam memutuskan suatu hukum, yaitu mendasarkan
tarjihnya pada al-Qur’an dan hadis shahih. Pandangan Muhammadiyah terkait hadis, dapat
dilihat pada dokumen-dokumen yang berisikan putusan organisasi Muhammadiyah, antara lain:
Mukaddimah Anggaran Dasar Muhammadiyah (MADM), Matan Keyakinan dan Cita-Cita
Muhammadiyah (MKCH), dan Himpunan Putusan Tarjih (HPT). Dalam putusan tatjih telah
ditetapkan beberapa hal, seperti fungsi hadis, kriteria hadis yang dapat dijadikan Augjab,
menetapkan kaedah penyelesaian terhadap dua dalil yang saling berselisih, #aarudl aljarh wa al-
ta’di/ dan pandangan Muhammadiyah terhadap hadis yang bermasalah (yakni hadis dbasf, hadis
mursal, Hadis yang Diriwayatkan Orang Mudallis, Ziyadah at-Tsigah). Dalam menetapkan suatu
hukum, Muhammadiyah menggunakan pendekatan “atas-bawah” yang harus menelusuri Al-
Quran dan Hadis secara lansung dalam menetapkan suatu hukum, sedangkan NU

menggunakan pendekatan “bawah-atas” yang mengandalkan pendapat dari ulama mazhab.

E. DAFTAR PUSTAKA

Akbar, A. (2022). Muhammadiyah Dalam Perkembangan Pendidikan Islam Di Indonesia. A/
Urwatul Wutsqa, 2(1).

Ali, M., & Bunganegara, M. H. (2023). Kajian Hadis di Lingkungan Nabdlatul Ulama dan
Muhammadiyabh. 25, 188—199.

Anis, M. (2019). Muhammadiyah Dalam Penyebaran Islam. Miwbar: Jurnal Media Intelektnal
Muslim dan Bimbingan Robani, 5(2).

Arroisi, J., Putra Perdana, M., & Reza Hutama Al Faruqi, A. (2020). Pembaharuan Pemikiran
Islam Model Muhammadiyah Dan Nahdlatul Ulama. Jurmal Islam Nusantara, 04(02), 172—
188. https://doi.otg/10.33852/jurnalin.v4i2.223

Aydrus, N. Al (2022). Peran Muhammadiyah Dalam Upaya Pengembangan Pendidikan Islam
Di Indonesia. I[ORA : Jurnal Imu Kependidikan dan Keislaman, 17(1).

Hidayah, A. N. (2015). Metode Pemahaman Hadis Mubammadiyah dan Nabdlatul Ulama (NU). IAIN
Tulungagung.

Ismail, M. S. (1994). Pengantar Ilmu Hadzs. Angkasa.

Judrah, M. (2014). Muhammadiyah; Konsep Pendidikan, Usaha- Usaha Dalam Bidang
Pendidikan, Perkembangan Dan Tokoh- Tokoh. AL Qalam: Jurnal Kajian Islam dan
Pendidikan, 6(2).

Kasman. (2012). Hadis dalam Pandangan Mubammadiyah (Cet. I). Mitra Pustaka.

566



Mulkhan, A. M. (2005). Masalah-Masalah Teologi dam Figh dalam Tarjib Mubammadiyah (Cet. 1).
Roikhan.

Niam, Z. W. (2019). Konsep Islam Wasatiyah Sebagai Wujud Islam Rahmatan Lil’Alamin: Peran
NU dan Muhammadiyah Dalam Mewujudkan Islam Damai di Indonesia. Jurnal: Palita-
Journal of Social-Religion Research, 4(2).

Rahmanto, M. (2014). Otoritas Hadis Daif Dan Problem Epistemologis Hadis Di
Muhammadiyah. Jurnal TARJIH, 12(1), 1435-2014.

Rofr’i, M. A. (2019). Pemikiran Muhammadiyah Tentang Hadits. A/~ jaz : Jurnal Studi A-Qur'an,
Falsafah dan Keislaman, 1(1), 38—62. https:/ /doi.otg/10.53563/ai.v1il.6

Satori, D., & Komariah, A. (2011). Metodologi Penelitian Kualitatif (Cet. I11). Alfabeta.

Suryana, C. (2009). Kiprah Politik Dan Sejarah Organisasi Muhammadiyah Di Indonesia. Jurnal
Iimu Dakwa, 4(14).

Wahid, R. A. (2018). Ormas Islam di Indonesia: Telaah Eksistensi dan Kontribusi dalam
Pengembangan Kajian HADIS. Riwayah : Jurnal Studi Hadzs, 4(1).

Widyastuti, T., & Rizqiani, I. S. (2020). Pedoman Kemubammadiyahan (Cet. I). LAIK UMMI

Yusra, N. (2018). Muhammadiyah Gerakan Pembaharuan di Indonesia. Pofensia: Jurnal
Kependidikan Islam, 4(1), 103—125.

567



