e-ISSN: 2809-3712

PENGARUH JAM’ AL-QURAN PADA MASA NABI MUHAMMAD SAW DAN
KHULAFAURRASYIDIN DALAM MENINGKATKAN TEOLOGI DALAM
KALANGAN MUSLIM AWAM

Devy Wulandari', Nasrullah Bin Sapa’
Ekonomi Syari’ah, Program Pascasarjana
Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar
Email : devywulandaril313@gmail.com’, nasrullah.sapa@uin-alauddin.ac.id”

Abstrak

Keaslian al-Qur’an yang terjaga tak lepas dari proses pengumpulan, penulisan dan
penyatuannya. Proses ini disebut jam’ al-Quran, atau proses pengkodifikasian al-Qur’an.
Tentu, proses ini memiliki andil yang sangat penting sehingga keaslian dari al-Qur’an tetap
terjaga selama berabad-abad sejak diturunkan hingga sekarang. Mushaf al-Qur’an yang ada
di tangan kita sekarang ternyata telah melalui perjalanan panjang yang berliku-liku selama
kurun waktu lebih dari 1400 tahun yang silam dan mempunyai latar belakang sejarah yang
menarik untuk diketahui. Secara historis perjalanan pembukuan Al-Qur'an memang tidak
sekompleks pembukuan hadis. Namun bukan berarti bahwa proses kodifikasi Al-Qur'an
tidak menarik untuk dikaji. Dalam petjalanannya, Al-Qur'an dalam pengertian kapasitasnya
sebagai sebuah kitab atau lembaran kertas terjilid dan tertulis didalamnya yang oleh umat
Islam dianggap sebagai wahyu Allah-proses kodifikasinya tidak lagi normatif, melainkan
sangat historis, karena terkait dengan berbagai macam discourse/wacana (sosial,politik,dan
lain-lain) yang melingkupinya, sehingga selalu layak untuk dipertanyakan dan dibahas
kapanpun, dimanapun, dan bahkan oleh siapapun. Kita telah mengetahui Al-Qur’an itu
diturunkan secara berangsur angsur. Rasulullah menerima A1-Qur’an melalui malaikat Jibril
kemudian beliau mem-bacakan serta mendiktekannya kepada para sahabat yang
mendengarkannya. Pengumpulan al-Qur’an pada masa Rasulullah dikelompokkan menjadi
dua kategori, yaitu: pengumpulan dalam dada berupa hafalan dan penghayatan serta
pengumpulan dalam catatan berupa penulisan kitab.

Kata Kunci: Jam’al Qur’an, Pengkodifikasian Al-Qur’an, Proses pengumpulan Al-Qur’an,

Penulisan Al-Qur’an, dan Penyatuan Al-Qur’an.

Abstract
The authenticity of the Qur'an that is preserved cannot be separated from the process of collecting, writing
and unifying. This process is called jam" al-Quran, or the process of codifying the Qur'an. Of conrse, this
process has a very important role so that the anthenticity of the Qur'an has been maintained for centuries
sinee it was revealed until now. The mushaf of the Qur'an that we have now turned out to have gone throngh
a long and winding journey over a period of more than 1400 years ago and has an interesting historical
background to know. Historically, the journey of Qur'an bookfkeeping is indeed not as complex: as hadith
bookkeeping. However, this does not mean that the process of codification of the Qur'an is not interesting to
study. In its journey, the Qur'an in the sense of its capacity as a book or a bound sheet of paper and written
in it which is considered by Muslims to be the revelation of Allah—the process of codification is no longer
normative, but very historical, because it is related to various kinds of discourses/ disconrses (social, political,
and others) that surround it, so that it is alhways worthy of questioning and discussion anytime, anywhere,
and even by anyone. We already know that the Qur'an was revealed gradually. The Prophet received the

625


mailto:devywulandari1313@gmail.com1
mailto:nasrullah.sapa@uin-alauddin.ac.id2

Qur'an through the angel Gabriel and then he recited and dictated it to the companions who listened to it.
The collection of the Qur'an during the time of the Prophet was grouped into two categories, namely: collection
in the chest in the form of memorization and appreciation and collection in records in the form of book

writing.

Keyword: Jan'al Qur'an, Codification of the Qur'an, The process of gathering the Qur'an, Writing the

Qur'an, and Unification of the Qur'an.

PENDAHULUAN

Keunikan dari kitab suci al-
Qur’an terletak pada keasliannya sejak
diturunkan. Para ahli, salah-satunya
Quraish Shihab, berpendapat bahwa
sejak diturunkan al-Quran sama sekali
tak mengalami perubahan sedikitpun.
Penyebabnya yaitu karena kitab al-
Qur’an membuktikan dirinya sebagai
firman-firman  Allah SWT dan
menantang siapa saja untuk membuat
yang serupa dengannya. Tantangan
tersebut terdapat dalam QS. Yunus
10/38 yang artinya: apakah pantas
mereka mengatakan dia (Muhammad)
yang  telah  membuat-buatnya?
Katakanlah, ‘“Buatlah surah yang
semisal dengan surah (al-Qut’an), dan
ajaklah siapa saja di antara kamu
orang yang mampu membuatnya
selain Allah, jika kamu orang-orang
yang benar.

Menanggapi tantangan al-
Qur’an, Musailamah yang mengaku
seorang nabi pun mencoba membuat
syair yang isinya tentang katak sebagai
tiruan dari surah al-Fiil (gajah). Al-
Jahidz, seorang sastrawan

Arab  terkemuka, dalam
bukunya al-Hayaawan, memberi
komentar terhadap gubahan
Musailamah tersebut dengan
mengatakan, “Saya

tidak mengerti apa yang
menggerakkan ~ hati  Musailamah

menyebut katak dan sebagainya itu.
Alangkah kotornya gubahan
dikatakannya sebagai ayat al-Qur’an
yang katanya turun kepadanya sebagai
wahyu (Sri Aliyah, 2015).

Selain berdasarkan pendapat
para cendekiawan, keotentikan al-
Qur’an juga dijelaskan oleh al-Qut’an
itu sendiri. Bahwa Allah SWT telah
menjamin keaslian al-Qur’an melalui
firman-Nya dalam QS. al-Hijr [15]:9
yang berbunyi :

4 g AwodR s ow
Terjemahnya:

Sesungguhnya Kamilah yang
menurukan al-Qur’an, dan kami
(pula) yang akan menjaganya.

Ayat tersebut merujuk pada
penjelasan bahwa Allah SWT telah
menurunkan  al-Qur’an  sebagai
petunjuk dan Dia menjaga atau
memelihara kebenaran serta keaslian
yang dibawa oleh al-Qur’an itu
sendiri. Ini merupakan janji Allah
SWT untuk menjaga al-Qur’an dari
pengubahan,  penggantian, pena
penyair sekalipun menertawainya.
Keaslian al-Qur’an yang terjaga tak
lepas dari proses pengumpulan,
penulisan dan penyatuannya. Proses
ini disebut jam’ al-Quran, atau proses
pengkodifikasian al-Qur’an. Tentu,
proses ini memiliki andil yang sangat
penting sechingga keaslian dari al-
Qur’an tetap terjaga selama berabad-
abad  sejak  diturunkan  hingga
sekarang. Mushaf al-Qur’an yang ada

626



di tangan kita sekarang ternyata telah
melalui  perjalanan panjang yang
berliku-liku selama kurun waktu lebih
dari 1400 tahun yang silam dan
mempunyai latar belakang sejarah
yang menarik untuk  diketahui
(Miftakhul Munir, 2021). Bahkan
seorang  ulama  besar  Syi'ah
kontemporer, Muhammad Husain
Thabathaba’ty menyatakan bahwa
sejarah al-Qur’an demikian jelas dan
terbuka, sejak turunnya sampai masa
kini (Cahaya Khaeroni, 2017).

Secara historis  perjalanan
pembukuan Al-Qut'an memang tidak
sekompleks ~ pembukuan  hadis
(Dimyathi, 2020). Namun bukan
berarti bahwa proses kodifikasi Al-
Qur'an tidak menarik untuk dikaji.
Dalam  petjalanannya, Al-Qur'an
dalam  pengertian  kapasitasnya
sebagai sebuah kitab atau lembaran
kertas terjilid dan tertulis didalamnya
yang oleh umat Islam dianggap
sebagai wahyu Allah-proses
kodifikasinya tidak lagi normatif,
melainkan sangat historis, karena
terkait dengan berbagai macam
discourse/wacana (sosial,politik,dan
lain-lain) yang  melingkupinya,
sechingga  selalu  layak  untuk
dipertanyakan dan dibahas kapanpun,
dimanapun, dan bahkan oleh
siapapun.

Kita telah mengetahui Al-
Quran  itu  diturunkan  secara
berangsur angsut. Rasulullah
menerima Al-Qur’an melalui
malaikat Jibril kemudian beliau mem-
bacakan  serta  mendiktekannya
kepada  para  sahabat  yang
mendengarkannya. Pengumpulan al-
Qurian pada masa  Rasulullah
dikelompokkan menjadi dua kategori,
yaitu: pengumpulan dalam dada
berupa hafalan dan penghayatan serta

pengumpulan dalam catatan berupa
penulisan kitab (Manna’ al-Qaththan,
1973).

Nabi ~ Muhammad  SAW
setelah menerima wahyu langsung
menyampaikan ~ wahyu  tersebut
kepada para sahabat agar mereka
menghafalnya sesuai dengan hafalan
Nabi, tidak kurang dan tidak lebih.
Dalam rangka menjaga kemurnian al-
Qur’an, selain ditempuh lewat jalur
hafalan, juga dilengkapi dengan
tulisan.

Fakta sejarah  menginformasikan
bahwa segera setelah menerima ayat
al-Qur’an, Nabi Saw memanggil para
sahabat yang pandai menulis, untuk
menulis ayat-ayat yang baru saja
diterimanya disertai informasi tempat
dan urutan setiap ayat dalam suratnya.
Ayat-ayat tersebut ditulis di pelepah-
pelepah kurma, batu-batu, kulit-kulit
atau tulang-tulang(Manna’ al-
Qaththan, 1973) dan  sejarah
pengumpulan alquran tetap harus
tetap disebarkan, jangan sampai
tenggelam dimakan zaman, terlebih
kita ~sudah masuk era digital,
(Rahmatullah, et al., 2022) karena
semua orang sudah adaptif terhadap
dunia digital, minimal melalui HP,
(Syahrani, S., 2021) dengan tetap
disebarkannya  informasi  sejarah
pengumpulan alquran, maka dengan
begitu menjadi langkah pembinaan
dan penyebaran informasi terkait
sejarah  kitab suci umat Islam,
(Syahrani, S., 2022)  schingga

diharapkan informasi sejarah
pengumpulan alquran tidak
tenggelam termakan zaman,
(Syahrani, S., 2022) dan secara
informatika terkesan lebih

termanajemen, (Syahrani, S., 2018)
terlebih  pentingnya  manajemen

627



termasuk manajemen penyampaian
informasi  sejarah  pengumpulan
alquran sudah diungkapkan dalam
banyak ayat alquran, (Syahrani, S.,
2019) dan hal ini bagian dari strategi
penyebaran  informasi  keislaman
(Chollisni, A., et al., 2022).

PEMBAHASAN

Secara etimologi, istilah al-Jam™u
berasal dari kata ge> -a«33 yang berarti

mengumpulkan. Sedangkan
pengertian al-Jam’u secara
terminologi, para ulama

mengemukakan  pendapat  yang
berbeda-beda.  Yang  dimaksud
dengan Jam'n al-Qur'an (pengumpulan
al-Qur’an)  oleh  para  ulama
mempunyai dua pengertian. Pertama,
pengumpulan dalam arti
hifzhubn  (menghapalnya dalam hati)
(Manna’ Khalil Al-qattan, 2007).
Inilah makna yang dimaksudkan
dalam firman Allah kepada Nabi.
Nabi senantiasa menggerak-gerakkan
kedua bibir dan lidahnya untuk
membaca al-Qur’an, ketika al-Qut’an
itu turun kepadanya sebelum Jibril
selesai membacakannya, karena ingin
menghapalnya:

ARy daaa Lle () 16 43 (30 il 4y a5 Y

17 Gl & & 18 AA aie sul
1944

Terjemahnya 16. Janganlah kamu
gerakkan lidahmu untuk (membaca) al-
Quran  karena  hendak  cepat-cepat
(menguasai)nya. 17. Sesungguhnya atas
tanggungan kamilah mengumpulkannya
(di dadamu) dan (membuatmu pandai)
membacanya. 18. Apabila kami telah
selesai membacakannya, maka ikutilah
bacaannya itu. 19. Kemudian,

sesungguhnya atas tanggungan kamilah
penjelasannya (Depag RI, 2005).

Kata jam’ sebagaimana disebutkan dalam
al-Mu’jam al-Wasit berarti ‘damma ba’duh
ila ba’dih’ (menggabungkan sebahagian ke
sebahagian  yang  lain)  (Muzakkir
Muhammad, Arif Marzuki, 2020). Kata ini
juga dapat berati menyatukan satu dengan
yang lain. Oleh karenanya, jam’ al-Qut’an
dapat diartikan sebagai sebuah proses
pengumpulan dan penggabungan ayat-ayat
suci al-Qur’an dengan metode atau cara
tertentu. Tentu, metode yang dimaksud
dilakukan dengan teliti dan hati-hati
sehingga tanpa kesalahan sedikitpun.

Menurut Az-Zarqani, Jam’ul Qut’an
mengandung dua pengertian. Pertama
mengandung makna menghafal al-
Qur’an dalam hati, dan kedua yaitu
menuliskan huruf demi huruf dan
ayat demi ayat yang telah diwahyukan
oleh Allah SWT kepada Nabi
Muhammad SAW. Dalam sebagian
besar literatur yang membahas
tentang ilmu- ilmu Al-Qur’an, istilah
yang dipakai untuk menunjukkan arti
penulisan, pembukuan atau kodifikasi
Al- Qur’an adalah Jam’u Al- Qur’an
yang berarti pengumpulan = Al-
Qur’an.

Menurut Ahmad von Denffer, istilah
pengumpulan  al-Qur'an  dalam
literatur ~ klasik  itu  mempunyai
berbagai makna, antara lain: Al-
Qur’an dicerna oleh hati, menulis

kembali tiap pewahyuan,
menghadirkan materi al-Qur’an untuk
ditulis, menghadirkan laporan

(tulisan) para penulis wahyu yang
telah menghafal al-Qur’an,
menghadirkan seluruh sumber, baik
lisan maupun tulisanDalam kalangan
para ulama, jam’ul al-Qur’an memiliki

628



dua makna yaitu hifzuhu kulluh fi al-
sudur dan kitabatuhu kulluhu fi al-

sutur.

Istilah  pengumpulan  Al-Quran,
setidaknya ada dua pengertian yang
terakomodasi di dalamnya. Kedua
pengertian itu merujuk  kepada
kandungan makna jam’ul Al-Quran
(pengumpulan AlQuran), yaitu: Kata
pengumpulan dalam arti
penghafalannya di dalam lubuk hati,
sehingga orang orang yang hafal Al-
Quran disebut jumma’u al-Quran
atau huffadz Al-Quran dan kata
pengumpulan dalam arti
penulisannya, yakni perhimpunan
seluruh  Al-Quran dalam bentuk
tulisan, yang memisahkan masing-
masing ayat dan surah, atau hanya
mengatur susunan ayat ayat Al-Quran
saja_dan mengatur susunan semua
ayat dan surah di dalam beberapa
shahifah yang kemudian disatukan
sehingga menjadi suatu koleksi yang
merangkum semua surah yang
sebelumnya telah disusun satu demi
satu.

Jam'n al-Qur'an dalam arti kitabatuhn
kullibi (penulisan al-Qur’an
semuanya) baik dengan memisah-
misahkan ayat-ayat dan  surah-
surahnya, atau menertibkan ayat-ayat
semata dan setiap surah ditulis dalam

satu  lembaran secara terpisah,
ataupun menertibkan ayat-ayat dan
surat-suratnya  dalam  lembaran-
lembaran yang terkumpul
menghimpun semua surat,
sebagaimana ditulis sesudah bagian
yang lainnya (Manna’ Khalil Al-
qattan, 2007).

Sebenarnya kitab al-Qur’an telah ditulis
seutuhnya pada zaman Nabi Muhammad
saw. Hanya saja belum disatukan dan

surat-surat yang ada juga masih belum
tersusun. Penyusunan dalam
mushhaf utama belum dilakukan karena
wahyu belum berhenti turun sebelum Nabi
Muhammad saw. Wafat (Al-A’zami,
Sohirin solihin, Anis malik thaha, 2005).

Metode Pengumpulan Al-Qur’an
Pengumpulan al-quran atau kodifikasi
telah dimulai sejak zaman Rasulullah SAW,
bahkan telah dimulai sejak masa-masa awal
turunya alquran. Sebagaimana diketahui,
al-quran diwahyukan secara berangsur-
angsur. Setiap kali menerima wahyu, Nabi
SAW lalu membacakannya di hadapan
para  sahabat karena ia memang
diperintahkan untuk mengajarkan al-quran
kepada  mereka  (Dewan  Redaksi
Ensiklopedi Islam, 1993). Pengumpulan
al-quran (jam’ul qur’an) merupakan suatu
tahap penting dalam sejarah al-quran. Dari
itu al-quran terpelihara dari pemalsuan dan
persengketaan mengenai  ayat-ayatnya
sebagaimana terjadi pada ahli kitab, serta
terhindar dari kepunahan.

Proses Jam’u Al-Qur'an wa
Kitabatuhu

Pengumpulan al-Qur’anpada masa
Nabi Muhammad SAW dilakukan
dengan dua cara. Pertama, vyaitu
dengan menghafalnya dalam hati
(hifzuhu). Kedua, dengan menulisnya
dalam lembaran-lembaran dengan
media tertentu (kitabuhu’ kullihi).

Rasulullah  saw., sangat menyukai
wahyu, 1a senantiasa menunggu
penurunan wahyu dengan rasa rindu,
lalu menghapal dan memahaminya,
persis  seperti  dijanjikan  Allah
swt., dalam surat al-Qiyamah ayat 17
(sesunggubnya atas  tanggungan kami-lah
mengumpulkannya  (di  dadanmn)  dan
(membuatmu pandai) membacanya. Oleh

629



sebab itu, Beliau adalah hafidz al-
Qur'an pertama dan merupakan
contoh paling baik bagi para sahabat
dalam menghafal al-Qur’an.

Dalam kitab sahih Bukhari telah
mengemukakan tentang adanya tujuh
hafidz al-Qur’an mereka adalah
Abdullah  bin Mas’ud, Salim bin
Ma’qal, Abu Hurairah, Mu’az bin
Jabal, Ubai bin Ka’ab, Zaid bin Tsabit,
Abu Zaid bin Sakan dan Abu Darda’.
Penyebutan para hafidz yang tujuh
tidak berarti pembatasan, karena
beberapa keterangan dalam  kitab
sejarah menunjukkan bahwa para
sahabat berlomba dalam
menghafalkan al-Qur’an dan mereka
memerintahkan anak-anak dan istri-
istri mereka untuk menghafalkannya.
Namun mereka yang tujuh orang
itulah yang hafal seluruh ayat—ayat al-
Qurian dan telah menunjukkan
hafalannya di depan Nabi, serta sanad-
sanadnya sampai kepada kita. Sedang
hafidz al-Quran yang lain yang
jumlahnya banyak tidak memenuhi hal
tersebut, terutama para sahabat sudah
menyebar ke berbagai wilayah dan
sebagian mereka menghafal dari yang
lain (Manna’ Khalil Al-qattan, 2007).

Pengumpulan dengan cara menghafal
dilakukan oleh Rasulullah SAW dan para
sahabat. Penghafalan ini sangat penting
mengingat Al-Quranul Karim diturunkan
kepada Nabi yang ummi (tidak bisa
membaca dan menulis) yang diutus di
tengah kaum yang juga ummi. Setelah
menerima  wahyu, Rasulullah  SAW
mengumumkannya di hadapan para
sahabat dan memerintahkan mereka untuk
menghafalnya. Ada beberapa riwayat yang
mengindikasikan bahwa para sahabat
menghafal dan mempelajari al-quran lima
ayat, sebagian meriwayatkan sepuluh

setiap kali pertemuan. Mereka
merenungkan ayat-ayat tersebut dan
berusaha mengimplementasikan ajaran-
ajaran yang terkandung di dalamnya
sebelum meneruskan pada teks berikutnya.
Hal ini juga diduga sebagai awal mula
tradisi  hifz (menghafal) yang terus
berlangsung hingga saat ini (Farid Esack,
2007). Selain itu secara kodrati bangsa
Arab mempunyai daya hafal yang kuat.
Keadaan ini mereka gunakan untuk
menulis  berita-berita, syair-syair dan
silsilah-silsilah dengan catatan di dalam
hati. Hal ini mereka lakukan karena
kebanyakan dari mereka adalah ummi.
Situasi seperti ini juga sekaligus menjadi
bukti atas kemukjizatan dan keautentikan
al-quran.

Secara singkat faktor yang mendorong
penulisan Al-Qur’an pada masa Nabi
adalah: 1) Membukukan hafalan yang
telah dilakukan oleh Nabi dan para
sahabatnya, 2) Mempresentasikan
wahyu dengan cara yang paling
sempurna. Hal ini karena hafalan para
sahabat saja tidak cukup. Dan sebagian
dari mereka ada yang sudah wafat.
Adapun pada masa Nabi ini penulisan
al-Quran tidak ditulis pada satu
tempat  melainkan  terpisah-pisah
dengan alasan: 1) Proses penurunan
Al-Qur’an masih berlanjut sehingga
ada kemungkinan ayat yang turun
belakangan menasakh ayat
sebelumnya, 2) Penyusunan ayat dan
surat Al-Qur’an tidak sesuai dengan
turunnya.

Unit-unit wahyu yang diterima
Muhammad SAW pada faktanya,
dipelihara dari kemusnahan dengan
dua cara utama: 1) Menyimpannya ke
dalam dada manusia
(menghafalkannya), dan 2)
merekamnya secara tertulis di atas

630



berbagai jenis bahan untuk menulis
(pelepah korma, tulang-belulang, dan
lain-lain) (Manna’ Khalil al-Qattan,
1973). Jadi, ketika para ulama berbicara
tentang jam“Al-Qut’an pada masa
Nabi SAW, maka yang dimaksudkan
dengan ungkapan  ini adalah
pengumpulan wahyu yang diterima
oleh Nabi SAW melalui kedua cara
tersebut, baik sebagian ataupun
seluruhnya.

a. Pengumpulan Secara Hifzuhu

Setiap tahun sejak turunnya wahyu
pertama, malaikat Jibril secara rutin
akan turun menemui Rasulullah SAW
untuk meminta beliau agar mengulangi
seluruh ayat-ayat al-Qur’an yang telah
diwahyukan kepadanya. Kegiatan yang
disebut mu’aradah itu  biasanya
dilakukan di malam-malam Ramadhan
(Arif Syamsuddin, 2016). Cara tersebut
juga dilakukan oleh Rasulullah SAW
terhadap para sahabat sehingga pada
masa tersebut banyak sekali penghafal
al-Qur’an baik yang hanya menghafal
sebagian maupun secara keseluruhan.
Di antara yang menghafal seluruh
isinya adalah Abu Bakar as-Siddiq,
Umar bin Khattab, Usman bin Affan,
Ali bin Abi Thalib, Talhah, Sa’ad,
Huzaifah, Abu Hurairah, Abdullah bin
Mas’ud, Abdullah bin Umar bin
Khatab, Abdullah bin Abbas, Amr bin
As, Mu’awiyah bin Abu Sofyan,
Abdullah bin Zubair, Aisyah binti Abu
Bakar, Hafsah binti Umar, Ummu
Salamah, Ubay bin Ka’b, Mu’az bin
Jabal, Zaid bin Tsabit, Abu Darba, dan
Anas bin Malik (Dasmun, 2015). Di
antara  banyaknya penghafal al-
Quranpada masa Rasulullah SAW,
secara  khusus ~ Abu  Hurairah
menyebutkan tujuh di antaranya.
Mereka adalah Abdullah bin Mas’ud,

Salim bin Ma’qil (mantan budak Abi
Huzayfah) Mu’az bin Jabal, Ubai bin
Ka’ab, Zaid bin Zabit, Abu Said bin al-
Sakan dan Abu Darda (Mardan, 2014).
Maksud dari penyebutan di atas adalah
bahwa mereka itulah yang hafal
seluruh isi al-Qur’an di luar kepala, dan
selalu  merujukkan hafalannya di
hadapan Rasulullah SAW, sanad-
sanadnya sampai kepada kita (Munir
Miftakhul, 2021). Artinya, dapat
dikatakan bahwa di antara banyaknya
penghafal al-Qur'an pada masa
Rasulullah SAW, mereka itulah yang
paling baik hafalannya.

Adapun terkait penyebab banyaknya
sahabat yang kemudian menghafal al-
Qur’an yaitu dikarenakan bangsa Arab
saat itu belum terlalu mengenal tulis-
menulis dan kebanyakan masih buta
huruf. Bahkan menurut ilmu tafsr,
disebutkan juga bahwa Nabiullah
SAW merupakan orang yang buta
huruf. Kendati demikian, kekurangan
ini  tertutupi oleh  kemampuan
menghafal bangsa Arab yang amat
kuat. Mereka terbiasa menghafal
berbagai syair Arab dalam jumlah yang
tidak sedikit atau bahkan sangat
banyak. Kemampuan menghafal inilah
yang memungkinkan para sahabat
menghafal al-Qur’an dengan cepat dan
tanpa kesalahan. Ibn al-Jazari, guru
para Qurra’ pada masanya
menyebutkan: “Penukilan al-Qur’an
dengan berpegang pada hafalan,
bukannya mushaf-mushaf dan kitab-
kitab, merupakan salah-satu
keistimewaan yang diberikan oleh
Allah SWT kepada umat ini (Mardan,
2014).

631



b. Pengumpulan Secara Kitabuhu
Kullihi

Selain menghafal al-Qur’an, beberapa
orang sahabat yang pandai menulis dan
membaca  tanpa  perintah  dari
Nabiullah SAW juga menuliskan ayat-
ayat al-Quran. Namun, terdapat
empat orang sahabat yang secara
khusus menuliskan al-Qutr’an atas
perintah Nabiullah SAW langsung.
Mereka adalah Ali, Muawiyah, Ubai
bin Ka’ab dan Zaid bin Zabit. Jadi,
ketika turun wahyu maka Nabiullah
SAW akan meminta salah satu dari
keempat orang tersebut untuk
menuliskannya. Tentu, dalam proses
penulisan tersebut Nabiullah SAW
memberikan petunjuk tentang letak
ayat dan surah agar tidak terjadi
kesalahan. Pada masa Rasulullah SAW,
keseluruhan al-Qur’an telah ditulis,
namun masih belum terhimpun dalam
satu tempat artinya masih berserak-
serak (Pakhrujain dan Habibah, 2022).
Al-Qur’an belum berbentuk mushaf
atau buku melainkan lembaran-
lembaran yang disimpan di rumah
Rasulullah SAW. Bahkan media yang
digunakan pun berbeda-beda
tergantung keadaan. Misalnya pelepah
kurma, lempengan batu, daun lontar,
kulit atau daun kayu, pelana dan tulang
belulang.

Adapun alasan ayat al-Qur’an ditulis secara
terpisah dan belum dijilid menjadi mushaf
yaitu dikarenakan wahyu belum turun
secara  keseluruhan.  Jika  langsung
disatukan maka akan menimbulkan
kebingungan terkait letak ayat dan
surahnya. Az-Zarkasi berkata, “Al-Qut’an
tidak dituliskan dalam satu mushaf pada
zaman Nabi agar tidak berubah pada setiap
waktu. Oleh sebab itu, penulisannya
dilakukan ~ kemudian  sesudah  al-

Qur’anselesai turun semua, yaitu dengan
wafatnya Rasulullah” (Syaikh Manna’ al-
Qaththan, 2021). Di samping itu,
terkadang pula ayat yang mansikh sesuatu
yang turun sebelumnya (Mardan, 2014).
Tentu dengan cara ini pula, penyusunan
mushaf al-Qur’an sepeninggal Rasulullah
SAW akan lebih efektif dan efisien.

Rasulullah telah mengangkat para
penulis wahyu Qur'an dari para
sahabat pilihan seperti Abu Bakar,
Umar, Utsman, Ali, Abban bin Sa‘id,
Khalid bin Sa‘id,Khalid bin al-Walid,
Mu‘awiyah bin Abu Sufyan, Ubay bin
Ka’ab,dan Zaid bin Tsabit. Selain
penulis wahyu, para sahabat yang
lainnya pun ikut menulis ayat-ayat al-
Qur’an. Diantara faktor pendorong
penulisan al-Qur’an pada masa Nabi
adalah: 1) Memback-up hafalan yang
telah dilakukan oleh Nabi dan para
sahabatnya, 2) Mempresentasikan
wahyu dengan cara yang paling
sempurna, karena bertolak dari hafalan
para sahabat saja tidak cukup karena
terkadang mereka lupa atau sebagian
dari mereka sudah wafat. Adapun
tulisan tulisan akan tetap terpelihara
walaupun pada masa Nabi alQur’an
tidak ditulis ditempat tertentu.

Dalam suatu cacatan, disebutkan
bahwa sejumlah bahan yang digunakan
untuk menyalin wahyu-wahyu yang
diturunkan oleh Allah kepada Nabi
Muhammad yaitu: 1) Riqa atau
lembaran  lontar  (daun  yang
dikeringkan) atau perkamen (kulit
binatang). 2) Likhaf atau batu tulis
berwarna putih, terbuat dari kepingan
batu kapur yang terbelah secara
horizontal lantaran panas, 3) ‘Asib,
atau pelapah kurma, terbuat dari
bagian ujung dahan pohon kurma yang
tipis. 4) Aktaf, atau tulang belikat,

632



biasanya terbuat dari tulang belikat
unta. 5) Adlla’ atau tulang rusuk,
biasanya juga terbuat dari tulang rusuk
unta, 6) Adim atau lembaran kulit,
terbuat dari kulit binatang asli yang
merupaka bahan utama untuk menulis
ketika itu.

Para sahabat menyodorkan al-Qur’an
kepada Rasulullah secara hafalan
maupun tulisan. Tetapi tulisan-tulisan
yang terkumpul pada zaman nabi tidak
terkumpul dalam satu mushaf, dan
yang ada pada seseorang belum tentu
dimiliki yang lainnya.

Nabi Shallahu‘Alaihi Wa Sallam dan
sahabatnya ialah hafalan. Ini dilakukan
disamping banyaknya sahabat yang
buta huruf (ummy), juga hapalan orang
Arab ketika itu yang terkenal sangat
kuat. Nabi Muhammad Shallahu‘Alaihi
Wa Sallam adalah orang yang pertama
kali menghapal AlQur’an dan para
sahabat mencontoh suritauladannya,
sebagai  usaha  menjaga dan
melestarikan AlQur’an. Upaya
pelestarian Al-Qur’an pada masa nabi
Muhammad Shallahu‘Alaihi Wa Sallam
dilakukan oleh Rasulullah sendiri
setiap kali beliau menerima wahyu
dariAllah. Setelah itu, beliau langsung
mengingat dan menghapal serta
menyampaikannya kepada kepada para
sahabat.Lalu sahabat langsung
menghapalnya dan menyampaikannya
kepada keluarga dan para sahabat
lainnya. Tidak hanya itu, mereka para
sahabat langsung mempraktekkan
perintah yang datang dari Allah melalui
Rasul-Nya, b) Pengumpulan Al-
Qur’an dengan tulisan Penulisan Al-
Qur’an pada zaman Nabi Muhammad
Shallahu‘Alathi Wa Sallam  sudah
dikenal secara umum. Rasulullah
Shallahu‘Alathi Wa Sallam memiliki

beberapa sekretaris penulis AlQur’an
dari golongan sahabatnya, antara lain
Abu Bakar As Siddhiq, Umar bin
Khattab, Utsman bin Affan,Ali bin
Abi Thalib, Muawiyah bin Abi Sofyan,
Khalid bin Walid, Ubay bin Ka’ab,
Zaid bin Tsabit, Tsabit bin Qais, Amir
bin Fuhairah, Amr bin Ash, Abu Musa
Al Asyari dan Abu Darda’. Apabila
turun ayat-ayat Al-Qur’an, Rasulullah
Shallahu ‘Alaihi Wa Sallam menyuruh
mereka untuk menulisnya, dan
mengarahkan mereka letak dan
sistematik peletakan surat-suratnya,
lalu mereka menulis wahyu tersebut di
atas kepingan tulang-belulang, pelepah
korma, lempengan batu, diatas kulit
bahkan diatas pelana kuda. Pada
zaman Rasulullah Shallahu‘Alaihi Wa
Sallam, penulisan Al-Qur’an telah
rampung dan tertulis seleuruhnya,
hanya saja ayat-ayat dan suratnya
masih terpisah. Penulisannya pun
mencakup tujuh gira’ah sebagaimana
Al-Quran  turun. Diantara para
sahabat ada yang mengumpulkan,
menulis dan menghafalnya. 2) Tradisi
Penulisan Al Qur’an di Kalangan
Sahabat. Praktik yang biasa di kalangan
sahabat tentang penulisan Al Qur’an,
menyebabkan ~ Nabi ~ Muhammad
melarang orang-orang menulis sesuatu
selain Al Qur’an, sebagaimana ucapan
beliau, “dan siapa yang telah menulis
sesuatu dari selain Al Qur’an, maka ia
harus menghapusnya “Beliau ingin
agar AlQur’an dan hadits tidak ditulis
pada halaman kertas yang sama agar
tidak terjadi campur aduk serta
kekeliruan. Al Hakim meriwayatkan
dalam al Mustadrak dengan sanad yang
memenuhi  persyaratan  Syaikhain
(Bukhary dan Muslim) dari Zaid bin
Tsabit,ja berkata “Kami menyusun
Quran di hadapan Rasulullah saw.
pada kulit binatang.

633



Bentuk al Qur’an pada masa Nabi
Muhammad  saw. Meski  Nabi
Muhammad telah mencurahkan segala
upaya yang mungkin dapat dilakukan
dalam memelihara al Qur’an, beliau
tidak merangkum semua  surah
kedalam satu jilid, sebagaimana
ditegaskan oleh zaid bin tsabit dalam
pernyataannya.Disini  kita  perlu
memperhatikan  penggunaan  kata
pengumpulan bukan penulisan. Dalam
komentarnya  Khattabi menyebut
catatan ini memberi isyarat akan
kelangkaan  buku tertentu  yang
memiliki  ciri  khas  tersendiri.
Sebenarnya, kitab al Qur’an telah
ditulis seutuhnya sejak zaman Nabi
Muhammad. Hanya saja  belum
disatukan dan surah-surah yang ada
juga  masth  belum  tersusun.
Penyusunan al Qur’an dalam satu jilid
utama boleh jadi merupakan satu
tantangan karena nasikh dan mansukh
yang muncul kemudian dan perubahan
ketentuan hukum maupun kata-kata
dalam ayat tertentu memerlukan
penyertaan ayat lain secara tepat.
Hilangnya satu format halaman akan
sangat merendahkan penyertaan ayat-
ayat yang baru serta surahnya karena
wahyu tidak berhenti untuk beberapa
saat sebelum Nabi Muhammad wafat.
Dengan wafatnya Nabi Muhammad
berarti  wahyu  berakhir  untuk
selamanya. Tidak akan terdapat ayat
lain,  perubahan  hukum, serta
penyusunan ulang.

Telah disinggung, bahwa pada masa nabi
segala  masalah  selalu  dikembalikan
kepadanya. karena itu, kebutuhan ulum Al-
qur'an pada masa itu tidak dibutuhkan.
setelah ia wafat dan kepemimpinan umat
islam berada ditangan Khulafaal-rayyidin,
mulai muncul adanya ilmu-ilmu Al-Qur'an.

khususnya dimulai ketika adanya perintah
penulisan Al-Qur'an yang dipelopori oleh
utsman bin affan karenanya, ilmu yang
pertama kali tentulah ilmu rasm Al-Qur'an,
karena berkaitan dengan tulis menulis.
posisi utsman berarti sebagai perintis awal
ilmu-ilmu  Al-Qur'an sehingga namanya
tetap diabadikan dengan rasm al-utsmani
(Al-Shalih, tth). Setelah itu tampil Ali bin
Abi Thalib sebagai pengganti Utsman,
kemudian Ali menugaskan Abu Al-Aswad
Al Duali merancang dan meletakkan
kaidah-kaidah nahwu. ilmu para masastra
ini muncul sebagai landasan yang bagus bagi
timbulnya ilmu I'rabb al-qur'an. Usaha
mereka berikutnya dilanjutkan oleh generasi
tabiin, begitu seterusnya sampai sekarang,.

Diantaranya para musafir yang
terkenal ialah khula'al rasyidin, ibn
mas'ud,ibn abbas, ubay bin ka'ab, zaid
bin tsabit, abdullah bin zubair, dan abu
musa al-asy'ari. Setiap mereka memiliki
murid-murid yang tekun dan serius
dalam mendalami Al-qur'an. ibn abbas
merupakan tokoh guru dimekkah.
Diantaranya murid ibnu  abbas
misalnya, said bin jubair, ikrimah,
mujahid, atha bin abi rabbah. Diirak,
abullah bin mas'ud dengan murid-
muridnya misalnya al-qamah bin qais,
masruq, al-aswad bin yazid, amir al-
sya'bi, qatadah bin di'amah. Dikufah,
ada ibn mas'ud. Dimadinah, ada zubair
bin aslam. Dari lisan dan tulisan
mereka itulah keluar berbagai ilmu
tafsirilmu  gharib Al-Quran, ilmu
asbab al-nuzul, ilmu makki wa al-
madani, serta ilmu nasikh dan
mansukh. Namun semua ilmu itu
masih tetap diriwayatkan dengan cara
dikte, dan baru pada abad ke-2 H ilmu-
ilmu mereka dituliskan (masa tadwind
atau pembukuan).

634



Disini mulailah muncul tokoh dan
spesialis ilmu yang digelutinya. Pada
abad ke- 2 H, dimana ilmu tafsir dan
asbab al-nuzul, ilmu tentang makki dan
madani, serta nasikh dan mansukh
merupakan ilmu-ilmu utama dalam
mengkaji Al-Qur'an. Pada abad ini,
tampil cendekiawancendekiawan islam
seperti syu'ban bin al-hajjaj, sufyan bin
uyainah, dan waki' bin jarrah. Pada
abad ke-3 H, ali bin al-madini (234 H)
yang juga sebagai guru al-bukhari,
menyusun kitab asbab al-nuzul, abu-
ubait al-gasim bin salam (224 H)
menyusun kitab nasikh mansukh dan
gira'at.  Ibnu  qutaibah  dengan
musykilah al-qur'an. Kemudian pada
abad ke-4, Muhamad bin khalaf bin
marzaban (309H) menyusun kitab al-
hawi fi ulum al-quf'an. Abu
Muhammad bin gasim bin al-anbari
menyusun kitab aja'tb ulum al-qur'an.
abu bakar al-sijistani menyusun kitab
garib Al-Qur’an, muhammad bin ali al-
adfawi (388 H) menyusun kitab i'rab
Al-qur'an, al-mawardi (450 H)
menyusun kitab amtsilah al-qur'an.
Pada abad ke-7 H muncul al-izz bin
abd al salam (660 H) menulis tentang
majaz al-qur'an. 'alam al-din al-sakhawi
(643 H) menyusun kitab 'ilm al-qgira'at.

Proses Jam’ul Al-Qur’an Wa Kitabatuhu
Pada masa KhulafaurRasyidin

Pengumpulan al-Qur’an pada masa sahabat
dibagi atas dua waktu, yaitu pada masa
kekhalifahan Abu Bakar as-Siddiq dan
Usman bin Affan. Keduanya memiliki latar
belakang, metode pengumpulan dan tujuan
yang berbeda dalam melakukan
pengumpulan ayat suci al-Qur’an. Perbedaan
ini terjadi sebagai akibat dari kondisi
masyarakat muslim saat itu yang terus
berkembang pesat. Agar lebih mudah dalam
memahami pengumpulan al-Qur’an di dua

periode pemerintahan amirul mukminin
tersebut, maka silahkan baca penjelasan
berikut:

a. Pengumpulan Masa Abu Bakar as
Sidiq

Setelah Nabi Muhammad saw., wafat
dan Abu Bakar menjadi khalifah,
bergeraklah Musailamah Al-Kazzab
menda’wahkan dirinya sebagai Nabi.
Dia mengembangkan ajarannya dan
kebohongan-kebohongannya. Dia
dapat mempengaruhi banu Hanifah
dari penduduk Yamamah lalu mereka
menjadi murtad. Setelah Abu Bakar
mengetahui tindakan Musailamah itu,
beliau menyiapkan satu tentara yang
terdiri dari 4000 pengendara kuda yang
dipimpin oleh Khalid bi Walid. Dan
banyaklah sahabat Nabi yang gugur di
waktu itu diantaranya Zaid ibnu
Khatab. Selain itu syahid pula 700
orang penghafal al-Qur'an, walaupun
pada akhirnya pasukan Musailamah
dapat dipukul mundur, dan
menewaskan Musailamah
(Ashshiddieqy Hasbi, 1994).

Peristiwa tersebut menggugah hati
Umar bin Khatab untuk meminta
khalifah Abu Bakar agar al-Qut'an
segera dikumpulkan dan ditulis dalam
sebuah mushhaf. Usul ini ia sampaikan
karena beliu merasa khawatir bahwa al-
Qur'an akan berangsur angsur hilang
bila hanya mengandalkan hafalan, apa
lagi para penghafal al-Qur'an semakin
berkurang seiring dengan semakin
banyak syahid di medan perang.
Semula Abu Bakar merasa ragu-ragu
untuk menerima gagasan Umar bin
Khatab itu. Namun akhirnya beliau
menerima gagasan itu setelah betul-
betul mempertimbangkan kebaikan
dan manfaatnya. Abu Bakar lalu

635



memerintahkan Zaid bin Tsabit untuk
segera mengumpulkan al-Qur'an dari
sahabat penghafal al-Qut'an untuk
ditulis dan dibukukan dalam sebuah
mushaf.

Pada masa pemerintahan Khalifah
Abu Bakar as-Sidiq, sekitar tahun ke 12
Hijriah pecahlah perang antara kaum
muslimin deengan kaum murtad yang
merupakan pengikut nabi palsu
Musailamah  al-Kazab. Perang ini
terjadi di Yamamah dan dikenal
dengan perang riddah (kemurtadan).
Menurut riwayat yang masyhur, sekitar
70 orang pengahafal al-Qur’an gugur
dalam  pertempuran  tersebut23.
Keadaan ini membuat Umar bin
Khattab khawatir jika sebagian al-
Qur’an akan musnah sehingga beliau
berinisiatif untuk mengusulkan kepada
Abu Bakar agar membukukan al-
Qur’an. Gagasan Umar dapat diterima
setelah melakukan musyawarah dan
pertimbangan-pertimbangan (Zen
Amrullah, Muhammad Hifdil Islam
dan Mohammad Idris bin Ishak, 2020).

Khalifah Abu Bakar menunjuk Zaid
bin Zabit, sahabat Nabi SAW yang
terkenal cerdas, teliti, dan terpercaya,
sebagai pelaksana kompilasi tersebut
(Syamsuddin Arif, 2016). Seperti Abu
Bakar ketika pertama mendengar ide
mengumpulkan ayat al-Qur’an, Zaid
menolak melakukannya karena alasan
yang sama yaitu hal tersebut ditakutkan
merupakan sebuah bid’ah. Zaid lantas
berkata, “Demi Allah, jika sekiranya
mereka minta kami memindahkan
sebuah gunung raksasa, hal itu akan
terasa lebih ringan dari apa yang
mereka perintahkan padaku sekarang”
(Ahmad Zubairin, 2016). Namun,
setelah diberi penjelasan oleh Umar
dan Abu Bakar bahwa itu adalah tugas

yang mulia dan baik, akhirnya Zaid
pun setuju untuk melakukannya.

Dipilihnya Zaid bin Zabit sebagai
pengumpul ayat al-Qur’an bukanlah tanpa
sebab. Ada berbagai alasan Abu Bakar dan
Umar memilih Zaid dalam tugas tersebut.
Alasan-alasan yang dimaksud vyaitu: 1.)
Umur Zaid saat itu masih muda sehingga
menunjang untuk tugas mengumpulkan al-
Qur’an; 2) Akhlaknya yang tak pernah
tercela; 3) Zaid merupakan salah-satu
sahabat  yang  paling  cerdas; 4)
Pengalamannya di masa lampau sebagai
penulis wahyu; dan 5) Zaid merupakan
salah-satu sahabat yang pernah mendengar
bacaan al-Qur’anmalaikat jibril bersama
Rasulullah SAW di waktu Ramadhan
(Miftakhul Munir, 2021).

Ciri penulisan al-Qur'an pada masa
Abu Bakar adalah seluruh al-Qut'an
dikumpulkan dan ditulis menjadi
sebuah mushaf setelah melalui proses
penelitian yang sangat teliti dan
cermat. Sebuah riwayat dari Bukhari
(w. 870M) menyebutkan :

Dari Zaid bin Tsabit, ia berkata :”Abu
Bakar memberitahukan  kepadaku
tentang orang yang gugur dalam
pertempuran Yamamah, sementara
Umar berada di sisinya, Abu Bakar
berkata : Umar telah datang kepadaku
bahwa peperangan Yamamah telah
mengakibatkan  gugurnya  banyak
penghafal al-Qur'an, dan aku (Umar)
khawatir akan berguguran pula para
penghafal lainnya dalam peperangan
lain sehingga mungkin banyak bagian
al-Qur'an akan hilang. Umar meminta
agar aku untuk mengumpulkan al-
Qur'an. Lalu aku berkata kepada
Umar: Bagaimana mungkin aku
melakukan sesuatu yang tidak pernah
dilakukan Rasulullah ? Umar berkata :
Demi Allah ini merupakan hal yang

636



baik. Umar senantiasa mendesak aku
untuk melakukan hal tersebut, sampai
akhirnya Allah melapangkan hatiku

(pengumpulan al-Qur'an). Demikian pula
Zaid bin Tsabit. Ia juga tidak mau bertindak
apa yang belum pernah dilakukan

dan aku pahami maksud Umar.
Selanjutnya Zaid berkata : kemudian
Abu  Bakar  berkata  kepadaku:
sesungguhnya kamu pemuda yang
cekatan dan aku tidak meragukan
kemampuanmu; kamu dulu penulis
wahyu  untuk  Rasulullah,  kini
telusurilah  jejak  al-Qut'an  dan
kumpulkanlah. Zaid berkata: Demi
Allah  seandainya  aku  disuruh
memindahkan gunung, maka
pekerjaan itu tidak lebih berat bagiku
dari perintah mengumpulkan al-
Qur'an. Lalu aku berkata: kenapa anda
berdua (Abu Bakar dan Umar)
melakukan sesuatu yang tidak pernah
dilakukan Rasulullah ? Maka Abu
Bakar menjawab ; Demi Allah itu
pekerjaan yang baik. Setelah berulang
kali Abu Bakar mendesakku, akhirnya
Allah melapangkan hatiku
sebagaimana dilapangkan hati Abu
Bakar dan Umar. Aku lalu mencari al-
Qur'an yang tertulis di atas pelepah-
pelepah kurma, batu-batu tulis, dan
yang tersimpan  (dalam  bentuk
hapalan) di dada-dada manusia,
kemudian aku kumpulkan. Akhirnya
aku temukan bagian akhir surat At-
Taubah dan ayat al-Ahzab pada Abu
Khuzaimah al-Anshari, yang tidak aku
dapatkan pada orang lain. Dan shubuf
yang dikumpulkan itu berada ditangan
Abu Bakar sampai wafatnya, lalu
dipegang Umar pada masa hidupnya,
kemudian disimpan oleh Hafshah binti
Umar (Taufik Adnan Amal, 2001).

Dalam riwayat ini, jelas bahwa Abu Bakar
takut bertindak apa yang belum dilakukan
Rasullah, karena sangat taatnya kepada
Nabi. Kemudian Umar berijtthad dengan
katanya: Demi Allah ini suatu kebaikan

Rasulullah karena takut dikatakan berbuat

bid’ah terhadap masalah agama.

Riwayat ini seolah-olah memberi
pengertian bahwa keengganan kedua
orang sahabat Nabi itu berkenaan
dengan pengumpulanal-Qut’an.
Padahal al-Qur’an telah terkumpul
semenjak zaman Rasulullah dan
dihadapan  beliau.  Tetapi  jika
direnungkan secara seksama, saran
Umar ialah untuk mengumpulkan
ayat-ayat al-Qur’an di atas lembaran-
lembaran. Sementara, karena sangat
taatnya  para  sahabat  kepada
Rasulullah, mereka takut kalau
perbuatan ini tergolong dalam kategori
bid’ah yang terlarang. Kekhawatiran
ini akhirnya diredakan oleh Umar bin
Khatab,  yang  berulang  kali
menegaskan bahwa masalah ini adalah
untuk kebaikan dan kemaslahatan
umat (Abu Abdullah Az-zanjani, 1984)
(Kamaluddin Marzuki Anwar dan A.
Qurtubi Hasan, 1991).

Abu Bakar as-Sidiq meminta agar
ketitka mengumpulkan ayat-ayat al-
Qur’an, Zaid selalu membawa dua
saksi atas ayat tersebut. Menurut Ibnu
Hajar al-Asqalani, al-Sakhawi, Abu
Syamah, dan al-Suyuthi, syarat
mendatangkan dua saksi (syahidayni)
dalam  instruksi ~ Abu  Bakar
mengandung tiga makna. Pertama, dua
saksi yang dimaksud adalah hafalan
plus catatan (al-hifz wa al-kitab).
Kedua, maksudnya ialah ada dua orang
Sahabat lain yang turut menyaksikan
bahwa ayatayat tersebut dicatat di
hadapan Nabi SAW (kutiba bayna
yaday Rasulillah). Ketiga, maksudnya
ialah ada dua orang Sahabat lain yang

637



memberikan kesaksian (bersumpah)
bahwa catatan tersebut telah disahkan
oleh Nabi SAW dan dinyatakan sama
persis sesuai dengan versi terakhir (ala
al-ardah al-akhirah) dari al-Qur’an
(Syamsuddin  Arif, 2016). Artinya,
catatan ayat al-Qur’an yang diterima
Zaid hanyalah yang bersumber
langsung dari Nabiullah SAW dan
disetujui beiau dalam penulisannya.

Abu Bakar memerintahkan
pengumpulan al-Qur’an seusai perang
Yamamah tahun 12 H, perang antara
kaum muslimin dan kaum murtad
(pengikut  Musailamah  al-Kazzab)
dimana 700 orang sahabat penghafal
al-Quran gugur. Melihat kondisi
tersebut, Umar bin Khattab merasa
sangat khawatir lalu diusulkan supaya
diambil ~ langkah  untuk  usaha
pengumpulan  al-Qur’an.  Setelah
terjadi perdebatan yang cukup alot
antara Abu Bakar al-Shiddiq, Umar bin
Khattab, dan Zaid bin Tsabit. Maka
didapatilah kata sepakat, bahwa akan
dilakukan pengumpulan al-Qur’an.
Kemudian mulailah Zaid bin Tsabit
mengumpulkan ayat-ayat yang dia
himpun dari catatan-catatan pada
pelepah kurma, batu-batu tembikar
dan di dalam para penghafal al-Qur’an.

Berselang setahun, akhirnya Zaid bin Zabit
berhasil mengumpulkan seluruh ayat al-
Qur'an dalam satu mushaf. Mushaf itu
kemudian Zaid serahkan ke Khalifah Abu
Bakar yang kemudian menyimpannya
hingga beliau wafat pada tahun 13 Hijriah.
Sepeninggal Abu Bakar, mushaf tersebut
disimpan oleh khalifah penggantinya yaitu
Umar bin Khattab. Setelah Umar juga
wafat, mushaf itu berpindah ke tangan
Hafshah, putri Umar. Menurut rekaman
sejarah, Usman bin Affan yang merupakan
pengganti Umar bin Khattab sebagai

khalifah pernah meminta mushaf tersebut
ketika menjabat sebagai khalifah (Miftakhul
Munir, 2021).

b. Pengumpulan Masa Usman bin
Affan

Masa kekhalifahan Usman bin Affan,
pengumpulan al-Qur’an dilatar
belakangi antara lain, meluasnya
daerah Islam dan semakin banyaknya
umat memeluk agama Islam secara
berbondong-bondong. Dan terpisah-
pisahnya para sahabat di berbagai
daerah kekuasaan dan dari merekalah
masyarakat mempelajari  al-Qur’an.
Dan tidak diragukan lagi terjadi
perbedaan dalam cara membaca al-
Quran. Seperti penduduk Syam
membaca dengan qiraat Ubai bin
Ka’ab, penduduk kuffah membaca
dengan Qiraat Abdullah bin Mas’ud
dan yang lain memakai giraat Abu
Musa  al-Asy’ari.  Perbedaan ini
membawa kepada pertentangan dan
perpecahan di antara mereka sendiri.
Bahkan sebagian mereka
mengkafirkan sebagian yang lain.

Pada masa pemerintahan Usman bin
Affan, perluasan wilayah kekuasaan
Islam  menjadi  begitu  besar.
Dampaknya, umat muslim bukan
hanya berasal dari bangsa Arab tetapi
juga berasal daring suku dan bangsa
lain. Keadaan umat yang majemuk ini
lantas menyebabkan permasalahan
baru yaitu tata cara membaca (qira’at)
al-Qur’an yang menjadi berbeda-beda
di setiap wilayah pemerintahan Islam.
Kondisi ini disebabkan oleh dua hal
utama yaitu adanya perbedaan dialek
dan bahasa di antara suku bangsa non-
Arab serta perbedaan guru yang
mengajarkan mereka gira’at. Misalnya,
umat Islam di Syam mengikuti gira’at

638



Ubay bin Ka’ab. Wilayah Kufah
mengikuti gira’at Abdullah bin Mas’ud
dan wilayah lain mengikuti gira’at Abu
Musa al-Asy’ari. Perbedaan tersebut
menjadi masalah bagi sebagian umat
Islam apalagi bagi yang tidak tahu
bahwa al-Qur’anditurunkan dalam
berbagai versi qgira’at (Yunahar Ilyas,
2017).

Inisiatif Usman bin Affan untuk segera
membukukan dan menggandakan al-
Qur’an muncul setelah ada usulan dari
Khuzaifah. Kemudian, Khalifah
Usman bin Affan yang isinya meminta
agar Hafshah mengirimkan mushaf
yang disimpannya untuk disalin
kembali menjadi beberapa mashaf.
Setelah itu, Khalifah Usman bin Affan
memerintahkan Zaid bin Tsabit,
Abdullah bin Zubair, Sa2’id bin ‘Ash,
dan Abdurrahman bin Harits untuk
bekerjasama menggandakan al-Qur’an.
Usman bin Affan berpesan bahwa :
“Jika terjadi perbedaan di antara kalian
mengenai al-Qur’an, tulislah menurut
dialeg Quraisy karena al-Qut’an
diturunkan dalam bahasa mereka."

Setelah  tim  tersebut  berhasil
menyelesaikan  tugasnya, Khalifah
Usman bin Affan mengembalikan
mushaf orisinil  (master) kepada
Hafsah. Kemudian, beberapa mushaf
hasil kerja tim dikirimkan ke berbagai
kota, sementara  mushaf-mushaf
lainnya yang masih ada pada waktu itu
diperintahkan Khalifah Usman bin
Affan  untuk  segera  dibakar.
Pembakaran mushaf ini dilakukan
untuk mencegah terjadinya pertikaian
dikalangan umat karena setiap mushaf
yang dibakar mempunyai kekhususan.
Para sahabat penulis wahyu pada masa
Nabi saw., tidak diikat oleh ketentuan
penulisan yang seragam dan baku

sehingga perbedaan antara koleksi
seorang sahabat dan sahabat lainnya
masih mungkin terjadi. Ada yang
kelihatannya mencampurbaurkan
antara wahyu dengan penjelasan-
penjelasan Nabi atau sahabat senior,
walaupun sesungguhnya yang
bersangkutan dapat mengenali dengan
pasti mana ayat dan mana penjelasan
ayat, misalnya dengan membubuhi
kode-kode tertentu yang mungkin
hanya diketahui yang bersangkutan.

Persoalan perbedaan gira’at ini lantas
disadari oleh salah-seorang sahabat
bernama Huzaifah bin al-Yamam. Al-
Imam al-Bukhori men-tahrij di dalam
kitab sahih dari hadis Ibnu Syihab al-
Zuhri  bahwa Anas bin Malik
menceritakan ~ kepadanya  bahwa
Huzaifah bin al-Yamam menghadap
Usman. Huzaifah menceritakan bahwa
dalam perjalanannya dari Azerbaijan
menuju  Madinah, dia  melihat
pertengkaran antara ahlu Syam dan
Irak tentang qira’at siapa yang lebih
baik di antara mereka. Huzaifah ingin
meminta  kepada  Usman  agar
mengambil tindakan terhadap
persoalan tersebut karena menurutnya
pertengkaran tentang kitab sangat
berbahaya di kalangan umat seperti

yang terjadi di kalangan umat Kristiani
dan Yahudi.

Usman bin Affan lalu mengirim
Mushaf  al-Quran ke beberapa
wilayah  yaitu, Kufah, Basrah dan
Syam serta ditinggalkan satu di
Madinah sebagai mushaf Imam.
Penamaan mushaf Imam ini sesuai
dengan apa yang terdapat dalam
riwayat-riwayat terdahuhlu dimana ia
mengatakan; bersatulah wahai sahabat-
sahabat Muhammad, dan tulislah
untuk semua orang satu Imam

639



(mushaf al-Qur’an pedoman).
Kemudian ia memerintahkan
membakar semua bentuk lembaran
atau mushaf selain itu. Umat pun
menerima perintah itu dengan patuh.
Ibnu Jarir mengatakan berkenaan
dengan apa yang telah dilakukan
Usman bin Affan : Ia telah
menyatukan umat Islam dalam satu
mushaf, sedang mushaf yang lain
disobek. Ia memerintahkan dengan
tegas agar setiap orang  yang
mempunyai mushaf yang berlainan
dengan mushaf yang disepakati ia
membakar mushaf tersebut . Umat
pun mendukungnya dengan taat, dan
mereka melihat dengan begitu Usman
telah bertindak sesuai dengan petunjuk
dan sangat bijaksana (Manna’ Khalil
Al-qattan, 1973).

Menanggapi masalah tersebut, Usman
pun mengirim utusan kepada Hafsah
(untuk meminjam mushaf Abu Bakar)
dan  Hafsah pun  mengirimkan
lembaran-lembaran  itu  padanya
(Miftakhul Munir, 2021). Setelah itu,
Usman bin Affan membentuk panitia
penyalin al-Qur’an yang diketuai Zaid
bin  Zabit dengan tiga orang
anggotanya masing-masing Abdullah
bin az-Zubair, Said bin al-Ash, dan
Abdurrahman  bin  al-Harits  bin
Hisyam (Pakhrujain dan Habibah,
2022). Beliau mengatakan kepada
mereka bahwa jika ada perbedaan
pendapat antara Zaid dan ketiga orang
tersebut, maka salin dan perbanyaklah
mushaf Abu Bakar tersebut dalam
bahasa Quraisy karena al-Quran sejak
awal turun dengan bahasa tersebut.

Setelah Zaid beserta yang lainnya selesai
menyalin  al-Qurian.  Usman  segera
memerintahkan  untuk  memperbanyak
mushaf  tersebut.  Akhirnya,  setelah

diperbanyak  maka  mushaf tersebut
diserahkan  kepada ~ Usman  dengan
disaksikan ~ oleh  sejumlah  sahabat.
Penyerahan ini sangat penting untuk
menjaga kesahiehan dan kemutawattiran al-
Qur’an. Setelah semua ahli al-Qutr’an dari
kalangan sahabat itu setuju dan sepakat,
maka ditulislah beberapa naskah acuan
untuk dikitim ke kota-kota Kufah, Basrah,
Damaskus, Mekkah, Mesir, Yaman, Bahrain,
dan al-Jazirah (Syamsuddin Arif, 2010).
Muhsaf-mushaf tersebut dikirim untuk
dijadikan rujukan setiap ahli al-Qur’an di
daerah kekuasaan Islam. Adapun mushaf asli
yang diserahkan sebelumnya disimpan oleh
Usman di Madinah.

Mushaf-mushaf al-Qur’an yang telah
mengakomodasi qgira’at yang sahih dan
mutawattir dari Rassulullah SAW pun
dikirim ke seluruh penjuru negeri.
Mushafmushaf dengan qira’at
mutawattir tersebut memakai
standarisasi gira’at tujuh. Yaitu gira’at
yang  diajarkan  langsung  oleh
Rasulullah SAW kepada Usman Ibn
Affan, Ali Ibn Abi Thalib, Ubay Ibn
Ka’ab, Abdullah Ibn Mas’ud, Zaid bin
Zabit, Abu darda’, dan Abu Musa al-
Asy’ari35. Tujuh sahabat inilah yang
kemudian mengajarkan qira’at kepada
umat muslim dan dipercaya sebagai
gira’at yang sanadnya tersambung
kepada Rasulullah SAW.

Mushaf dengan standarisasi gira’at
tersebut akhirnya dikenal dengan nama
mushaf usmani. Mushaf usmani
tersebut menjadi rujukan utama para
ahli al-Qurian  dalam  mengajar.
Adapun mushaf Abu Bakar yang
disimpan oleh Hafsah bin Umar
dibakar oleh Marwan bin al-Hakam
yang memperolehnya setelah Hafsah
wafat. Alasan melakukan pembakaran
terhadap mushaf tersebut adalah untuk

640



menghindari ketidakserasian mushaf.
Selain  itu, untuk  menghidari
kesenjangan kerukunan umat Islam
jika terjadi beberapa mushaf (Zen
Amrullah, Muhammad Hifdil Islam
dan Mohammad Idris bin Ishak, 2020).

Keputusan yang sama juga diambil
oleh  khalifah  Usman  untuk
menyeragamkan bacaan al-Qur’an.
Beliau memerintahkan untuk
membakar semua mushaf-mushaf
pribadi yang memuat sebagian atau
keseluruhan  ayat al-Qur’an  jika
berbeda dengan mushaf acuan yang
telah disepakati. Melalui proses ini
Usman berhasil mencegah bahaya
laten terjadinya perselisihan di antara
umat Islam di masa depan dalam
penulisan dan pembacaan al-Qur'an
(Cahaya Khaeroni, 2017).

Perbedaan  antara  pengumpulan
mushhaf Abu Bakar dan Usman adalah
Pada masa Abu Bakar adalah bentuk
pemindahan dan penulisan al-Qur’an
kedalam satu mushhaf yang ayat-ayatnya
sudah tersusun, berasal dari tulisan
yang tertkumpul dari  kepingan-
kepingan  batu,  pelepah-pelepah
kurma, tulang dan kulit binatang,
adapun latar belakangnya karena
banyaknya  Juffady  yang = gugur.
Sedangkan pengumpulan al-Qur’an
pada masa Usman menyalin kembali
yang telah tersusun pada masa Abu
Bakar, dengan  tujuan  untuk
dikirimkam keseluruh negara Islam.
Latar belakangnya adalah disebabkan
karena adanya perbedaan dalam hal
membaca al-Qur’an (Muhammad Aly
Ash Shabuny, Moch Chudari Umar
dan Moh Matsna H.S, 1996).

Perbedaan Jam’ al-Qur’an masa Abu Bakar
dan Usman

Setelah membaca ulasan pengumpulan al-Qur’an
di dua periode khalifah yaitu Abu Bakar dan
Usman, dapat dipahami bahwa kedua periode
tersebut memilik aspek-aspek perbedaan dalam
pengumpulan  al-Qur’an. Aspek-aspek yang
dimaksud yaitu latar belakang, metode yang
digunakan dan tujuan dilakukannya
pengumpulan.

Perbedaan-perbedaan  tersebut  tentu  saja
memperlihatkan pentingnya alQur’an sebagai
kitab suci umat muslin sehingga mesti dijaga
dengan baik. Walaupun Allah SWT telah
menjamin keaslian al-Qur’an, kita sebagai umat
muslim tetap harus bergerak dalam menjaga kitab
suci  al-Qur’an.  Bagaimanapun, al-Qur’an
diturunkan sebagai petunjuk bagi umat manusia
sechingga akan sangat tidak elok jika manusia
sendiri yang tidak ikut berjuang dalam
menjaganya.

641



DAFTAR PUSTAKA

Al-Ibyari. Ibrahim.( 1993). Pengenalan Sejarah Al-Qur'an. tetj. saad Abdul Wahid. Jakarta:
PT.Raja Grafindo persada.

Al-Shalih, Membahas Ilmu-Ilmu Al-Qut'an.

Al-Shalih. Membahas Ilmu-Ilmu Al-Qut'an, t.Kp: t.p. t.th

Agsho, M. (2016). Pembukuan Alquran, Mushaf Usmani, dan Rasm Alquran. Jurnal Agama
Islam Undhar, 1(1), 85-109

Chollisni, A., Syahrani, S., Dewi, S., Utama, A. S.,; & Anas, M. (2022). The concept of
creative economy development-strengthening post covid-19 pandemic in
Indonesia: Strategy and public policy management study. Linguistics and Culture
Review, 6, 413-4206.

Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam. (1993). Ensiklopedi Islam, jil-4 NAH-SYA, (Jakarta:
Ichtiar Baru Van Hoeve).

Dimyathi,. (2020). Jam’ul Abiir: Usaha Menghimpun Kitab Tafsir Sepanjang Sejarah. The
International Journal of Pegon: Islam Nusantara Civilization, 4(02), 53-78

Farid Esack.(2007). The Quran; a Short Introduction/ Samudera Al-Quran, Penetjemah:
Nuril Hidayah, (Jogjakarta: DIVA Press).

Ismail, I. (2018). Sistematika Mushaf Al-Quran. Ta'dibia: Jurnal Ilmiah Pendidikan Agama
Islam.

Kamal. Ahmad' Adil. Ulum Al-Qur'an. tKp: t.p. t.th

Manna’ al-Qaththan.( 1973). Mabahits fi Ulum al-Qur’an (Surabaya : Alhidayah ).

Marzuki, M. M. A. A. (2020). Analisis sejarah jam'ul al-qut'an. Jurnal institut agama islam
muhammadiyah sinjai, 5(1), 1-12

Marzuki. Kamaluddin. (1992). Ulumul Qur'an. Rosda Karya: Bandung.

Munir, M. (2021). Metode Pengumpulan al-Qut'an. Jurnal Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah
PGRI Pasuruan, 9(1), 143-160

Rahmatullah, A. S., Mulyasa, E., Syahrani, S., Pongpalilu, F., & Putri, R. E. (2022). Digital
era 4.0: The contribution to education and student psychology. Linguistics and
Culture Review, 6, 89- 107.

Rahmatullah, A. S., Mulyasa, E., Syahrani, S., Pongpalilu, F., & Putri, R. E. (2022). Digital
era 4.0: The contribution to education and student psychology. Linguistics and
Culture Review, 6, 89- 107.

Syahrani, S. (2018). Manajemen.,Kelas yang.,Humanis. Al-risalah, .,14(1), 57-74.

Syahrani, S. (2019). Manajemen.Pendidikan dengan.Literatur Qur’an. Darul.Ulum: Jurnal.,
Ilmiah Keagamaan, Pendidikan dan Kemasyarakatan, 191-203.

Syahrani, S. (2021). Anwaha's Education Digitalization Mission. Indonesian Journal of
Education (Injoe), 1(1), 26-35.

Syahrani, S. (2022). Kesiapan Santri Dalam Mengikuti Analisis Nasional PKPPS Anwarul
Hasaniyyah (Anwaha) Kabupaten Tabalong. Adiba: Journal of Education, 2(1), 23-
31.

Syahrani, S. (2022). Peran.,Wali ., Kelas .,Dalam Pembinaan Disiplin Belajar di Pondok
Pesantren Anwarul.,Hasaniyyah (Anwaha) Kabupaten Tabalong. AlQalam: Jurnal
Ilmiah Keagamaan dan Kemasyarakatan, 16(1), 50-59.

Zaini. Muhammad.(2005). Ulumul Qut'an Suatu Pengantar. Yayasan Pena: Banda Aceh.

642



Aliyah, S. (2015). Bukti Kebenaran al-Qur'an. Ilmu Agama, 1-19.

Amrullah, Z. D. (2020). Kodifikasi Wahyu (Menyoal Kesejarahan Pembukuan Naskah al-
Qur’an). Humanistika, 210-230.

Arif, S. (2016). Tekstualisasi al-Qur’an: Antara Kenyataan dan Kesalahpahaman. Tsaqafah,
325-352.

Dasmun. (2015). Studi al-Qur’an dan al-Hadits: Pendekatan Historis dan Filologi. Risalah,
85-94.

Harahap, N. (2014). Penelitian Kepustakaan. Iqra, 68-73.

Ilyas, Y. (2017). Kuliah Ulumul Qur’an (Yogjakarta: Itqan Publishing, 2013); dikutip dalam
Ilhamni, “Pembukuan al-Qur'an pada Masa Usman Bin Affan (644- 6506).
Ulumunna, 130-142,

Kazwaini. (2017). Epistemologi Perpajakan dalam Pemikiran Al-Mawardi. An-nida, 83-100.

Kementerian Agama RI. (2021). Al-Qur'an Hafalan. Bandung: Cordoba.

Khaeroni, C. (2017). Sejarah al-Qur’an: Uraian Analitis, Kronologis, dan Naratif tentang
Sejarah Kodifikasi al-Qur’an. Historia, 193-2006.

Mardan. (2014). Al-Qut'an Sebuah Pengantar. Jakarta: Madzab Ciputat.

Marzuki, M. M. (2020). Analisis Sejarah Jam'u al-Qur'an. Al-Mubarak, 1-12.

Munir, M. (2021). Metode Pengumpulan al-Qur'an. Kariman, 143-160.

Pakhrujain, d. H. (2022). Jejak Sejarah Penulisan al-Qur’an. Mushaf Journal, 224-231.

Rokhzi, M. F. (2015). Pendekatan Sejarah dalam Sudi Islam. Modelling, 85-94.

Tafsirweb. (2022, September 20). Tafsir al-Hijr ayat 9. Dipetik Oktober 6, 2022, dari
Tafsirweb.

Wardani, A. (2019). Analisis Komparasi Pemikiran Abu Ubaid dengan Adam Smith tentang
Pajak Tanah dan Relevansinya terhadap UU No. 12 Tahun 1985. Makassar: Fak.
Ekonomi dan Bisnis Islam UIN Alauddin Makassar.

Winarso, W. (2014). Membangun Kemampuan Berfikir Matematika Tingkat Tinggi Melalui
Pendekatan Induktif, Deduktif dan Induktif-Deduktif dalam Pembelajaran
Matematika. EduMa, 95-118.

Zubairin, A. (2016). Qira’at Sab’ah dalam Membaca al-Qur'an (Tinjauan Sejarah
Diturunkannya al-Qur an). Asy-Syukriyyah, 88-107.

Zubidi, A. (2017). Telaah terhadap Wawasan al-Quran tentang al-Bala Karya Mardan .
Falsafah, 1-10.

Al-Abyari, Ibrahim. (1993). Kitab Tarikh al-Our'an ( Se¢jarah al-Our'an ) tetjemahan St
Amanah. Semarang. Toha Putra Grup.

AF,Hasanuddin.(1995).Perbedaan Qiraat dan Pengarnbnya Terhadap Istinbath Hukum dalam al-
Qur'an, Cet. 1, Jakarta: Raja Grafindo Persada.

Al-A’zami. (2005). M.M. The bistory of the quranic Texs, (Sejarah Teks al-Qur'an), terjemahan
Shohirin solihin. Jakarta. Gema Insani Press. Cet 1.

Al-Qattan, Manna’ Khalil. (2007). Mababhis fi ulumi al-Qur'an, (Studi Imn — Ilmn al-Qur'an).
Terjemahan Muzakir As. Bogor. Pustaka Litera Antar Nusa.

Amal, Taufik Adnan.( 2001).Rekonstrusi Sejarah al-Qur'an, Cet. 1, Yogyakarta: Forum Kajian
Budaya dan Agama.

Ash Shabuny,Muhammad Aly, A~Thibyan Fi Ulumi al-Qur'an, (Bairut: Daru al-Irsyad),
Diterjemahkan oleh, Moch Chudari Umar dan Moh Matsna H.S(1996). Pengantar
Studi al-Qur'an, Cet. IV, Bandung: Al ma’arif.

643



Ashshiddieqy. M. Hasbi. (1994). Searah Pengantar Ilmn al-Qur'an | Tafsir. Jakarta . Bulan
Bintang.

Az-zanjani,Abu Abdullah.(1991).Tarikh al-Qur'an, (Iran: Islamic Propagation Organitation,
1984), diterjemahkan oleh Kamaluddin Marzuki Anwar dan A. Qurtubi Hasan,
Wawasan Baru Tarikh al-Qur'an, Cet. 11, Bandung: Mizan.

Depag R, al-Jumanatul Ali;al Quran dan terjemabnya.

Izzan, Muhammad.( 2009). Ulimul Qur'an, Telaah Tekstualitas dan Kontestualitas al-Qur'an, Cet.
I11, Bandung; Tafakur.

Mahmud, Adnan , Hamid Loanso.( 2005). Ulumul Qur'an, Cet. 1, Jakarta: Tim Restu Ilahi.

Shalih, Subhi. Mababhis fi nlumi al-Qur'an. Bairut. Darul ‘Tlmi

Zarqani, Muhammad Abdul ‘Azim. (2001). Manabilul ‘Irfan fi Ulnmi al-Qur'an. Juz 1, Kairo
Darul Hadis.

644



