
 
    

e-ISSN: 2809-3712  
 

 

625 

PENGARUH JAM’ AL-QURAN PADA MASA NABI MUHAMMAD SAW DAN 
KHULAFAURRASYIDIN DALAM MENINGKATKAN TEOLOGI DALAM 

KALANGAN MUSLIM AWAM 
 

Devy Wulandari1, Nasrullah Bin Sapa2 
Ekonomi Syari’ah, Program Pascasarjana  

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 
Email : devywulandari1313@gmail.com1, nasrullah.sapa@uin-alauddin.ac.id2 

 
Abstrak 

Keaslian al-Qur’an yang terjaga tak lepas dari proses pengumpulan, penulisan dan 
penyatuannya. Proses ini disebut jam’ al-Quran, atau proses pengkodifikasian al-Qur’an. 
Tentu, proses ini memiliki andil yang sangat penting sehingga keaslian dari al-Qur’an tetap 
terjaga selama berabad-abad sejak diturunkan hingga sekarang. Mushaf al-Qur’an yang ada 
di tangan kita sekarang ternyata telah melalui perjalanan panjang yang berliku-liku selama 
kurun waktu lebih dari 1400 tahun yang silam dan mempunyai latar belakang sejarah yang 
menarik untuk diketahui. Secara historis perjalanan pembukuan Al-Qur'an memang tidak 
sekompleks pembukuan hadis. Namun bukan berarti bahwa proses kodifikasi Al-Qur'an 
tidak menarik untuk dikaji. Dalam perjalanannya, Al-Qur'an dalam pengertian kapasitasnya 
sebagai sebuah kitab atau lembaran kertas terjilid dan tertulis didalamnya yang oleh umat 
Islam dianggap sebagai wahyu Allah-proses kodifikasinya tidak lagi normatif, melainkan 
sangat historis, karena terkait dengan berbagai macam discourse/wacana (sosial,politik,dan 
lain-lain) yang melingkupinya, sehingga selalu layak untuk dipertanyakan dan dibahas 
kapanpun, dimanapun, dan bahkan oleh siapapun. Kita telah mengetahui Al-Qur’an itu 
diturunkan secara berangsur angsur. Rasulullah menerima A1-Qur’an melalui malaikat Jibril 
kemudian beliau mem-bacakan serta mendiktekannya kepada para sahabat yang 
mendengarkannya. Pengumpulan al-Qur’an pada masa Rasulullah dikelompokkan menjadi 
dua kategori, yaitu: pengumpulan dalam dada berupa hafalan dan penghayatan serta 
pengumpulan dalam catatan berupa penulisan kitab. 
Kata Kunci: Jam’al Qur’an, Pengkodifikasian Al-Qur’an, Proses pengumpulan Al-Qur’an, 

Penulisan Al-Qur’an, dan Penyatuan Al-Qur’an. 

 

     Abstract 
The authenticity of the Qur'an that is preserved cannot be separated from the process of collecting, writing 
and unifying. This process is called jam' al-Quran, or the process of codifying the Qur'an. Of course, this 
process has a very important role so that the authenticity of the Qur'an has been maintained for centuries 
since it was revealed until now. The mushaf of the Qur'an that we have now turned out to have gone through 
a long and winding journey over a period of more than 1400 years ago and has an interesting historical 
background to know. Historically, the journey of Qur'an bookkeeping is indeed not as complex as hadith 
bookkeeping. However, this does not mean that the process of codification of the Qur'an is not interesting to 
study. In its journey, the Qur'an in the sense of its capacity as a book or a bound sheet of paper and written 
in it which is considered by Muslims to be the revelation of Allah—the process of codification is no longer 
normative, but very historical, because it is related to various kinds of discourses/discourses (social, political, 
and others) that surround it, so that it is always worthy of questioning and discussion anytime, anywhere, 
and even by anyone. We already know that the Qur'an was revealed gradually. The Prophet received the 

mailto:devywulandari1313@gmail.com1
mailto:nasrullah.sapa@uin-alauddin.ac.id2


 

626 
 

Qur'an through the angel Gabriel and then he recited and dictated it to the companions who listened to it. 
The collection of the Qur'an during the time of the Prophet was grouped into two categories, namely: collection 
in the chest in the form of memorization and appreciation and collection in records in the form of book 
writing. 
Keyword: Jam'al Qur'an, Codification of the Qur'an, The process of gathering the Qur'an, Writing the 
Qur'an, and Unification of the Qur'an. 
 

 

PENDAHULUAN 

Keunikan dari kitab suci al-
Qur’an terletak pada keasliannya sejak 
diturunkan. Para ahli, salah-satunya 
Quraish Shihab, berpendapat bahwa 
sejak diturunkan al-Quran sama sekali 
tak mengalami perubahan sedikitpun. 
Penyebabnya yaitu karena kitab al-
Qur’an membuktikan dirinya sebagai 
firman-firman Allah SWT dan 
menantang siapa saja untuk membuat 
yang serupa dengannya. Tantangan 
tersebut terdapat dalam QS. Yunus 
10/38 yang artinya: apakah pantas 
mereka mengatakan dia (Muhammad) 
yang telah membuat-buatnya? 
Katakanlah, “Buatlah surah yang 
semisal dengan surah (al-Qur’an), dan 
ajaklah siapa saja di antara kamu 
orang yang mampu membuatnya 
selain Allah, jika kamu orang-orang 
yang benar. 

 
Menanggapi tantangan al-

Qur’an, Musailamah yang mengaku 
seorang nabi pun mencoba membuat 
syair yang isinya tentang katak sebagai 
tiruan dari surah al-Fiil (gajah). Al-
Jahidz, seorang sastrawan  

 
Arab terkemuka, dalam 

bukunya al-Hayaawan, memberi 
komentar terhadap gubahan 
Musailamah tersebut dengan 
mengatakan, “Saya  

tidak mengerti apa yang 
menggerakkan hati Musailamah 

menyebut katak dan sebagainya itu. 
Alangkah kotornya gubahan 
dikatakannya sebagai ayat al-Qur’an 
yang katanya turun kepadanya sebagai 
wahyu (Sri Aliyah, 2015). 

Selain berdasarkan pendapat 
para cendekiawan, keotentikan al-
Qur’an juga dijelaskan oleh al-Qur’an 
itu sendiri. Bahwa Allah SWT telah 
menjamin keaslian al-Qur’an melalui 
firman-Nya dalam QS. al-Hijr [15]:9 
yang berbunyi : 

لْنَا نَحْنُ  اِنَّا  كْرَُ نزََّ لَهُ  وَاِنَّا الذ ِ  

 لَحٰفِظ وْنَُ
Terjemahnya:  
Sesungguhnya Kamilah yang 
menurukan al-Qur’an, dan kami 
(pula) yang akan menjaganya. 
  Ayat tersebut merujuk pada 
penjelasan bahwa Allah SWT telah 
menurunkan al-Qur’an sebagai 
petunjuk dan Dia menjaga atau 
memelihara kebenaran serta keaslian 
yang dibawa oleh al-Qur’an itu 
sendiri. Ini merupakan janji Allah 
SWT untuk menjaga al-Qur’an dari 
pengubahan, penggantian, pena 
penyair sekalipun menertawainya. 
Keaslian al-Qur’an yang terjaga tak 
lepas dari proses pengumpulan, 
penulisan dan penyatuannya. Proses 
ini disebut jam’ al-Quran, atau proses 
pengkodifikasian al-Qur’an. Tentu, 
proses ini memiliki andil yang sangat 
penting sehingga keaslian dari al-
Qur’an tetap terjaga selama berabad-
abad sejak diturunkan hingga 
sekarang. Mushaf al-Qur’an yang ada 



 

627 
 

di tangan kita sekarang ternyata telah 
melalui perjalanan panjang yang 
berliku-liku selama kurun waktu lebih 
dari 1400 tahun yang silam dan 
mempunyai latar belakang sejarah 
yang menarik untuk diketahui 
(Miftakhul Munir, 2021). Bahkan 
seorang ulama besar Syi’ah 
kontemporer, Muhammad Husain 
Thabathaba’iy menyatakan bahwa 
sejarah al-Qur’an demikian jelas dan 
terbuka, sejak turunnya sampai masa 
kini (Cahaya Khaeroni, 2017). 

Secara historis perjalanan 
pembukuan Al-Qur'an memang tidak 
sekompleks pembukuan hadis 
(Dimyathi, 2020). Namun bukan 
berarti bahwa proses kodifikasi Al-
Qur'an tidak menarik untuk dikaji. 
Dalam perjalanannya, Al-Qur'an 
dalam pengertian kapasitasnya 
sebagai sebuah kitab atau lembaran 
kertas terjilid dan tertulis didalamnya 
yang oleh umat Islam dianggap 
sebagai wahyu Allah-proses 
kodifikasinya tidak lagi normatif, 
melainkan sangat historis, karena 
terkait dengan berbagai macam 
discourse/wacana (sosial,politik,dan 
lain-lain) yang melingkupinya, 
sehingga selalu layak untuk 
dipertanyakan dan dibahas kapanpun, 
dimanapun, dan bahkan oleh 
siapapun. 

Kita telah mengetahui Al-
Qur’an itu diturunkan secara 
berangsur angsur. Rasulullah 
menerima A1-Qur’an melalui 
malaikat Jibril kemudian beliau mem-
bacakan serta mendiktekannya 
kepada para sahabat yang 
mendengarkannya. Pengumpulan al-
Qur’an pada masa Rasulullah 
dikelompokkan menjadi dua kategori, 
yaitu: pengumpulan dalam dada 
berupa hafalan dan penghayatan serta 

pengumpulan dalam catatan berupa 
penulisan kitab (Manna’ al-Qaththan, 
1973). 

Nabi Muhammad SAW 
setelah menerima wahyu langsung 
menyampaikan wahyu tersebut 
kepada para sahabat agar mereka 
menghafalnya sesuai dengan hafalan 
Nabi, tidak kurang dan tidak lebih. 
Dalam rangka menjaga kemurnian al-
Qur’an, selain ditempuh lewat jalur 
hafalan, juga dilengkapi dengan 
tulisan. 

 
Fakta sejarah menginformasikan 
bahwa segera setelah menerima ayat 
al-Qur’an, Nabi Saw memanggil para 
sahabat yang pandai menulis, untuk 
menulis ayat-ayat yang baru saja 
diterimanya disertai informasi tempat 
dan urutan setiap ayat dalam suratnya. 
Ayat-ayat tersebut ditulis di pelepah-
pelepah kurma, batu-batu, kulit-kulit 
atau tulang-tulang(Manna’ al-
Qaththan, 1973) dan sejarah 
pengumpulan alquran tetap harus 
tetap disebarkan, jangan sampai 
tenggelam dimakan zaman, terlebih 
kita sudah masuk era digital, 
(Rahmatullah, et al., 2022) karena 
semua orang sudah adaptif terhadap 
dunia digital, minimal melalui HP, 
(Syahrani, S., 2021) dengan tetap 
disebarkannya informasi sejarah 
pengumpulan alquran, maka dengan 
begitu menjadi langkah pembinaan 
dan penyebaran informasi terkait 
sejarah kitab suci umat Islam, 
(Syahrani, S., 2022) sehingga 
diharapkan informasi sejarah 
pengumpulan alquran tidak 
tenggelam termakan zaman, 
(Syahrani, S., 2022) dan secara 
informatika terkesan lebih 
termanajemen, (Syahrani, S., 2018) 
terlebih pentingnya manajemen 



 

628 
 

termasuk manajemen penyampaian 
informasi sejarah pengumpulan 
alquran sudah diungkapkan dalam 
banyak ayat alquran, (Syahrani, S., 
2019) dan hal ini bagian dari strategi 
penyebaran informasi keislaman 
(Chollisni, A., et al., 2022). 
 
PEMBAHASAN 

Secara etimologi, istilah al-Jam’u 

berasal dari kata جمع -يخمع  yang berarti 
mengumpulkan. Sedangkan 
pengertian al-Jam’u secara 
terminologi, para ulama 
mengemukakan pendapat yang 
berbeda-beda. Yang dimaksud 
dengan Jam’u al-Qur’an (pengumpulan 
al-Qur’an) oleh para ulama 
mempunyai dua pengertian. Pertama, 
pengumpulan dalam arti 
hifzhuhu  (menghapalnya dalam hati) 
(Manna’ Khalil Al-qattan, 2007). 
Inilah makna yang dimaksudkan 
dalam firman Allah kepada Nabi. 
Nabi senantiasa menggerak-gerakkan 
kedua bibir dan lidahnya untuk 
membaca al-Qur’an, ketika al-Qur’an 
itu turun kepadanya sebelum Jibril 
selesai membacakannya, karena ingin 
menghapalnya: 

ك ا لاَ عَهُا عَليَ نَا إِّن ا 16 بِّهِّا لِّتعَ جَلاَ لِّسَانَكاَ بِّهِّا تحَُر ِّ آنَهاُ جَم  وَقُر   

آنَهُا فاَت بِّع ا قَرَأ ناَهُا فإَِّذاَ 17 عَليَ ناَ إِّن ا ثمُ ا 18 قُر   

19بيَاَنَه  

Terjemahnya : 16. Janganlah kamu 
gerakkan lidahmu untuk (membaca) al-
Quran karena hendak cepat-cepat 
(menguasai)nya. 17. Sesungguhnya atas 
tanggungan kamilah mengumpulkannya 
(di dadamu) dan (membuatmu pandai) 
membacanya. 18. Apabila kami telah 
selesai membacakannya, maka ikutilah 
bacaannya itu. 19. Kemudian, 

sesungguhnya atas tanggungan kamilah 
penjelasannya (Depag RI, 2005). 
 
Kata jam’ sebagaimana disebutkan dalam 
al-Mu’jam al-Wasit berarti ‘damma ba’duh 
ila ba’dih’ (menggabungkan sebahagian ke 
sebahagian yang lain) (Muzakkir 
Muhammad, Arif Marzuki, 2020). Kata ini 
juga dapat berati menyatukan satu dengan 
yang lain. Oleh karenanya, jam’ al-Qur’an 
dapat diartikan sebagai sebuah proses 
pengumpulan dan penggabungan ayat-ayat 
suci al-Qur’an dengan metode atau cara 
tertentu. Tentu, metode yang dimaksud 
dilakukan dengan teliti dan hati-hati 
sehingga tanpa kesalahan sedikitpun. 
 
Menurut Az-Zarqani, Jam’ul Qur’an 
mengandung dua pengertian. Pertama 
mengandung makna menghafal al-
Qur’an dalam hati, dan kedua yaitu 
menuliskan huruf demi huruf dan 
ayat demi ayat yang telah diwahyukan 
oleh Allah SWT kepada Nabi 
Muhammad SAW. Dalam sebagian 
besar literatur yang membahas 
tentang ilmu- ilmu Al-Qur’an, istilah 
yang dipakai untuk menunjukkan arti 
penulisan, pembukuan atau kodifikasi 
Al- Qur’an adalah Jam’u Al- Qur’an 
yang berarti pengumpulan Al- 
Qur’an. 
 
Menurut Ahmad von Denffer, istilah 
pengumpulan al-Qur’an dalam 
literatur klasik itu mempunyai 
berbagai makna, antara lain: Al-
Qur’an dicerna oleh hati, menulis 
kembali tiap pewahyuan, 
menghadirkan materi al-Qur’an untuk 
ditulis, menghadirkan laporan 
(tulisan) para penulis wahyu yang 
telah menghafal al-Qur’an, 
menghadirkan seluruh sumber, baik 
lisan maupun tulisanDalam kalangan 
para ulama, jam’ul al-Qur’an memiliki 



 

629 
 

dua makna yaitu hifzuhu kulluh fi al-
sudur dan kitabatuhu kulluhu fi al-
sutur. 
 
Istilah pengumpulan Al-Quran, 
setidaknya ada dua pengertian yang 
terakomodasi di dalamnya. Kedua 
pengertian itu merujuk kepada 
kandungan makna jam’ul Al-Quran 
(pengumpulan AlQuran), yaitu: Kata 
pengumpulan dalam arti 
penghafalannya di dalam lubuk hati, 
sehingga orang orang yang hafal Al-
Quran disebut jumma’u al-Quran 
atau huffadz Al-Quran dan kata 
pengumpulan dalam arti 
penulisannya, yakni perhimpunan 
seluruh Al-Quran dalam bentuk 
tulisan, yang memisahkan masing-
masing ayat dan surah, atau hanya 
mengatur susunan ayat ayat Al-Quran 
saja dan mengatur susunan semua 
ayat dan surah di dalam beberapa 
shahifah yang kemudian disatukan 
sehingga menjadi suatu koleksi yang 
merangkum semua surah yang 
sebelumnya telah disusun satu demi 
satu. 
 
Jam’u al-Qur’an dalam arti kitabatuhu 
kullihi (penulisan al-Qur’an 
semuanya) baik dengan memisah-
misahkan ayat-ayat dan surah-
surahnya, atau menertibkan ayat-ayat 
semata dan setiap surah ditulis dalam 
satu lembaran secara terpisah, 
ataupun menertibkan ayat-ayat dan 
surat-suratnya dalam lembaran-
lembaran yang terkumpul 
menghimpun semua surat, 
sebagaimana ditulis sesudah bagian 
yang lainnya (Manna’ Khalil Al-
qattan, 2007). 
Sebenarnya kitab al-Qur’an telah ditulis 
seutuhnya pada zaman Nabi Muhammad 
saw. Hanya saja belum disatukan dan 

surat-surat yang ada juga masih belum 
tersusun. Penyusunan dalam 
mushhaf  utama belum dilakukan karena 
wahyu belum berhenti turun sebelum Nabi 
Muhammad saw. Wafat (Al-A’zami, 
Sohirin solihin, Anis malik thaha, 2005). 
 
Metode Pengumpulan Al-Qur’an 
Pengumpulan al-quran atau kodifikasi 
telah dimulai sejak zaman Rasulullah SAW, 
bahkan telah dimulai sejak masa-masa awal 
turunya alquran. Sebagaimana diketahui, 
al-quran diwahyukan secara berangsur-
angsur. Setiap kali menerima wahyu, Nabi 
SAW lalu membacakannya di hadapan 
para sahabat karena ia memang 
diperintahkan untuk mengajarkan al-quran 
kepada mereka (Dewan Redaksi 
Ensiklopedi Islam, 1993). Pengumpulan 
al-quran (jam’ul qur’an) merupakan suatu 
tahap penting dalam sejarah al-quran. Dari 
itu al-quran terpelihara dari pemalsuan dan 
persengketaan mengenai ayat-ayatnya 
sebagaimana terjadi pada ahli kitab, serta 
terhindar dari kepunahan. 
 
Proses Jam’u Al-Qur'an wa 
Kitabatuhu 
 
Pengumpulan al-Qur’anpada masa 
Nabi Muhammad SAW dilakukan 
dengan dua cara. Pertama, yaitu 
dengan menghafalnya dalam hati 
(hifzuhu). Kedua, dengan menulisnya 
dalam lembaran-lembaran dengan 
media tertentu (kitabuhu’ kullihi). 
 
Rasulullah saw., sangat menyukai 
wahyu, ia senantiasa menunggu 
penurunan wahyu dengan rasa rindu, 
lalu menghapal dan memahaminya, 
persis seperti dijanjikan Allah 
swt.,  dalam surat al-Qiyamah ayat 17 
(sesungguhnya atas tanggungan kami-lah 
mengumpulkannya (di dadamu) dan 
(membuatmu pandai) membacanya. Oleh 



 

630 
 

sebab itu, Beliau adalah hafidz al-
Qur’an pertama dan merupakan 
contoh paling baik bagi para sahabat 
dalam menghafal al-Qur’an. 
 
Dalam kitab sahih Bukhari telah 
mengemukakan tentang adanya tujuh 
hafidz al-Qur’an mereka adalah 
Abdullah bin Mas’ud, Salim bin 
Ma’qal, Abu Hurairah, Mu’az bin 
Jabal, Ubai bin Ka’ab, Zaid bin Tsabit, 
Abu Zaid bin Sakan dan Abu Darda’. 
Penyebutan para hafidz yang tujuh 
tidak berarti pembatasan, karena 
beberapa keterangan dalam kitab 
sejarah menunjukkan bahwa para 
sahabat berlomba dalam 
menghafalkan al-Qur’an dan mereka 
memerintahkan anak-anak dan istri-
istri mereka untuk menghafalkannya. 
Namun mereka yang tujuh orang 
itulah yang hafal seluruh ayat–ayat al-
Qur’an dan telah menunjukkan 
hafalannya di depan Nabi, serta sanad-
sanadnya sampai kepada kita. Sedang 
hafidz al-Qur’an yang lain yang 
jumlahnya banyak tidak memenuhi hal 
tersebut, terutama para sahabat sudah 
menyebar ke berbagai wilayah dan 
sebagian mereka menghafal dari yang 
lain (Manna’ Khalil Al-qattan, 2007). 
 
Pengumpulan dengan cara menghafal 
dilakukan oleh Rasulullah SAW dan para 
sahabat. Penghafalan ini sangat penting 
mengingat Al-Quranul Karim diturunkan 
kepada Nabi yang ummi (tidak bisa 
membaca dan menulis) yang diutus di 
tengah kaum yang juga ummi. Setelah 
menerima wahyu, Rasulullah SAW 
mengumumkannya di hadapan para 
sahabat dan memerintahkan mereka untuk 
menghafalnya. Ada beberapa riwayat yang 
mengindikasikan bahwa para sahabat 
menghafal dan mempelajari al-quran lima 
ayat, sebagian meriwayatkan sepuluh 

setiap kali pertemuan. Mereka 
merenungkan ayat-ayat tersebut dan 
berusaha mengimplementasikan ajaran-
ajaran yang terkandung di dalamnya 
sebelum meneruskan pada teks berikutnya. 
Hal ini juga diduga sebagai awal mula 
tradisi hifz (menghafal) yang terus 
berlangsung hingga saat ini (Farid Esack, 
2007). Selain itu secara kodrati bangsa 
Arab mempunyai daya hafal yang kuat. 
Keadaan ini mereka gunakan untuk 
menulis berita-berita, syair-syair dan 
silsilah-silsilah dengan catatan di dalam 
hati. Hal ini mereka lakukan karena 
kebanyakan dari mereka adalah ummi. 
Situasi seperti ini juga sekaligus menjadi 
bukti atas kemukjizatan dan keautentikan 
al-quran. 
 
Secara singkat faktor yang mendorong 
penulisan Al-Qur’an pada masa Nabi 
adalah: 1) Membukukan hafalan yang 
telah dilakukan oleh Nabi dan para 
sahabatnya, 2) Mempresentasikan 
wahyu dengan cara yang paling 
sempurna. Hal ini karena hafalan para 
sahabat saja tidak cukup. Dan sebagian 
dari mereka ada yang sudah wafat. 
Adapun pada masa Nabi ini penulisan 
al-Qur’an tidak ditulis pada satu 
tempat melainkan terpisah-pisah 
dengan alasan: 1) Proses penurunan 
Al-Qur’an masih berlanjut sehingga 
ada kemungkinan ayat yang turun 
belakangan menasakh ayat 
sebelumnya, 2) Penyusunan ayat dan 
surat Al-Qur’an tidak sesuai dengan 
turunnya. 
 
Unit-unit wahyu yang diterima 
Muhammad SAW pada faktanya, 
dipelihara dari kemusnahan dengan 
dua cara utama: 1) Menyimpannya ke 
dalam dada manusia 
(menghafalkannya), dan 2) 
merekamnya secara tertulis di atas 



 

631 
 

berbagai jenis bahan untuk menulis 
(pelepah korma, tulang-belulang, dan 

lain-lain) (Mannā’ Khalīl al-Qaṭ ṭ ān, 
1973). Jadi, ketika para ulama berbicara 

tentang jam‟Al-Qur’an pada masa 
Nabi SAW, maka yang dimaksudkan 
dengan ungkapan ini adalah 
pengumpulan wahyu yang diterima 
oleh Nabi SAW melalui kedua cara 
tersebut, baik sebagian ataupun 
seluruhnya. 
 
a. Pengumpulan Secara Hifzuhu 

Setiap tahun sejak turunnya wahyu 
pertama, malaikat Jibril secara rutin 
akan turun menemui Rasulullah SAW 
untuk meminta beliau agar mengulangi 
seluruh ayat-ayat al-Qur’an yang telah 
diwahyukan kepadanya. Kegiatan yang 
disebut mu’aradah itu biasanya 
dilakukan di malam-malam Ramadhan 
(Arif Syamsuddin, 2016). Cara tersebut 
juga dilakukan oleh Rasulullah SAW 
terhadap para sahabat sehingga pada 
masa tersebut banyak sekali penghafal 
al-Qur’an baik yang hanya menghafal 
sebagian maupun secara keseluruhan. 
Di antara yang menghafal seluruh 
isinya adalah Abu Bakar as-Siddiq, 
Umar bin Khattab, Usman bin Affan, 
Ali bin Abi Thalib, Talhah, Sa’ad, 
Huzaifah, Abu Hurairah, Abdullah bin 
Mas’ud, Abdullah bin Umar bin 
Khatab, Abdullah bin Abbas, Amr bin 
As, Mu’awiyah bin Abu Sofyan, 
Abdullah bin Zubair, Aisyah binti Abu 
Bakar, Hafsah binti Umar, Ummu 
Salamah, Ubay bin Ka’b, Mu’az bin 
Jabal, Zaid bin Tsabit, Abu Darba, dan 
Anas bin Malik (Dasmun, 2015). Di 
antara banyaknya penghafal al-
Qur’anpada masa Rasulullah SAW, 
secara khusus Abu Hurairah 
menyebutkan tujuh di antaranya. 
Mereka adalah Abdullah bin Mas’ud, 

Salim bin Ma’qil (mantan budak Abi 
Huzayfah) Mu’az bin Jabal, Ubai bin 
Ka’ab, Zaid bin Zabit, Abu Said bin al-
Sakan dan Abu Darda (Mardan, 2014). 
Maksud dari penyebutan di atas adalah 
bahwa mereka itulah yang hafal 
seluruh isi al-Qur’an di luar kepala, dan 
selalu merujukkan hafalannya di 
hadapan Rasulullah SAW, sanad-
sanadnya sampai kepada kita (Munir 
Miftakhul, 2021). Artinya, dapat 
dikatakan bahwa di antara banyaknya 
penghafal al-Qur’an pada masa 
Rasulullah SAW, mereka itulah yang 
paling baik hafalannya. 
 
Adapun terkait penyebab banyaknya 
sahabat yang kemudian menghafal al-
Qur’an yaitu dikarenakan bangsa Arab 
saat itu belum terlalu mengenal tulis-
menulis dan kebanyakan masih buta 
huruf. Bahkan menurut ilmu tafsr, 
disebutkan juga bahwa Nabiullah 
SAW merupakan orang yang buta 
huruf. Kendati demikian, kekurangan 
ini tertutupi oleh kemampuan 
menghafal bangsa Arab yang amat 
kuat. Mereka terbiasa menghafal 
berbagai syair Arab dalam jumlah yang 
tidak sedikit atau bahkan sangat 
banyak. Kemampuan menghafal inilah 
yang memungkinkan para sahabat 
menghafal al-Qur’an dengan cepat dan 
tanpa kesalahan. Ibn al-Jazari, guru 
para Qurra’ pada masanya 
menyebutkan: “Penukilan al-Qur’an 
dengan berpegang pada hafalan, 
bukannya mushaf-mushaf dan kitab-
kitab, merupakan salah-satu 
keistimewaan yang diberikan oleh 
Allah SWT kepada umat ini (Mardan, 
2014). 
 
 



 

632 
 

b. Pengumpulan Secara Kitabuhu 

Kullihi 

Selain menghafal al-Qur’an, beberapa 
orang sahabat yang pandai menulis dan 
membaca tanpa perintah dari 
Nabiullah SAW juga menuliskan ayat-
ayat al-Qur’an. Namun, terdapat 
empat orang sahabat yang secara 
khusus menuliskan al-Qur’an atas 
perintah Nabiullah SAW langsung. 
Mereka adalah Ali, Muawiyah, Ubai 
bin Ka’ab dan Zaid bin Zabit. Jadi, 
ketika turun wahyu maka Nabiullah 
SAW akan meminta salah satu dari 
keempat orang tersebut untuk 
menuliskannya. Tentu, dalam proses 
penulisan tersebut Nabiullah SAW 
memberikan petunjuk tentang letak 
ayat dan surah agar tidak terjadi 
kesalahan. Pada masa Rasulullah SAW, 
keseluruhan al-Qur’an telah ditulis, 
namun masih belum terhimpun dalam 
satu tempat artinya masih berserak-
serak (Pakhrujain dan Habibah, 2022). 
Al-Qur’an belum berbentuk mushaf 
atau buku melainkan lembaran-
lembaran yang disimpan di rumah 
Rasulullah SAW. Bahkan media yang 
digunakan pun berbeda-beda 
tergantung keadaan. Misalnya pelepah 
kurma, lempengan batu, daun lontar, 
kulit atau daun kayu, pelana dan tulang 
belulang. 
 
Adapun alasan ayat al-Qur’an ditulis secara 
terpisah dan belum dijilid menjadi mushaf 
yaitu dikarenakan wahyu belum turun 
secara keseluruhan. Jika langsung 
disatukan maka akan menimbulkan 
kebingungan terkait letak ayat dan 
surahnya. Az-Zarkasi berkata, “Al-Qur’an 
tidak dituliskan dalam satu mushaf pada 
zaman Nabi agar tidak berubah pada setiap 
waktu. Oleh sebab itu, penulisannya 
dilakukan kemudian sesudah al-

Qur’anselesai turun semua, yaitu dengan 
wafatnya Rasulullah” (Syaikh Manna’ al-
Qaththan, 2021). Di samping itu, 
terkadang pula ayat yang mansikh sesuatu 
yang turun sebelumnya (Mardan, 2014). 
Tentu dengan cara ini pula, penyusunan 
mushaf al-Qur’an sepeninggal Rasulullah 
SAW akan lebih efektif dan efisien. 
 
Rasulullah telah mengangkat para 
penulis wahyu Qur’an dari para 
sahabat pilihan seperti Abu Bakar, 
Umar, Utsman, Ali, Abban bin Sa‘id, 
Khalid bin Sa‘id,Khalid bin al-Walid, 
Mu‘awiyah bin Abu Sufyan, Ubay bin 
Ka’ab,dan Zaid bin Tsabit. Selain 
penulis wahyu, para sahabat yang 
lainnya pun ikut menulis ayat-ayat al-
Qur’an. Diantara faktor pendorong 
penulisan al-Qur’an pada masa Nabi 
adalah: 1) Memback-up hafalan yang 
telah dilakukan oleh Nabi dan para 
sahabatnya, 2) Mempresentasikan 
wahyu dengan cara yang paling 
sempurna, karena bertolak dari hafalan 
para sahabat saja tidak cukup karena 
terkadang mereka lupa atau sebagian 
dari mereka sudah wafat. Adapun 
tulisan tulisan akan tetap terpelihara 
walaupun pada masa Nabi alQur’an 
tidak ditulis ditempat tertentu. 
 
Dalam suatu cacatan, disebutkan 
bahwa sejumlah bahan yang digunakan 
untuk menyalin wahyu-wahyu yang 
diturunkan oleh Allah kepada Nabi 
Muhammad yaitu: 1) Riqa atau 
lembaran lontar (daun yang 
dikeringkan) atau perkamen (kulit 
binatang). 2) Likhaf atau batu tulis 
berwarna putih, terbuat dari kepingan 
batu kapur yang terbelah secara 
horizontal lantaran panas, 3) ‘Asib, 
atau pelapah kurma, terbuat dari 
bagian ujung dahan pohon kurma yang 
tipis. 4) Aktaf, atau tulang belikat, 



 

633 
 

biasanya terbuat dari tulang belikat 
unta. 5) Adlla’ atau tulang rusuk, 
biasanya juga terbuat dari tulang rusuk 
unta, 6) Adim atau lembaran kulit, 
terbuat dari kulit binatang asli yang 
merupaka bahan utama untuk menulis 
ketika itu. 
 
Para sahabat menyodorkan al-Qur’an 
kepada Rasulullah secara hafalan 
maupun tulisan. Tetapi tulisan-tulisan 
yang terkumpul pada zaman nabi tidak 
terkumpul dalam satu mushaf, dan 
yang ada pada seseorang belum tentu 
dimiliki yang lainnya.  
 
Nabi Shallahu‘Alaihi Wa Sallam dan 
sahabatnya ialah hafalan. Ini dilakukan 
disamping banyaknya sahabat yang 
buta huruf (ummy), juga hapalan orang 
Arab ketika itu yang terkenal sangat 
kuat. Nabi Muhammad Shallahu‘Alaihi 
Wa Sallam adalah orang yang pertama 
kali menghapal AlQur’an dan para 
sahabat mencontoh suritauladannya, 
sebagai usaha menjaga dan 
melestarikan AlQur’an. Upaya 
pelestarian Al-Qur’an pada masa nabi 
Muhammad Shallahu‘Alaihi Wa Sallam 
dilakukan oleh Rasulullah sendiri 
setiap kali beliau menerima wahyu 
dariAllah. Setelah itu, beliau langsung 
mengingat dan menghapal serta 
menyampaikannya kepada kepada para 
sahabat.Lalu sahabat langsung 
menghapalnya dan menyampaikannya 
kepada keluarga dan para sahabat 
lainnya. Tidak hanya itu, mereka para 
sahabat langsung mempraktekkan 
perintah yang datang dari Allah melalui 
Rasul-Nya, b) Pengumpulan Al-
Qur’an dengan tulisan Penulisan Al-
Qur’an pada zaman Nabi Muhammad 
Shallahu‘Alaihi Wa Sallam sudah 
dikenal secara umum. Rasulullah 
Shallahu‘Alaihi Wa Sallam memiliki 

beberapa sekretaris penulis AlQur’an 
dari golongan sahabatnya, antara lain 
Abu Bakar As Siddhiq, Umar bin 
Khattab, Utsman bin Affan,Ali bin 
Abi Thalib, Muawiyah bin Abi Sofyan, 
Khalid bin Walid, Ubay bin Ka’ab, 
Zaid bin Tsabit, Tsabit bin Qais, Amir 
bin Fuhairah, Amr bin Ash, Abu Musa 
Al Asy’ari dan Abu Darda’. Apabila 
turun ayat-ayat Al-Qur’an, Rasulullah 
Shallahu ‘Alaihi Wa Sallam menyuruh 
mereka untuk menulisnya, dan 
mengarahkan mereka letak dan 
sistematik peletakan surat-suratnya, 
lalu mereka menulis wahyu tersebut di 
atas kepingan tulang-belulang, pelepah 
korma, lempengan batu, diatas kulit 
bahkan diatas pelana kuda. Pada 
zaman Rasulullah Shallahu‘Alaihi Wa 
Sallam, penulisan Al-Qur’an telah 
rampung dan tertulis seleuruhnya, 
hanya saja ayat-ayat dan suratnya 
masih terpisah. Penulisannya pun 
mencakup tujuh qira’ah sebagaimana 
Al-Qur’an turun. Diantara para 
sahabat ada yang mengumpulkan, 
menulis dan menghafalnya. 2) Tradisi 
Penulisan Al Qur’an di Kalangan 
Sahabat. Praktik yang biasa di kalangan 
sahabat tentang penulisan Al Qur’an, 
menyebabkan Nabi Muhammad 
melarang orang-orang menulis sesuatu 
selain Al Qur’an, sebagaimana ucapan 
beliau, “dan siapa yang telah menulis 
sesuatu dari selain Al Qur’an, maka ia 
harus menghapusnya ”Beliau ingin 
agar AlQur’an dan hadits tidak ditulis 
pada halaman kertas yang sama agar 
tidak terjadi campur aduk serta 
kekeliruan. Al Hakim meriwayatkan 
dalam al Mustadrak dengan sanad yang 
memenuhi persyaratan Syaikhain 
(Bukhary dan Muslim) dari Zaid bin 
Tsabit,ia berkata “Kami menyusun 
Qur’an di hadapan Rasulullah saw. 
pada kulit binatang. 



 

634 
 

 
Bentuk al Qur’an pada masa Nabi 
Muhammad saw. Meski Nabi 
Muhammad telah mencurahkan segala 
upaya yang mungkin dapat dilakukan 
dalam memelihara al Qur’an, beliau 
tidak merangkum semua surah 
kedalam satu jilid, sebagaimana 
ditegaskan oleh zaid bin tsabit dalam 
pernyataannya.Disini kita perlu 
memperhatikan penggunaan kata 
pengumpulan bukan penulisan. Dalam 
komentarnya Khattabi menyebut 
catatan ini memberi isyarat akan 
kelangkaan buku tertentu yang 
memiliki ciri khas tersendiri. 
Sebenarnya, kitab al Qur’an telah 
ditulis seutuhnya sejak zaman Nabi 
Muhammad. Hanya saja belum 
disatukan dan surah-surah yang ada 
juga masih belum tersusun. 
Penyusunan al Qur’an dalam satu jilid 
utama boleh jadi merupakan satu 
tantangan karena nasikh dan mansukh 
yang muncul kemudian dan perubahan 
ketentuan hukum maupun kata-kata 
dalam ayat tertentu memerlukan 
penyertaan ayat lain secara tepat. 
Hilangnya satu format halaman akan 
sangat merendahkan penyertaan ayat-
ayat yang baru serta surahnya karena 
wahyu tidak berhenti untuk beberapa 
saat sebelum Nabi Muhammad wafat. 
Dengan wafatnya Nabi Muhammad 
berarti wahyu berakhir untuk 
selamanya. Tidak akan terdapat ayat 
lain, perubahan hukum, serta 
penyusunan ulang. 
 
Telah disinggung, bahwa pada masa nabi 
segala masalah selalu dikembalikan 
kepadanya. karena itu, kebutuhan ulum Al-
qur'an pada masa itu tidak dibutuhkan. 
setelah ia wafat dan kepemimpinan umat 
islam berada ditangan Khulafaal-rayyidin, 
mulai muncul adanya ilmu-ilmu Al-Qur'an. 

khususnya dimulai ketika adanya perintah 
penulisan Al-Qur'an yang dipelopori oleh 
utsman bin affan karenanya, ilmu yang 
pertama kali tentulah ilmu rasm Al-Qur'an, 
karena berkaitan dengan tulis menulis. 
posisi utsman berarti sebagai perintis awal 
ilmu-ilmu Al-Qur'an sehingga namanya 
tetap diabadikan dengan rasm al-utsmani 
(Al-Shalih, tth). Setelah itu tampil Ali bin 
Abi Thalib sebagai pengganti Utsman, 
kemudian Ali menugaskan Abu Al-Aswad 
Al Duali merancang dan meletakkan 
kaidah-kaidah nahwu. ilmu para masastra 
ini muncul sebagai landasan yang bagus bagi 
timbulnya ilmu I'rabb al-qur'an. Usaha 
mereka berikutnya dilanjutkan oleh generasi 
tabiin, begitu seterusnya sampai sekarang. 
 
Diantaranya para musafir yang 
terkenal ialah khula'al rasyidin, ibn 
mas'ud,ibn abbas, ubay bin ka'ab, zaid 
bin tsabit, abdullah bin zubair, dan abu 
musa al-asy'ari. Setiap mereka memiliki 
murid-murid yang tekun dan serius 
dalam mendalami Al-qur'an. ibn abbas 
merupakan tokoh guru dimekkah. 
Diantaranya murid ibnu abbas 
misalnya, said bin jubair, ikrimah, 
mujahid, atha bin abi rabbah. Diirak, 
abullah bin mas'ud dengan murid-
muridnya misalnya al-qamah bin qais, 
masruq, al-aswad bin yazid, amir al-
sya'bi, qatadah bin di'amah. Dikufah, 
ada ibn mas'ud. Dimadinah, ada zubair 
bin aslam. Dari lisan dan tulisan 
mereka itulah keluar berbagai ilmu 
tafsir,ilmu gharib Al-Quran, ilmu 
asbab al-nuzul, ilmu makki wa al-
madani, serta ilmu nasikh dan 
mansukh. Namun semua ilmu itu 
masih tetap diriwayatkan dengan cara 
dikte, dan baru pada abad ke-2 H ilmu-
ilmu mereka dituliskan (masa tadwind 
atau pembukuan). 
 



 

635 
 

Disini mulailah muncul tokoh dan 
spesialis ilmu yang digelutinya. Pada 
abad ke- 2 H, dimana ilmu tafsir dan 
asbab al-nuzul, ilmu tentang makki dan 
madani, serta nasikh dan mansukh 
merupakan ilmu-ilmu utama dalam 
mengkaji Al-Qur'an. Pada abad ini, 
tampil cendekiawancendekiawan islam 
seperti syu'ban bin al-hajjaj, sufyan bin 
uyainah, dan waki' bin jarrah. Pada 
abad ke-3 H, ali bin al-madini (234 H) 
yang juga sebagai guru al-bukhari, 
menyusun kitab asbab al-nuzul, abu-
ubait al-qasim bin salam (224 H) 
menyusun kitab nasikh mansukh dan 
qira'at. Ibnu qutaibah dengan 
musykilah al-qur'an. Kemudian pada 
abad ke-4, Muhamad bin khalaf bin 
marzaban (309H) menyusun kitab al-
hawi fi ulum al-qur'an. Abu 
Muhammad bin qasim bin al-anbari 
menyusun kitab aja'ib ulum al-qur'an. 
abu bakar al-sijistani menyusun kitab 
garib Al-Qur’an, muhammad bin ali al-
adfawi (388 H) menyusun kitab i'rab 
Al-qur'an, al-mawardi (450 H) 
menyusun kitab amtsilah al-qur'an. 
Pada abad ke-7 H muncul al-izz bin 
abd al salam (660 H) menulis tentang 
majaz al-qur'an. 'alam al-din al-sakhawi 
(643 H) menyusun kitab 'ilm al-qira'at. 
 
Proses Jam’ul Al-Qur’an Wa Kitabatuhu 
Pada masa KhulafaurRasyidin 
 
Pengumpulan al-Qur’an pada masa sahabat 
dibagi atas dua waktu, yaitu pada masa 
kekhalifahan Abu Bakar as-Siddiq dan 
Usman bin Affan. Keduanya memiliki latar 
belakang, metode pengumpulan dan tujuan 
yang berbeda dalam melakukan 
pengumpulan ayat suci al-Qur’an. Perbedaan 
ini terjadi sebagai akibat dari kondisi 
masyarakat muslim saat itu yang terus 
berkembang pesat. Agar lebih mudah dalam 
memahami pengumpulan al-Qur’an di dua 

periode pemerintahan amirul mukminin 
tersebut, maka silahkan baca penjelasan 
berikut: 
 
a. Pengumpulan Masa Abu Bakar as 

Sidiq 
 
Setelah Nabi Muhammad saw., wafat 
dan Abu Bakar menjadi khalifah, 
bergeraklah Musailamah Al-Kazzab 
menda’wahkan dirinya sebagai Nabi. 
Dia mengembangkan ajarannya dan 
kebohongan-kebohongannya. Dia 
dapat mempengaruhi banu Hanifah 
dari penduduk Yamamah lalu mereka 
menjadi murtad. Setelah Abu Bakar 
mengetahui tindakan Musailamah itu, 
beliau menyiapkan satu tentara yang 
terdiri dari 4000 pengendara kuda yang 
dipimpin oleh Khalid bi Walid. Dan 
banyaklah sahabat Nabi yang gugur di 
waktu itu diantaranya Zaid ibnu 
Khatab. Selain  itu syahid pula 700 
orang penghafal al-Qur'an, walaupun 
pada akhirnya pasukan Musailamah 
dapat dipukul mundur, dan 
menewaskan Musailamah 
(Ashshiddieqy Hasbi, 1994). 
 
Peristiwa tersebut menggugah hati 
Umar bin Khatab untuk meminta 
khalifah Abu Bakar agar al-Qur'an 
segera dikumpulkan dan ditulis dalam 
sebuah mushhaf. Usul ini ia sampaikan 
karena beliu merasa khawatir bahwa al-
Qur'an akan berangsur angsur hilang 
bila hanya mengandalkan hafalan, apa 
lagi para penghafal al-Qur'an semakin 
berkurang seiring dengan semakin 
banyak syahid di medan perang. 
Semula Abu Bakar merasa ragu-ragu 
untuk menerima gagasan Umar bin 
Khatab itu. Namun akhirnya beliau 
menerima gagasan itu setelah betul-
betul mempertimbangkan kebaikan 
dan manfaatnya. Abu Bakar lalu 



 

636 
 

memerintahkan Zaid bin Tsabit untuk 
segera mengumpulkan al-Qur'an dari 
sahabat penghafal al-Qur'an untuk 
ditulis dan dibukukan dalam sebuah 
mushaf. 
 
Pada masa pemerintahan Khalifah 
Abu Bakar as-Sidiq, sekitar tahun ke 12 
Hijriah pecahlah perang antara kaum 
muslimin deengan kaum murtad yang 
merupakan pengikut nabi palsu 
Musailamah al-Kazab. Perang ini 
terjadi di Yamamah dan dikenal 
dengan perang riddah (kemurtadan). 
Menurut riwayat yang masyhur, sekitar 
70 orang pengahafal al-Qur’an gugur 
dalam pertempuran tersebut23. 
Keadaan ini membuat Umar bin 
Khattab khawatir jika sebagian al-
Qur’an akan musnah sehingga beliau 
berinisiatif untuk mengusulkan kepada 
Abu Bakar agar membukukan al-
Qur’an. Gagasan Umar dapat diterima 
setelah melakukan musyawarah dan 
pertimbangan-pertimbangan (Zen 
Amrullah, Muhammad Hifdil Islam 
dan Mohammad Idris bin Ishak, 2020). 
 
Khalifah Abu Bakar menunjuk Zaid 
bin Zabit, sahabat Nabi SAW yang 
terkenal cerdas, teliti, dan terpercaya, 
sebagai pelaksana kompilasi tersebut 
(Syamsuddin Arif, 2016). Seperti Abu 
Bakar ketika pertama mendengar ide 
mengumpulkan ayat al-Qur’an, Zaid 
menolak melakukannya karena alasan 
yang sama yaitu hal tersebut ditakutkan 
merupakan sebuah bid’ah. Zaid lantas 
berkata, “Demi Allah, jika sekiranya 
mereka minta kami memindahkan 
sebuah gunung raksasa, hal itu akan 
terasa lebih ringan dari apa yang 
mereka perintahkan padaku sekarang” 
(Ahmad Zubairin, 2016). Namun, 
setelah diberi penjelasan oleh Umar 
dan Abu Bakar bahwa itu adalah tugas 

yang mulia dan baik, akhirnya Zaid 
pun setuju untuk melakukannya. 
 
Dipilihnya Zaid bin Zabit sebagai 
pengumpul ayat al-Qur’an bukanlah tanpa 
sebab. Ada berbagai alasan Abu Bakar dan 
Umar memilih Zaid dalam tugas tersebut. 
Alasan-alasan yang dimaksud yaitu: 1.) 
Umur Zaid saat itu masih muda sehingga 
menunjang untuk tugas mengumpulkan al-
Qur’an; 2) Akhlaknya yang tak pernah 
tercela; 3) Zaid merupakan salah-satu 
sahabat yang paling cerdas; 4) 
Pengalamannya di masa lampau sebagai 
penulis wahyu; dan 5) Zaid merupakan 
salah-satu sahabat yang pernah mendengar 
bacaan al-Qur’anmalaikat jibril bersama 
Rasulullah SAW di waktu Ramadhan 
(Miftakhul Munir, 2021). 
 
Ciri penulisan al-Qur'an pada masa 
Abu Bakar adalah seluruh al-Qur'an 
dikumpulkan dan ditulis menjadi 
sebuah mushaf setelah melalui proses 
penelitian yang sangat teliti dan 
cermat. Sebuah riwayat dari Bukhari 
(w. 870M) menyebutkan : 
Dari Zaid bin Tsabit, ia berkata :”Abu 
Bakar memberitahukan kepadaku 
tentang orang yang gugur dalam 
pertempuran Yamamah, sementara 
Umar berada di sisinya, Abu Bakar 
berkata : Umar telah datang kepadaku 
bahwa peperangan Yamamah telah 
mengakibatkan gugurnya banyak 
penghafal al-Qur'an, dan aku (Umar) 
khawatir akan berguguran pula para 
penghafal lainnya dalam peperangan 
lain sehingga mungkin banyak bagian 
al-Qur'an akan hilang. Umar meminta 
agar aku untuk mengumpulkan al-
Qur'an. Lalu aku berkata kepada 
Umar: Bagaimana mungkin aku 
melakukan sesuatu yang tidak pernah 
dilakukan Rasulullah ? Umar berkata : 
Demi Allah ini merupakan hal yang 



 

637 
 

baik. Umar senantiasa mendesak aku 
untuk melakukan hal tersebut, sampai 
akhirnya Allah melapangkan hatiku 
dan aku pahami maksud Umar. 
Selanjutnya Zaid berkata : kemudian 
Abu Bakar berkata kepadaku: 
sesungguhnya kamu pemuda yang 
cekatan dan aku tidak meragukan 
kemampuanmu; kamu dulu penulis 
wahyu untuk Rasulullah, kini 
telusurilah jejak al-Qur'an dan 
kumpulkanlah. Zaid berkata: Demi 
Allah seandainya aku disuruh 
memindahkan gunung, maka 
pekerjaan itu tidak lebih berat bagiku 
dari perintah mengumpulkan al-
Qur'an. Lalu aku berkata: kenapa anda 
berdua (Abu Bakar dan Umar) 
melakukan sesuatu yang tidak pernah 
dilakukan Rasulullah ? Maka Abu 
Bakar menjawab ; Demi Allah itu 
pekerjaan yang baik. Setelah berulang 
kali Abu Bakar mendesakku, akhirnya 
Allah melapangkan hatiku 
sebagaimana dilapangkan hati Abu 
Bakar dan Umar. Aku lalu mencari al-
Qur'an yang tertulis di atas pelepah-
pelepah kurma, batu-batu tulis, dan 
yang tersimpan (dalam bentuk 
hapalan) di dada-dada manusia, 
kemudian aku kumpulkan. Akhirnya 
aku temukan bagian akhir surat At-
Taubah dan ayat al-Ahzab pada Abu 
Khuzaimah al-Anshari, yang tidak aku 
dapatkan pada orang lain. Dan shuhuf 
yang dikumpulkan itu berada ditangan 
Abu Bakar sampai wafatnya, lalu 
dipegang Umar pada masa hidupnya, 
kemudian disimpan oleh Hafshah binti 
Umar (Taufik Adnan Amal, 2001). 
 
Dalam riwayat ini, jelas bahwa Abu Bakar 
takut bertindak apa yang belum dilakukan 
Rasullah, karena sangat taatnya kepada 
Nabi. Kemudian Umar berijtihad dengan 
katanya: Demi Allah ini suatu kebaikan 

(pengumpulan al-Qur'an). Demikian pula 
Zaid bin Tsabit. Ia juga tidak mau bertindak 
apa yang belum pernah dilakukan 
Rasulullah karena takut dikatakan berbuat 
bid’ah terhadap masalah agama. 
 
Riwayat ini seolah-olah memberi 
pengertian bahwa keengganan kedua 
orang sahabat Nabi itu berkenaan 
dengan pengumpulanal-Qur’an. 
Padahal al-Qur’an telah terkumpul 
semenjak zaman Rasulullah dan 
dihadapan beliau. Tetapi jika 
direnungkan secara seksama, saran 
Umar ialah untuk mengumpulkan 
ayat-ayat al-Qur’an di atas lembaran-
lembaran. Sementara, karena sangat 
taatnya para sahabat kepada 
Rasulullah, mereka takut kalau 
perbuatan ini tergolong dalam kategori 
bid’ah yang terlarang. Kekhawatiran 
ini akhirnya diredakan oleh Umar bin 
Khatab, yang berulang kali 
menegaskan bahwa masalah ini adalah 
untuk kebaikan dan kemaslahatan 
umat (Abu Abdullah Az-zanjani, 1984) 
(Kamaluddin Marzuki Anwar dan A. 
Qurtubi Hasan, 1991). 
 
Abu Bakar as-Sidiq meminta agar 
ketika mengumpulkan ayat-ayat al-
Qur’an, Zaid selalu membawa dua 
saksi atas ayat tersebut. Menurut Ibnu 
Hajar al-Asqalani, al-Sakhawi, Abu 
Syamah, dan al-Suyuthi, syarat 
mendatangkan dua saksi (syahidayni) 
dalam instruksi Abu Bakar 
mengandung tiga makna. Pertama, dua 
saksi yang dimaksud adalah hafalan 
plus catatan (al-hifz wa al-kitab). 
Kedua, maksudnya ialah ada dua orang 
Sahabat lain yang turut menyaksikan 
bahwa ayatayat tersebut dicatat di 
hadapan Nabi SAW (kutiba bayna 
yaday Rasulillah). Ketiga, maksudnya 
ialah ada dua orang Sahabat lain yang 



 

638 
 

memberikan kesaksian (bersumpah) 
bahwa catatan tersebut telah disahkan 
oleh Nabi SAW dan dinyatakan sama 
persis sesuai dengan versi terakhir (ala 
al-ardah al-akhirah) dari al-Qur’an 
(Syamsuddin Arif, 2016). Artinya, 
catatan ayat al-Qur’an yang diterima 
Zaid hanyalah yang bersumber 
langsung dari Nabiullah SAW dan 
disetujui beiau dalam penulisannya. 
 
Abu Bakar  memerintahkan 
pengumpulan al-Qur’an seusai perang 
Yamamah tahun 12 H, perang antara 
kaum muslimin dan kaum murtad 
(pengikut Musailamah al-Kazzab) 
dimana 700 orang sahabat penghafal 
al-Qur’an gugur. Melihat kondisi 
tersebut, Umar bin Khattab merasa 
sangat khawatir lalu diusulkan supaya 
diambil langkah untuk usaha 
pengumpulan al-Qur’an. Setelah 
terjadi perdebatan yang cukup alot 
antara Abu Bakar al-Shiddiq, Umar bin 
Khattab, dan Zaid bin Tsabit. Maka 
didapatilah kata sepakat, bahwa akan 
dilakukan pengumpulan al-Qur’an. 
Kemudian mulailah Zaid bin Tsabit 
mengumpulkan ayat-ayat yang dia 
himpun dari catatan-catatan pada 
pelepah kurma, batu-batu tembikar 
dan di dalam para penghafal al-Qur’an. 
 
Berselang setahun, akhirnya Zaid bin Zabit 
berhasil mengumpulkan seluruh ayat al-
Qur’an dalam satu mushaf. Mushaf itu 
kemudian Zaid serahkan ke Khalifah Abu 
Bakar yang kemudian menyimpannya 
hingga beliau wafat pada tahun 13 Hijriah. 
Sepeninggal Abu Bakar, mushaf tersebut 
disimpan oleh khalifah penggantinya yaitu 
Umar bin Khattab. Setelah Umar juga 
wafat, mushaf itu berpindah ke tangan 
Hafshah, putri Umar. Menurut rekaman 
sejarah, Usman bin Affan yang merupakan 
pengganti Umar bin Khattab sebagai 

khalifah pernah meminta mushaf tersebut 
ketika menjabat sebagai khalifah (Miftakhul 
Munir, 2021). 
 
b. Pengumpulan Masa Usman bin 

Affan 

Masa kekhalifahan Usman bin Affan, 
pengumpulan al-Qur’an dilatar 
belakangi antara lain, meluasnya 
daerah Islam dan semakin banyaknya 
umat memeluk agama Islam secara 
berbondong-bondong. Dan terpisah-
pisahnya para sahabat di berbagai 
daerah kekuasaan dan dari merekalah 
masyarakat mempelajari al-Qur’an. 
Dan tidak diragukan lagi terjadi 
perbedaan dalam cara membaca al-
Qur’an. Seperti penduduk Syam 
membaca dengan qiraat Ubai bin 
Ka’ab, penduduk kuffah membaca 
dengan Qiraat Abdullah bin Mas’ud 
dan yang lain memakai qiraat Abu 
Musa al-Asy’ari. Perbedaan ini 
membawa kepada pertentangan dan 
perpecahan di antara mereka sendiri. 
Bahkan sebagian mereka 
mengkafirkan sebagian yang lain. 
 
Pada masa pemerintahan Usman bin 
Affan, perluasan wilayah kekuasaan 
Islam menjadi begitu besar. 
Dampaknya, umat muslim bukan 
hanya berasal dari bangsa Arab tetapi 
juga berasal daring suku dan bangsa 
lain. Keadaan umat yang majemuk ini 
lantas menyebabkan permasalahan 
baru yaitu tata cara membaca (qira’at) 
al-Qur’an yang menjadi berbeda-beda 
di setiap wilayah pemerintahan Islam. 
Kondisi ini disebabkan oleh dua hal 
utama yaitu adanya perbedaan dialek 
dan bahasa di antara suku bangsa non-
Arab serta perbedaan guru yang 
mengajarkan mereka qira’at. Misalnya, 
umat Islam di Syam mengikuti qira’at 



 

639 
 

Ubay bin Ka’ab. Wilayah Kufah 
mengikuti qira’at Abdullah bin Mas’ud 
dan wilayah lain mengikuti qira’at Abu 
Musa al-Asy’ari. Perbedaan tersebut 
menjadi masalah bagi sebagian umat 
Islam apalagi bagi yang tidak tahu 
bahwa al-Qur’anditurunkan dalam 
berbagai versi qira’at (Yunahar Ilyas, 
2017). 
 
Inisiatif Usman bin Affan untuk segera 
membukukan dan menggandakan al-
Qur’an muncul setelah ada usulan dari 
Khuzaifah. Kemudian, Khalifah 
Usman bin Affan yang isinya meminta 
agar Hafshah mengirimkan mushaf 
yang disimpannya untuk disalin 
kembali menjadi beberapa mashaf. 
Setelah itu, Khalifah Usman bin Affan 
memerintahkan Zaid bin Tsabit, 
Abdullah bin Zubair, Sa’id bin ‘Ash, 
dan Abdurrahman bin Harits untuk 
bekerjasama menggandakan al-Qur’an. 
Usman bin Affan berpesan bahwa : 
“Jika terjadi perbedaan di antara kalian 
mengenai al-Qur’an, tulislah menurut 
dialeg Quraisy karena al-Qur’an 
diturunkan dalam bahasa mereka." 
 
Setelah tim tersebut berhasil 
menyelesaikan tugasnya, Khalifah 
Usman bin Affan mengembalikan 
mushaf orisinil (master) kepada 
Hafsah. Kemudian, beberapa mushaf 
hasil kerja tim dikirimkan ke berbagai 
kota, sementara mushaf-mushaf 
lainnya yang masih ada pada waktu itu 
diperintahkan Khalifah Usman bin 
Affan untuk segera dibakar. 
Pembakaran mushaf ini dilakukan 
untuk mencegah terjadinya pertikaian 
dikalangan umat karena setiap mushaf 
yang dibakar mempunyai kekhususan. 
Para sahabat penulis wahyu pada masa 
Nabi saw., tidak diikat oleh ketentuan 
penulisan yang seragam dan baku 

sehingga perbedaan antara koleksi 
seorang sahabat dan sahabat lainnya 
masih mungkin terjadi. Ada yang 
kelihatannya mencampurbaurkan 
antara wahyu dengan penjelasan-
penjelasan Nabi atau sahabat senior, 
walaupun sesungguhnya yang 
bersangkutan dapat mengenali dengan 
pasti mana ayat dan mana penjelasan 
ayat, misalnya dengan membubuhi 
kode-kode tertentu yang mungkin 
hanya diketahui yang bersangkutan. 
 
Persoalan perbedaan qira’at ini lantas 
disadari oleh salah-seorang sahabat 
bernama Huzaifah bin al-Yamam. Al-
Imam al-Bukhori men-tahrij di dalam 
kitab sahih dari hadis Ibnu Syihab al-
Zuhri bahwa Anas bin Malik 
menceritakan kepadanya bahwa 
Huzaifah bin al-Yamam menghadap 
Usman. Huzaifah menceritakan bahwa 
dalam perjalanannya dari Azerbaijan 
menuju Madinah, dia melihat 
pertengkaran antara ahlu Syam dan 
Irak tentang qira’at siapa yang lebih 
baik di antara mereka. Huzaifah ingin 
meminta kepada Usman agar 
mengambil tindakan terhadap 
persoalan tersebut karena menurutnya 
pertengkaran tentang kitab sangat 
berbahaya di kalangan umat seperti 
yang terjadi di kalangan umat Kristiani 
dan Yahudi. 
 
Usman bin Affan lalu mengirim 
Mushaf al-Qur’an ke beberapa 
wilayah  yaitu, Kufah, Basrah dan 
Syam serta ditinggalkan satu di 
Madinah sebagai mushaf Imam. 
Penamaan mushaf Imam ini sesuai 
dengan apa yang terdapat dalam 
riwayat-riwayat terdahuhlu dimana ia 
mengatakan; bersatulah wahai sahabat-
sahabat Muhammad, dan tulislah 
untuk semua orang satu Imam 



 

640 
 

(mushaf al-Qur’an pedoman). 
Kemudian ia memerintahkan 
membakar semua bentuk lembaran 
atau mushaf selain itu. Umat pun 
menerima perintah itu dengan patuh. 
Ibnu Jarir mengatakan berkenaan 
dengan apa yang telah dilakukan 
Usman bin Affan : Ia telah 
menyatukan umat Islam dalam satu 
mushaf, sedang mushaf yang lain 
disobek. Ia memerintahkan dengan 
tegas agar setiap orang yang 
mempunyai mushaf yang berlainan 
dengan mushaf yang disepakati ia 
membakar mushaf tersebut . Umat 
pun mendukungnya dengan taat, dan 
mereka melihat dengan begitu Usman 
telah bertindak sesuai dengan petunjuk 
dan sangat bijaksana (Manna’ Khalil 
Al-qattan, 1973). 
 
Menanggapi masalah tersebut, Usman 
pun mengirim utusan kepada Hafsah 
(untuk meminjam mushaf Abu Bakar) 
dan Hafsah pun mengirimkan 
lembaran-lembaran itu padanya 
(Miftakhul Munir, 2021). Setelah itu, 
Usman bin Affan membentuk panitia 
penyalin al-Qur’an yang diketuai Zaid 
bin Zabit dengan tiga orang 
anggotanya masing-masing Abdullah 
bin az-Zubair, Said bin al-Ash, dan 
Abdurrahman bin al-Harits bin 
Hisyam (Pakhrujain dan Habibah, 
2022). Beliau mengatakan kepada 
mereka bahwa jika ada perbedaan 
pendapat antara Zaid dan ketiga orang 
tersebut, maka salin dan perbanyaklah 
mushaf Abu Bakar tersebut dalam 
bahasa Quraisy karena al-Quran sejak 
awal turun dengan bahasa tersebut. 
 
Setelah Zaid beserta yang lainnya selesai 
menyalin al-Qur’an. Usman segera 
memerintahkan untuk memperbanyak 
mushaf tersebut. Akhirnya, setelah 

diperbanyak maka mushaf tersebut 
diserahkan kepada Usman dengan 
disaksikan oleh sejumlah sahabat. 
Penyerahan ini sangat penting untuk 
menjaga kesahiehan dan kemutawattiran al-
Qur’an. Setelah semua ahli al-Qur’an dari 
kalangan sahabat itu setuju dan sepakat, 
maka ditulislah beberapa naskah acuan 
untuk dikirim ke kota-kota Kufah, Basrah, 
Damaskus, Mekkah, Mesir, Yaman, Bahrain, 
dan al-Jazirah (Syamsuddin Arif, 2016). 
Muhsaf-mushaf tersebut dikirim untuk 
dijadikan rujukan setiap ahli al-Qur’an di 
daerah kekuasaan Islam. Adapun mushaf asli 
yang diserahkan sebelumnya disimpan oleh 
Usman di Madinah. 
 
Mushaf-mushaf al-Qur’an yang telah 
mengakomodasi qira’at yang sahih dan 
mutawattir dari Rassulullah SAW pun 
dikirim ke seluruh penjuru negeri. 
Mushafmushaf dengan qira’at 
mutawattir tersebut memakai 
standarisasi qira’at tujuh. Yaitu qira’at 
yang diajarkan langsung oleh 
Rasulullah SAW kepada Usman Ibn 
Affan, Ali Ibn Abi Thalib, Ubay Ibn 
Ka’ab, Abdullah Ibn Mas’ud, Zaid bin 
Zabit, Abu darda’, dan Abu Musa al-
Asy’ari35. Tujuh sahabat inilah yang 
kemudian mengajarkan qira’at kepada 
umat muslim dan dipercaya sebagai 
qira’at yang sanadnya tersambung 
kepada Rasulullah SAW. 
 
Mushaf dengan standarisasi qira’at 
tersebut akhirnya dikenal dengan nama 
mushaf usmani. Mushaf usmani 
tersebut menjadi rujukan utama para 
ahli al-Qur’an dalam mengajar. 
Adapun mushaf Abu Bakar yang 
disimpan oleh Hafsah bin Umar 
dibakar oleh Marwan bin al-Hakam 
yang memperolehnya setelah Hafsah 
wafat. Alasan melakukan pembakaran 
terhadap mushaf tersebut adalah untuk 



 

641 
 

menghindari ketidakserasian mushaf. 
Selain itu, untuk menghidari 
kesenjangan kerukunan umat Islam 
jika terjadi beberapa mushaf (Zen 
Amrullah, Muhammad Hifdil Islam 
dan Mohammad Idris bin Ishak, 2020). 
 
Keputusan yang sama juga diambil 
oleh khalifah Usman untuk 
menyeragamkan bacaan al-Qur’an. 
Beliau memerintahkan untuk 
membakar semua mushaf-mushaf 
pribadi yang memuat sebagian atau 
keseluruhan ayat al-Qur’an jika 
berbeda dengan mushaf acuan yang 
telah disepakati. Melalui proses ini 
Usman berhasil mencegah bahaya 
laten terjadinya perselisihan di antara 
umat Islam di masa depan dalam 
penulisan dan pembacaan al-Qur'an 
(Cahaya Khaeroni, 2017). 
Perbedaan antara pengumpulan 
mushhaf Abu Bakar dan Usman adalah 
Pada masa Abu Bakar adalah bentuk 
pemindahan dan penulisan al-Qur’an 
kedalam satu mushhaf yang ayat-ayatnya 
sudah tersusun, berasal dari tulisan 
yang terkumpul dari kepingan-
kepingan batu, pelepah-pelepah 
kurma, tulang dan kulit binatang, 
adapun latar belakangnya  karena 
banyaknya huffadz yang gugur. 
Sedangkan pengumpulan al-Qur’an 
pada masa Usman menyalin kembali 
yang telah tersusun pada masa Abu 
Bakar, dengan tujuan untuk 
dikirimkam keseluruh negara Islam. 
Latar belakangnya adalah disebabkan 
karena adanya perbedaan dalam hal 
membaca al-Qur’an (Muhammad Aly 
Ash Shabuny, Moch Chudari Umar 
dan Moh Matsna H.S, 1996). 
 

 
 

Perbedaan Jam’ al-Qur’an masa Abu Bakar 
dan Usman 

 
Setelah membaca ulasan pengumpulan al-Qur’an 
di dua periode khalifah yaitu Abu Bakar dan 
Usman, dapat dipahami bahwa kedua periode 
tersebut memilik aspek-aspek perbedaan dalam 
pengumpulan al-Qur’an. Aspek-aspek yang 
dimaksud yaitu latar belakang, metode yang 
digunakan dan tujuan dilakukannya 
pengumpulan.  

 
Perbedaan-perbedaan tersebut tentu saja 
memperlihatkan pentingnya alQur’an sebagai 
kitab suci umat muslin sehingga mesti dijaga 
dengan baik. Walaupun Allah SWT telah 
menjamin keaslian al-Qur’an, kita sebagai umat 
muslim tetap harus bergerak dalam menjaga kitab 
suci al-Qur’an. Bagaimanapun, al-Qur’an 
diturunkan sebagai petunjuk bagi umat manusia 
sehingga akan sangat tidak elok jika manusia 
sendiri yang tidak ikut berjuang dalam 
menjaganya. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

642 
 

 
 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Al-Ibyari. Ibrahim.( 1993). Pengenalan Sejarah Al-Qur'an. terj. saad Abdul Wahid. Jakarta: 

PT.Raja Grafindo persada.  
Al-Shalih, Membahas Ilmu-Ilmu Al-Qur'an.  
Al-Shalih. Membahas Ilmu-Ilmu Al-Qur'an, t.Kp: t.p. t.th  
Aqsho, M. (2016). Pembukuan Alquran, Mushaf Usmani, dan Rasm Alquran. Jurnal Agama 

Islam Undhar, 1(1), 85-109  
Chollisni, A., Syahrani, S., Dewi, S., Utama, A. S., & Anas, M. (2022). The concept of 

creative economy development-strengthening post covid-19 pandemic in 
Indonesia: Strategy and public policy management study. Linguistics and Culture 
Review, 6, 413-426.  

Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam. (1993). Ensiklopedi Islam, jil-4 NAH-SYA, (Jakarta: 
Ichtiar Baru Van Hoeve).  

Dimyathi,. (2020). Jam’ul Abiir: Usaha Menghimpun Kitab Tafsir Sepanjang Sejarah. The 
International Journal of Pegon: Islam Nusantara Civilization, 4(02), 53-78  

Farid Esack.( 2007). The Quran; a Short Introduction/ Samudera Al-Quran, Penerjemah: 
Nuril Hidayah, (Jogjakarta: DIVA Press).  

Ismail, I. (2018). Sistematika Mushaf Al-Quran. Ta'dibia: Jurnal Ilmiah Pendidikan Agama 
Islam.  

Kamal. Ahmad' Adil. Ulum Al-Qur'an. t.Kp: t.p. t.th  
Manna’ al-Qaththan.( 1973). Mabahits fi Ulum al-Qur’an (Surabaya : Alhidayah ). 
Marzuki, M. M. A. A. (2020). Analisis sejarah jam'ul al-qur'an. Jurnal institut agama islam 

muhammadiyah sinjai, 5(1), 1-12  
Marzuki. Kamaluddin. (1992). Ulumul Qur'an. Rosda Karya: Bandung.  
Munir, M. (2021). Metode Pengumpulan al-Qur'an. Jurnal Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah 

PGRI Pasuruan, 9(1), 143-160  
Rahmatullah, A. S., Mulyasa, E., Syahrani, S., Pongpalilu, F., & Putri, R. E. (2022). Digital 

era 4.0: The contribution to education and student psychology. Linguistics and 
Culture Review, 6, 89- 107.  

Rahmatullah, A. S., Mulyasa, E., Syahrani, S., Pongpalilu, F., & Putri, R. E. (2022). Digital 
era 4.0: The contribution to education and student psychology. Linguistics and 
Culture Review, 6, 89- 107.  

Syahrani, S. (2018). Manajemen.,Kelas yang.,Humanis. Al-risalah, .,14(1), 57-74. 
Syahrani, S. (2019). Manajemen.Pendidikan dengan.Literatur Qur’an. Darul.Ulum: Jurnal., 

Ilmiah Keagamaan, Pendidikan dan Kemasyarakatan, 191-203.  
Syahrani, S. (2021). Anwaha's Education Digitalization Mission. Indonesian Journal of 

Education (Injoe), 1(1), 26-35.  
Syahrani, S. (2022). Kesiapan Santri Dalam Mengikuti Analisis Nasional PKPPS Anwarul 

Hasaniyyah (Anwaha) Kabupaten Tabalong. Adiba: Journal of Education, 2(1), 23-
31.  

Syahrani, S. (2022). Peran.,Wali .,Kelas .,Dalam Pembinaan Disiplin Belajar di Pondok 
Pesantren Anwarul.,Hasaniyyah (Anwaha) Kabupaten Tabalong. AlQalam: Jurnal 
Ilmiah Keagamaan dan Kemasyarakatan, 16(1), 50-59.  

Zaini. Muhammad.(2005). Ulumul Qur'an Suatu Pengantar. Yayasan Pena: Banda Aceh. 



 

643 
 

Aliyah, S. (2015). Bukti Kebenaran al-Qur'an. Ilmu Agama, 1-19. 
Amrullah, Z. D. (2020). Kodifikasi Wahyu (Menyoal Kesejarahan Pembukuan Naskah al-

Qur’an). Humanistika, 210-230. 
Arif, S. (2016). Tekstualisasi al-Qur’an: Antara Kenyataan dan Kesalahpahaman. Tsaqafah, 

325-352. 
Dasmun. (2015). Studi al-Qur’an dan al-Hadits: Pendekatan Historis dan Filologi. Risalah, 

85-94. 
Harahap, N. (2014). Penelitian Kepustakaan. Iqra, 68-73. 
Ilyas, Y. (2017). Kuliah Ulumul Qur’an (Yogjakarta: Itqan Publishing, 2013); dikutip dalam 

Ilhamni, “Pembukuan al-Qur’an pada Masa Usman Bin Affan (644- 656). 
Ulumunna, 130-142. 

Kazwaini. (2017). Epistemologi Perpajakan dalam Pemikiran Al-Mawardi. An-nida, 83-100. 
Kementerian Agama RI. (2021). Al-Qur'an Hafalan. Bandung: Cordoba. 
Khaeroni, C. (2017). Sejarah al-Qur’an: Uraian Analitis, Kronologis, dan Naratif tentang 

Sejarah Kodifikasi al-Qur’an. Historia, 193-206. 
Mardan. (2014). Al-Qur'an Sebuah Pengantar. Jakarta: Madzab Ciputat. 
Marzuki, M. M. (2020). Analisis Sejarah Jam'u al-Qur'an. Al-Mubarak, 1-12. 
Munir, M. (2021). Metode Pengumpulan al-Qur'an. Kariman, 143-160. 
Pakhrujain, d. H. (2022). Jejak Sejarah Penulisan al-Qur’an. Mushaf Journal, 224-231. 
Rokhzi, M. F. (2015). Pendekatan Sejarah dalam Sudi Islam. Modelling, 85-94. 
Tafsirweb. (2022, September 20). Tafsir al-Hijr ayat 9. Dipetik Oktober 6, 2022, dari 

Tafsirweb. 
Wardani, A. (2019). Analisis Komparasi Pemikiran Abu Ubaid dengan Adam Smith tentang 

Pajak Tanah dan Relevansinya terhadap UU No. 12 Tahun 1985. Makassar: Fak. 
Ekonomi dan Bisnis Islam UIN Alauddin Makassar. 

Winarso, W. (2014). Membangun Kemampuan Berfikir Matematika Tingkat Tinggi Melalui 
Pendekatan Induktif, Deduktif dan Induktif-Deduktif dalam Pembelajaran 
Matematika. EduMa, 95-118. 

Zubairin, A. (2016). Qira`at Sab’ah dalam Membaca al-Qur`an (Tinjauan Sejarah 
Diturunkannya al-Qur`an). Asy-Syukriyyah, 88-107. 

Zubidi, A. (2017). Telaah terhadap Wawasan al-Quran tentang al-Bala Karya Mardan . 
Falsafah, 1-10. 

Al-Abyari, Ibrahim. (1993). Kitab Tarikh al-Qur'an ( Sejarah al-Qur'an ) terjemahan St 
Amanah. Semarang. Toha Putra Grup. 

AF,Hasanuddin.(1995).Perbedaan Qiraat dan Pengaruhnya Terhadap Istinbath Hukum dalam al-
Qur'an, Cet. I, Jakarta: Raja Grafindo Persada. 

Al-A’zami. (2005). M.M. The history of the quranic Texs, (Sejarah Teks al-Qur'an), terjemahan 
Shohirin solihin. Jakarta. Gema Insani Press. Cet I. 

Al-Qattan, Manna’ Khalil. (2007). Mabahis fi ulumi al-Qur'an, (Studi Ilmu – Ilmu al-Qur'an). 
Terjemahan Muzakir As. Bogor. Pustaka Litera Antar Nusa. 

Amal,Taufik Adnan.( 2001).Rekonstrusi Sejarah al-Qur'an, Cet. I, Yogyakarta: Forum Kajian 
Budaya dan Agama. 

Ash Shabuny,Muhammad Aly, Al-Thibyan Fi ‘Ulumi al-Qur'an, (Bairut: Daru al-Irsyad), 
Diterjemahkan oleh, Moch Chudari Umar dan Moh Matsna H.S(1996).  Pengantar 
Studi al-Qur'an, Cet. IV, Bandung: Al ma’arif. 



 

644 
 

Ashshiddieqy. M. Hasbi. (1994).  Sejarah Pengantar Ilmu al-Qur'an / Tafsir. Jakarta . Bulan 
Bintang. 

Az-zanjani,Abu Abdullah.(1991).Tarikh al-Qur'an, (Iran: Islamic Propagation Organitation, 
1984), diterjemahkan oleh Kamaluddin Marzuki Anwar dan A. Qurtubi Hasan, 
Wawasan Baru Tarikh al-Qur'an, Cet. II, Bandung: Mizan. 

Depag RI,al-Jumanatul Ali;al Quran dan terjemahnya. 
Izzan, Muhammad.( 2009). Ulūmul Qur'an,Telaah Tekstualitas dan Kontestualitas al-Qur'an, Cet. 

III, Bandung; Tafakur. 
Mahmud, Adnan , Hamid Loanso.( 2005). Ulumul Qur'an, Cet. I, Jakarta: Tim Restu Ilahi. 
Shalih, Subhi.  Mabahis fi ulumi al-Qur'an. Bairut. Darul ‘Ilmi 
Zarqani, Muhammad Abdul ‘Azim. (2001). Manahilul ‘Irfan fi Ulumi al-Qur'an. Juz I, Kairo 

Darul Hadis. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 


