
 
   

e-ISSN: 2809-3712  
 

 

45 

KEAJAIBAN ILMIAH AL-QUR’AN: I’JAZ DAN MUKJIZATNYA DALAM KAJIAN 
SAINS MODERN 

 

Anisa Utami Novianty, Nasrullah Bin Sapa, Halimah Basri 
Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 

anisautami71@gmail.com, nasrullah.sapa@uin-alauddin.ac.id, 
halimah.basri@uin-alauddin.ac.id 

 
Abstrak 

Artikel ini membahas tentang Al-Qur’an, sebagai kitab suci umat Islam, tidak hanya memiliki 
keajaiban linguistik dan spritual, tetapi juga mengandung keajaiban ilmiah yang relevan dengan 
perkembangan ilmu pengetahuan modern. I’jaz Al-Qur’an merujuk pada keajaiban bahsa dan 
struktur teks Al-Qur’an yang tidak dapat ditiru oleh siapapun, sementara mukjizat Al-Qur’an 
mencakup aspek luar biasa yang membuktikan kebenaran wahyu ilahi. Artikel ini bertujuan untuk 
mengkaji hubungan antara I’jaz dan mukjizat Al-Qur’an, terutama dalam konteks sains modern. 
Kajian ini mencakup penelaahan terhadap berbagai ayat Al-Qur’an yang berhubungan dengan 
fenomena alam, biologi, astronomi, dan fisika. Artikel ini menunjukkan bahwa mukjizat Al-Qur’an 
tidak hanya berada pada dimensi spritual dan linguistik, tetapi juga terbukti secara ilmiah dalam 
konteks zaman modern. Penelitian ini mengungkapkan bahwa kemukjizatan Al-Qur’an memiliki 
dimensi yang tak terbatas, yang terus menerus menantang pemahaman manusia tentang alam 
semesta dan memberikan bukti yang lebih kuat mengenai kebenaran wahyu ilahi.  
Kata kunci: I’jaz Al-Qur’an, Mukjizat, Keajaiban Ilmiah, Sains Modern, Unsur-Unsur Mukjizat, 

Aspek-Aspek Mukjizat. 

 
Abstrack 

The article discusses the Qur’an, as the holy book of Muslims, not only has linguistic an spritual miracles, but also 
contains scientific miracles that are relevant to the development of modern science. I’jaz Al-Qur’an refers to the miracle 
of the language and structure of the Qur’anic text that cannot be imitated by anyone, while the miracles of the Qur’an 
include extraordinary aspects that prove the truth of divine revelation. This article aims to examine the relationship 
between I’jaz and the miracles of the Qur’an, especially in the context of modern science. This study includes a review 
of various verses of the Qur’an related to natural phenomena, biology, astronomy, and physics. This article shows that 
the miracles of the Qur’an are not only in the spritual and linguistic dimensions, but are also scientifically proven in 
the context of modern times. This study reveals that the miracles of the Qur’an have infinite dimensions, which 
continuously challenge human understanding of the universe and provide stronger evidence of the truth of divine 
revelation. 
Keywords: I’jaz Al-Qur’an, Miracles, Scientific Miracles, Modern Science, Elements of Miracles, Aspects of 
Miracles. 
 

PENDAHULUAN 

I’jāz Alqurān sebagai mukjizat yang diturunkan kepada Nabi Muhammad saw, menjadi 

populer untuk digunakan dalam menggungulkan Alqurān dari teks-teks lain pada budaya Arab 

bahkan mukjizat-mukjizat Nabi lain sebelum Nabi Muhammad.1 Menurut Quraish Shihab, 

pembicaraan mengenai mukjizat Alqurān adalah tentang bagaimana mukjizat (bukti kebenaran) itu 

datang dari dalam Alqurān itu sendiri, bukan kebenaran yang datang dari luar atau faktor luar. Para 

 
1 Rosihon Anwar. ‘Ulūm Alqurān, (Bandung: Cv Pustaka Setia, 2013), hal. 183. 

mailto:anisautami71@gmail.com
mailto:nasrullah.sapa@uin-alauddin.ac.id
mailto:halimah.basri@uin-alauddin.ac.id


 

46 
 

ulama berpendapat bahwa Alqurān dapat difahami sebagaimana keseluruhan dari firman Allah 

tersebut, tetapi juga dapat bermakna dari sepenggal ayat-ayat dalam Alqurān itu sediri. 

Namun pada kenyataannya ada ulama lain yang berpendapat bahwa i’jāz Alqurān juga datang 

dari luar Alqurān itu sendiri seperti yang dikemukakan oleh Ibn Sayyār an-Nazzām yang berteolog 

Mu’tazilāh mengemukakan adanya ṣarfah (pemalingan) dalam kemampuan manusia untuk tidak 

dapat menandingi bahasa yang digunakan oleh Alqurān.2 Atau dalam redaksi lain adanya campur 

tangan Allah (sebagai faktor luar dari teks Alqurān) untuk memalingkan kemampuan bangsa Arab 

saat itu untuk membuat semisal Alqurān. 

Sejak abad ke 3 H, pemikiran tentang i’jāz Alqurān masih terus berkembang dengan gagasan 

dasar bahwa ia adalah salah satu bentuk mukjizat yang menjadi bukti kenabian Muhammad saw. 

Akan tetapi segi-segi mukjizat ini masih terus menjadi bahan perbincangan di antara pemikir Islam. 

Mukjizat yang diturunkan kepada para rasul harus dapat difahami secara umum oleh para umatnya 

namun tidak dapat mereka lakukan atau peroleh. Maka mukjizat bukanlah sesuatu yang baru dan 

berada di luar jangkauan pemahaman dari umatnya. 

Mukjizat merupakan hal yang menyalahi sesuatu yang biasanya terjadi akan tetapi masih 

dalam batas pengetahuan yang dapat difahami umat, sehingga dapat disaksikan dan dibuktikan 

sendiri oleh umat pada umumnya. Karena apabila mukjizat adalah sesuatu yang dengan mudah dapat 

dilakukan oleh umat, tidak akan menunjukan kekerdilan dirinya di hadapan mukjizat tersebut. Akan 

tetapi jika menyadari dan memahami kekerdilan dirinya di hadapan mukjizat akan berimplikasi pada 

tergerak hatinya untuk mengimani mukjizat secara objektif.3 

 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif yang bertujuan untuk 

menganalisis secara mendalam mengenai konsep-konsep terkait I’jaz Al-Qur’an, Mukjizat, serta 

unsur-unsur dan aspek-aspek yang menunjukkan keajaiban dan keindahan Al-Qur’an. Penelitian ini 

menggunakan kajian literatur yang bersumber dari berbagai buku, artikel ilmiah, tafsir, dan beberapa 

penelitian terdahulu yang berkaitan dengan topik yang dibahas. Pendekatan yang digunakan 

memastikan penelitian ini dapat memberikan wawasan yang komprehensif mengenai topik tersebut 

dari berbagai perspektif ilmu.  

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Pengertian I’jaz 

Dari segi bahasa kata I’jaz berasal dari kata a’jaz, yajizu I’jaz yang berarti melemahkan atau 

memperlemah, juga dapat berarti menetapkan kelemahan atau memperlemah. Secara normativ I’jaz 

adalah ketidakmampuan seseorang melakukan sesuatu yang merupakan lawan dari 

ketidakberdayaan.4 Oleh karena itu apabila kemukjizatan itu telah terbukti maka nampaklah 

 
2 Sholahuddin Ashani. “Kontruksi Pemahaman Terhadap I’jaz Alqurān”.  Analytica Islamica. Vol. 4, No. 2, 

2015, h. 217-230. 
3 Muhammad ‘Abd al-‘Adzim Az-Zarqani. Manāhil al-Irfān Fī ‘Ulūmul Alqurān, Jilid. 1, tahqiq: Fawwad 

Ahmad Zamarli, (Beirūt: Dār al-Kūtūb al-‘Arabi, 1415H/1995M), hal. 63. 
4 Usman. Ulumul Qur’an, (Yogyakarta: Teras, 2009), hal. 285 



 

47 
 

kemampuan mukjizat. Sedangkan I’jaz secara teminologi adalah sebagaimana yang dikemukakan oleh 

beberapa ahli sebagai berikut. 

a. Manna Khalil Al-Qaththan 

Ijaz adalah memperlihatkan kebenaran Nabi didalam menyampaikan dakwah risalahnya 

dengan memperlihatkan ketikmampuan orang Arab dalam menentang mukjizat Rasulullah 

yang abadi dan melemahkan generasi sesudahnya.5 

b. Az-Zarqani 

I’jaz adalah sesuatu yang melemahkan atau menundukkan manusia yang beragam untuk 

menghasilkan sesuatu yang semisal dengannya, atau disebut juga sesuatu yang berada diluar 

kebiasaan, diluar dari sebab-sebab yang dapat diketahui secara detail, dimana Allah 

menciptakannya ketika seseorang menentang bukti kenabian ketika dakwah disampaikan 

kepadanya.6 

B. Pengertian Mukjizat 

Mukjizat merupakan peristiwa luar biasa yang terjadi melalui seorang Nabi, sebagai bukti 

kenabiannya. Dengan redaksi yang berbeda, Mukjizat didefinisikan pula sebagai suatu yang luar bisaa 

yang diperlihatkan Allah SWT melalui para Nabi dan Rasul-Nya, sebagai bukti atas kebenaran 

pengakuan kenabian dan kerasulannya. Fungsi dari mukjizat adalah untuk membuktikan dan 

membenarkan kerasulan rasul terhadap kaumnya sehingga memudahkan dalam memberikan hidayah 

bagi yang sadar serta memecahkan sikap keras kepala orang yang menolaknya dan mengingkarinya.7 

Maksud dari kemukjizatan Al-Qur’an ini bukanlah untuk melemahkan lawan, namun dengan tujuan 

sebenarnya yaitu untuk menjelaskan kebenaran dan keotentikan Al-Qur’an, serta Rasul yang 

membawanya sekaligus menandakan kalau yang disampaikan oleh mereka untuk menyampaikan 

risalah dari Allah SWT. 

Al-Qur’an merupakan mukjizat yang nyata bagi seluruh manusia yang menjadi bukti 

bahwasannya Al-Qur’an benar adanya semata-mata hanya datang dari Allah SWT. Dan selanjutnya 

akan terbukti bahwasannya semua yang terkandung di dalam Al-Qur’an adalah sebuah kebenaran, 

dan juga Al-Qur’an adalah sirath al-mustaqiim yaitu jalan yang benar/lurus. Kemukjizatan Al-Qur’an 

ini sangat diperkuat dengan seiring kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi yang pesat. Ia 

diturunkan oleh Allah kepada Rasulullah SAW untuk mengeluarkan manusia dari suasana yang gelap 

menuju yang terang, serta membimbing mereka ke jalan yang lurus. 

Mukjizat berfungsi sebagai bukti kebenaran para nabi. Keluarbiasaan yang tampak atau 

terjadi melalui mereka itu diibaratkan sebagai ucapan Tuhan : “Apa yang dinyatakan sang nabi adalah 

benar. Dia adalah utusan-Ku, dan buktinya adalah Aku melakukan mukjizat itu”.8 Mukjizat terbesar 

yang Allah berikan kepada Nabi Muhammad SAW, yakni Al-Qur’an dimana akan masih tetap eksis 

hingga hari akhir kelak. Berbeda dengan mukjizat para Nabi terdahulu yang hanya sebatas mukjizat 

indrawi saja, seperti halnya mukjizat nabi Nuh a.s berupa perahu yang dibuat atas petunjuk Allah 

 
5 Manna’ al-Qattan, Mabahis fi. Ulum al-Alquran. (Kairo: Maktabah Wahbah, t.t.), hal. 250. 
6 Az-Zarqani, Manahil al-„Irfan ..., hlm. 63. 

7 Idham Khalid. “Alquran Kalamullah Mukjizat Terbesar Rasulullah SAW”. Diya AlAfkar: Jurnal Studi al-
Quran dan al-Hadis. Vol. 5, No. 1, 2017, h. 39–74. 

8 M.Quraish Shihab. Mukjizat Al-Quran (Ditinjau dari Aspek Kebahasaan, Syarat Ilmiah, dan Pemberitaan 
Gaib. (Bandung: Mizan, 2007), hal. 35. 



 

48 
 

sehingga mampu bertahan dalam situasi ombak dan gelombang yang demikian dahsyat; tidak 

terbakarnya Nabi Ibrahim a.s dalam kobaran api yang sangat besar; tongkat Nabi Musa a.s yang 

beralih wujud menjadi ular; penyembuhan yang dilakukan oleh Nabi Isa a.s atas izin Allah. 

Kesemuanya bersifat material indriawi, sekaligus terbatas pada lokasi tempat nabi tersebut berada, 

dan berakhir dengan wafatnya masing-masing nabi. Ini berbeda dengan mukjizat Nabi Muhammad 

Saw, yang sifatnya bukan indrawi atau material, namun dapat dipahami oleh akal. Karena sifatnya 

yang demikian, ia tidak dibatasi oleh suatu tempat atau masa tertentu.9 

Dengan demikian, dapat diambil kesimpulan bahwa mukjizat sebagai suatu kejadian atau 

peristiwa luar biasa yang terjadi melalui seorang nabi, sebagai bukti akan kenabiannya dan sebagai 

tantangan kepada orang-orang yang tidak beriman untuk membuat mereka menjadi lemah. 

C. Unsur-Unsur Mukjizat dan Contohnya 

1. Keajaiban Ilahi 

Mukjizat merupakan peristiwa yang tidak bisa dijelaskan dengan hukum alam atau ilmu 

pengetahuan yang ada, sehingga hanya dapat dipahami sebagai kekuasaan tuhan. Mukjizat ini 

melampaui batas-batas hukum fisika, kimia, atau biologi yang dipahami manusia. Misalnya Nabi 

Musa membelah laut merah atau Nabi Muhammad melakukan Isra’ Mi’raj. 

2. Tidak bisa ditiru 

Mukjizat merupakan suatu hal yang tidak dapat ditiru karena mukjizat ini hanya diberikan 

Allah SWT kepada nabi dan rasul yang merupakan peristiwa yang sangat luar biasa dan tidak bisa 

diulang maupun ditiru oleh manusia biasa, baik dengan kemampuan ilmiah, teknologi, maupun 

kekuatan lain yang dimiliki oleh manusia. Misalnya Nabi Isa yang bisa menyembuhkan orang sakit 

dan menghidupkan orang mati dengan izin Allah SWT, atau Nabi Muhammad SAW yang mampu 

memberikan Al-Qur’an sebagai wahyu. Al-Qur’an merupakan salah satu mukjizt yang tidak dapat 

dituru oleh siapapun, hal ini dijelaskan dalam Q.S. Al-Baqarah: 23 

ٖۖ وَادْعوُْا شهَُدَاۤءَكُمْ  ثلِْه  نْ م ِ لْناَ عَلٰى عَبْدِناَ فأَتْوُْا بِسوُْرَةٍ م ِ ا نَزَّ مَّ ِ اِنْ كنُْتمُْ صٰدِقيِْنَ  وَاِنْ كنُْتمُْ فِيْ رَيْبٍ م ِ نْ دُوْنِ اللّٰه ۝٢٣ م ِ  

Artinya: “Jika kamu meragukan (Al-Quran) yang kami turunkan kepada hamba kami (Muhammad) 

maka buatlah satu surah semisal dengannya dan ajaklah penolong-penolongmu selain Allah jika 

kamu orang-orang yang benar.”  

Ayat tersebut merupakan tantangan bagi orang-orang yang meragukan kebenaran Al-Qur’an.. 

Namun, tidak ada yang bisa menirunya, meskipun mengerahkan semua ahli sastra dan bahasa. Hal 

ini karena Al-Qur’an merupakan mukjizat Nabi Muhammad Saw. 

3. Tujuan spiritual 

Mukjizat tidak hanya berfungsi sebagai peristiwa luar biasa yang mengagumkan, tetapi juga 

memiliki tujuan yang lebih dalam dan spiritual bagi umat manusia. Mukjizat yang diberikan oleh 

Allah kepada Nabi dan Rasul mengandung hikmah dan pelajaran yang mengarahkan umat kepada 

pemahaman yang lebih dalam tentang kekuasaan Allah dan tujuan hidup yang lebih luhur. Misalnya 

Mukjizat Nabi Ibrahim yang selamat dari api dimana Nabi Ibrahim dilemparkan kedalam api yang 

sangat besar oleh Raja Namrud sebagai bentuk cobaan dan untuk menguji keteguhan imannya. 

Namun, dengan izin Allah, api itu tidak membakar Nabi Ibrahim dia tetap selamat.  

 
9 M.Quraish Shihab. Mukjizat Al-Quran (Ditinjau dari Aspek Kebahasaan, Syarat Ilmiah, dan Pemberitaan Gaib 

(Bandung: Mizan, 2007), hal. 39. 



 

49 
 

4. Dilakukan oleh tokoh spiritual atau Nabi 

Mukjizat menjadi bukti yang menguatkan kenabian seseorang, menunjukkan bahwa dia 

adalah utusan Allah yang diutus untuk memberikan wahyu. Karenanya, suatu perbuatan luar biasa 

adalah mukjizat menurut ilmu kalam, jika ditampakkan sebagai dalil atas kenabian seorang nabi, di 

smping kaitan perbuatan itu kepada izin khusus Allah swt. Apabila arti perbuatan tersebut diperluas 

lagi, maka akan mencakup seluruh perbuatan luar biasa yang merupakan bukti atas kebenaran klaim 

imamah. Maka itu, istilah karamah khusus untuk seluruh perbuatan luar biasa yang keluar dari para 

wali. Lawannya adalah perbuatan luar biasa yang berasal dari kekuatan ruh dan setan seperti sihir, 

perdukunan dan perbuatan para pertapa, selain dapat dipelajari, perbuatan selain ini pun dapat 

digugurkan oleh kekuatan yang lebih hebat. Pembuktian bahwa hal itu tidak bersumber dari Allah 

biasanya dengan melihat kerusakan akhlak dan akidah pelakunya. Misalnya AL-Quran adalah 

mukjizat terbesar Nabi Muhammad SAW. 

 

D. Pembagian Mukjizat dan Contohnya 

1. Mukjizat Hissiyah (material dan indrawi) 

Mukjizat Hissiyah adalah yang dapat dilihat oleh mata, didengar oleh telinga, dicium oleh 

hidung, diraba oleh tangan, dirasa oleh lidah, tegasnya dapat dicapai oleh panca indera. 

Mukjizat ini sengaja ditunjukan atau diperlihatkan kepada manusia biasa, yakni mereka yang tidak bisa 

menggunakan kecerdasan pikirannya, yang tidak cakap pandangan mata hatinya dan rendah budi dan perasaannya. 

Mukjizat nabi-nabi terdahulu semuanya tergolong dalam jenis mukjizat ini. Mukjizat mereka bersifat material dan 

inderawi, dalam arti mukjizat tersebut dapat disaksikan atau dijangkau langsung oleh inderawi masyarakat ditempat 

seorang nabi menyampaikan risalahnya. Contoh dari mukjizat ini yaitu perahu Nabi Nuh yang dibuat atas petunjuk 

Allah sehingga mampu bertahan dalam situasi ombak dan gelombang yang demikian dahsyat; tidak terbakarnya Nabi 

Ibrahim dalam kobaran api; tongkat Nabi Musa yang berubah menjadi ular; penyembuhan yang dilakukan Nabi Isa 

atas izin Allah dan lain-lain. Semuanya bersifat material inderawi, terbatas pada lokasi tempat nabi tersebut berada dan 

berakhir dengan wafarnya masing-masing Nabi. 

2. Mukjizat Ma’nawi (rasional) 

Mukjizat Ma’nawi adalah mukjizat yang tidak mungkin dapat dicapai dengan kekuatan panca 

indra, tetapi harus dicapai dengan kekuatan “aqli” atau dengan kecerdasan fikiran. Karena orang 

tidak akan mungkin mengenal mukjizat ini, melainkan orang yang berfikir sehat, bermata hati, 

berbudi luhur dan yang suka mempergunakan kecerdasan fikirannya dengan jernih serta jujur. 

Adapun contoh dari mukjizat ini yaitu mukjizat Nabi Muhammad SAW, sifatnya bukan material 

indrawi, tetapi ‘aqliyah (dapat dipahami oleh akal. karena sifatnya yang demikian, maka ia tidak 

terbatas pada suatu tempat atau masa tertentu. Mukjizat Al-qur’an dapat dijangkau oleh setiap orang 

yang menggunakan akalnya, kapan dan dimanapun berada.10 

E. Aspek-Aspek Kemukjizatan Al-qur’an 

Ada banyak ulama yang mengungkapkan I’jazul qur’an (kemukjizatan Al-qur’an) sejak dulu 

hingga kini. Bahkan, sebagian diantara mereka ada yang membuat kajian khusus tentang hal ini, 

sehingga menghasilkan buku atau kitab tersendiri. Salah satunya adalah kitab I’jazul Qur’an yang 

 
10 M. Quraish Shihab. Mukjizat Al-Qur’an. (Bandung: Mizan, 1997), hal. 35. 



 

50 
 

ditulis oleh Syeikh Al-Biqallani atau kitab At-Tashwirul Fanni fi Al-Qur’an karya Sayyid Quthub. 

Kemukjizatan Al-Qur’an dapat dilihat dati tiga aspek yaitu: 

 

1. Aspek Keindahan dan Ketelitian Redaksinya 

Keindahan gaya bahasa Al-Qur’an mencapai puncak tertinggi kesastraan bangsa Arab. Ketika 

Al-Qur’an turun, sastra Arab berada dipuncak kejayaannya. Nah, ditengah kondisi seperti itu, Al-

Qur’an hadir dengan cita rasa sastra yang luar biasa dan mampu mengalahkan pencapaian karya 

sastra terbaik. Syeikh Muhammad Abduh mengatakan, “Al-Qur’an diturunkan pada suatu masa itu 

adalah masa kegemilangan ditinjau dari segi kemajuan bahasa Arab. Pada masa itu pula banyak sekali 

terdapat ahli-ahli sastra dan para orator. 

Waktu itu semua penyiar kenamaan Arab mengakui keindahan gaya bahasa Al-Qur’an. Ada 

satu kisah menarik terkait hal ini, dikisahkan beberapa pemimpin Quraisy berkumpul untuk 

merundingkan cara-cara untuk menghentikan dakwah Rasulullah SAW. Akhirnya, mereka sepakat 

untuk mengutus Abdul Walid, seorang sastrawan Arab kenamaan yang sulit mencari bandingannya 

waktu itu, agar dia membujuk Nabi untuk  meninggalkan dakwahnya dengan janji bahwa Nabi akan 

diberi harta, jabatan, dan segala kenikmatan diniawi. Setelah Rasulullah mendengarkan ucapan Abdul 

Walid, beliau membawakan kepadanya surah Al-Fussilat (41) dari awal sampai akhir. Abdul Walid 

sangat tertarik dan terpesona dengan keindahan rangkaian ayat dalam surah tersebut. Ia pun 

termenung memikirkan keindahan gaya bahasanya kemudian, iapun kembali ke kaumnya tanpa 

mengatakan sepatah dua patah apapun kepada Rasulullah SAW.11 

Hal yang sama juga terjadi pada Walid bin Mughirah Al-Makhzumi, seorang tokoh kafir 

quraisy yang kaya raya dan pandai bersyair. Suatu ketika ia dating kepada Rasulullah SAW. 

Kesempatan ini tidak beliau sia-siakan untuk membacakan ayat Al-qur’an kepada Walid. Ketika Ayat 

Al-Qur’an diperdengarkan, hati Walid bin Mughirah pun tersentuh. Ia terpanah dan tidak bisa 

berkata apa-apa mendengar pesona yang ditimbulkan Al-Qur’an. 

Kemudian ia pun menyebutkan sifat-sifat mulia yang terdapat dalam Al-Qur’an yang 

diketahuinya, hingga akhirnya Abu Jahal berkata “Demi Allah, kaummu tidak akan menerimamu 

sebelum engkau mencelah perkataan Muhammad”. Mughirah pun meminta waktu untuk berfikir 

guna mencari kata-kata yang pas untuk mencela wahyu yang Allah SWT turunkan kepada Rasul itu, 

karena memang kalamullah itu tidak ada celanya. Setelah lama berpikir, ia berkata “Ya, perkataan itu 

hanyalah sihir yang diwariskan turun temurun”. 

Demikianlah adanya, keindahan Al-Qur’an tidak ada duanya. Lawan maupun kawan 

mengakui hal itu. Kalimat dan susunan kata-katanya yang luar biasa dan isinya tidak terbantahkan 

membuat Al-Qur’an berdiri kokoh laksana batu karang yang tidak tergoyahkan. Al-Qur’an 

melukiskan kehidupan duniawi, menggambarkan dasar-dasar kehidupan yang suci beserta aturannya, 

mengubah uraian kehidupannya yang tidak terbandingkan, sebagai balasan kehidupan di dunia yang 

lebih baik. Ketika menggambarkan kebesaran Tuhan, Al-Qur’an mengungkapkannya demikian 

hormat dan indah, sehingga setiap jiwa yang insaf dan bersih merasakan kecil dan tunduk kepada 

Allah SWT. 

 
11 Emsoe Abdurrahman Apriyanto Ranoedarsono. The Amazing Stories of Al-Qur’an. (Bandung: Salamadani, 

2009), hal. 69. 



 

51 
 

Selain keindahan gaya bahasanya, ketelitian redaksi Al-Qur’an pun sungguh luar biasa dan 

tiada taranya. Tidak mungkin ada manusia yang bisa membuat susunan ayat sebagaimana terdapat 

dalam Al-Qur’an. Kita tahu bahwa Al-Qur’an diturunkan secara bertahap dalam waktu hampir 23 

tahun lamanya. Dalam jangka waktu itu, ayat-ayat Al-Qur’an sering sekali turun secara spontan guna 

menjawab pertanyaan atau mengomentari suatu peristiwa. Misalnya pertanyaan orang Yahudi 

tentang hakikat ruh yang sangat pelik. Pertanyaan ini dijawab secara langsung, sehingga tidak 

memberikan ruang untuk berpikir dan memberi jawaban dengan redaksi yang indah dan tepat, apalgi 

dengan ketelitian yang luar biasa. 

2. Aspek Berita Ghaib 

a. Berita ghaib masa lampau 

Salah satu kekuatan al-Qur’an yang sekaligus menjadi mukjizatnya adalah pemaparan kisah-

kisah lama yang sudah tidak hidup lagi dalam cerita-cerita Arab saat itu, dan tidak mungkin akan 

ditemukan secara keseluruhan dalam kajian-kajian kesejarahan.12 Informasi al-Qur’an tentang 

kejadian masa lampau cukup banyak, yang semuanya akan menunjukkan betapa mustahilnya ilmu 

tersebut berasal dari diri Muhammad sendiri. Dan berikut ini beberapa contoh dari kisah-kisah 

tersebut: 

1) Kisah Nabi Nuh as. 

Sebagaimana ditegaskan dalam QS. Hud: 49. 

باَۤءِ الْغيَْبِ نوُْحِيْهَآ الِيَْكََۚ مَا كنُْتَ تعَْلَمُهَآ انَْتَ وَلََ قوَْمُكَ مِنْ قبَْلِ هٰذاََۚ فاَ  تلِْكَ مِنْ انَْْۢ
ࣖ
۝٤٩صْبِرَْۚ اِنَّ الْعاَقبَِةَ لِلْمُتَّقِيْنَ  

Artinya: “Itu adalah sebagian dari berita-berita gaib yang kami wahyukan kepadamu (Nabi Muhammad). Tidak 

pernah engkau mengetahuinya dan tidak (pula) kaummu sebelum ini. Maka, bersabarlah. Sesungguhnya kesudahan 

(yang baik) adalah bagi orang-orang yang bertakwa”.13 

Ayat ini diturunkan dalam konteks pemberitaan kisah Nabi Nuh dan para pengikutnya yang 

menyelamatkan diri dari musibah banjir besar sebagai cobaan bagi para penantang dakwahnya. Al-

Qur’an juga mengisahkan nabi-nabi lain, seperti Nabi Ibrahim, Ismail, Luth, Ya‘qub, Musa, Harun, 

dan nabi lainnya, yang semuanya sulit diketahui umat manusia tanpa wahyu. 

Rangkaian-rangkaian kisah dalam al-Qur’an diungkapkan untuk menguraikan ajaran-ajaran 

keagamaan, sekaligus menjadi pelajaran-pelajaran bagi umat dalam banyak hal. Penelitian antropologi 

misalnya sangat terbantu oleh narasi kisah Nabi Nuh. Umar Anggara menyimpulkan bahwa 

berdasarkan tradisi-tradisi kisah Yahudi dan diperkuat hadis Nabi, keragaman etnis umat manusia di 

dunia bermula dari keturunan Nabi Nuh yang memiliki empat orang anak, yaitu Sam,  Ham, Yafat 

dan Kan‘an. Kan‘an merupakan salah satu anaknya yang menentang kenabian ayahnya sehingga 

terazab banjir besar. Namun dia mempunyai keturunan yang selamat.14 Sam, anak pertama Nabi 

Nuh, melahirkan keturunan yang kemudian menjadi bangsa Arab dan Persia. Ham adalah nenek 

moyang orang Afrika. Yafat adalah asal bangsa Arya yang kemudian melahirkan bangsa Eropa dan 

Asia Tengah. Sedang Kan’an melahirkan bangsa Phinisia, namun dibasmi dan diserap oleh Israil. 

Sebab itulah, bangsa-bangsa Timur Tengah sering disebut bangsa Samit atau Semit, bangsa Afrika 

 
12 Quraish Shihab, dkk. Sejarah dan ‘Ulum al-Qur’an, Cet. IV.  (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2008), hal. 124. 
13 Kementerian Agama RI,Al-Qur’an Terjemah, h. 227. 
14 Umar Anggara. Kisah Sejarah Purba dalam al-Qur’an, dalam Mukjizat al-Qur’an dan al-Sunnah tentang Iptek. 

(Jakarta: Gema Insani Press, 1995), hal. 68. 



 

52 
 

biasa disebut Hamit. Sedangkan Eropa banyak yang membangsakan dirinya sebagai bangsa Arya. 

Inilah rekonstruksi yang didasarkan pada kisah-kisah dalam tradisi Yahudi dan Sunnah Nabi. 

2) Kaum ‘Ad dan Tsamut serta kehancuran kota Iram 

Kaum ‘Ād dan Tsamūd yang kepada mereka diutus Nabi Shālih dan Nabi Hūd, cukup banyak 

dibicarakan oleh al-Qur’an. Ungkapan al-Qur’an tentang kedua kaum ini adalah berkisar pada segi 

kemampuan dan kekuatan mereka, maupun kedurhakaan, kesesatan dan pembangkangan mereka 

kepada Allah SWT dan utusanNya. Al-Qur’an juga menceritakan bagaimana pada akhirnya kedua 

kaum tersebut dihancurkan oleh Allah dengan gempa bumi dan angin ribut yang sangat dingin lagi 

kencang. Hal ini sebagaimana dilukiskan oleh QS. al-Hāqqah: 4-7 sebagai berikut: 

ا ثمَُوْدُ فاَهُْلِكوُْا باِلطَّاغِيَةِ ۝٤كَذَّبَتْ ثمَُوْدُ وَعَادٌ ْۢ باِلْقاَرِعَةِ  ا عَادٌ فاَهُْلِكوُْا بِرِيْحٍ صَرْصَرٍ عَاتيَِةٍٍۙ ۝٥فاَمََّ رَهَا عَليَْهِمْ سَبْعَ  ۝٦وَامََّ سَخَّ

ثمَٰنيَِةَ ايََّامٍٍۙ حُسوُْمًا فتَرََى الْقوَْمَ فيِْهَا صَرْعٰىٍۙ كَانََّهُمْ اعَْجَازُ نخَْلٍ خَاوِيَةٍَۚ  ۝٧ليَاَلٍ وَّ  

Artinya: “4. (Kaum) Samud dan ‘Ad telah mendustakan al-Qari’ah (hari kiamat yang menggetarkan hati). 5. 

Adapun (kaum) Samud, mereka telah dibinasakan dengan suara yang sangat keras, 6. Sedangkan (kaum) ‘Ad 

telah dibinasakan dengan angin topan yang sangat dingin. 7. Dia menimpakan angin itu kepada mereka selama 

tujuh malam delapan hari terus-menerus. Maka, kamu melihat kaum (‘Ad) pada waktu itu mati bergelimpangan 

seperti batang-batang pohon kurma yang telah (lapuk) bagian dalamnya.15 

Adapun peradaban kota Iram yang diungkap al-Qur’an termasuk peradaban yang sangat 

sukar dibuktikan dengan penelitian sejarah karena pelacakan data, kecuali melalui penelitian-

penelitian arkeologis yang sangat mahal. Kota Iram yang diungkapkan oleh QS. al-Fajr: 6-8: 

۝٨الَّتِيْ لَمْ يخُْلَقْ مِثلْهَُا فىِ الْبِلََدِٖۖ ۝٧اِرَمَ ذاَتِ الْعِمَادِٖۖ ۝٦الََمْ ترََ كَيْفَ فَعلََ رَبُّكَ بِعاَدٍٖۖ   

Artinya: “6. Tidakkah engkau (Nabi Muhammad) memperhatikan bagaimana Tuhanmu berbuat terhadap 

(kaum) ‘Ad, 7. (yaitu) penduduk kota Iram (ibu kota ‘Ad) yang mempunyai bangunan-bangunan yang tinggi 8. 

yang sebelumnya tidak pernah dibangun (suatu kota pun) seperti ini di negeri-negeri (lain)?16 

Ada yang meragukan informasi al-Qur’an ini. Tetapi sedikit demi sedikit bukti-bukti 

kebenarannya terungkap. Pertama kali ketika informasi al-Qur’an dan riwayat-riwayat yang diterima 

diverifikasi dengan hasil-hasil penelitian arkeologis. Pada tahap ini, yang ditemukan adalah adanya 

bukti-bukti arkeologis tentang terjadinya gempa dan angin ribut, seperti yang diuraikan oleh al-

Qur’an. Masa itu diperkirakan merupakan masa hidupnya kaum-kaum yang dihancurkan Tuhan, 

serta di tempat yang diisyaratkan oleh kitab-kitab suci, seperti Lembah Yordania, Pantai Laut Merah, 

serta Arab Selatan.17 

Tentu saja penjelasan ini belum memuaskan semua pihak. Tetapi dari hari ke hari, bukti 

semakin jelas dan kini tidak ada alasan lagi untuk menolak informasi al-Qur’an. Bahwa pada tahun 

1834 ditemukan di dalam tanah yang berlokasi di Hishn al-Ghurāb dekat kota Aden di Yaman 

sebuah naskah bertuliskan aksara Arab lama (Hymarite) yang menunjukkan nama Nabi Hūd. Dalam 

naskah itu antara lain tertulis, “Kami memerintah dengan menggunakan hukum Hūd”. Selanjutnya, 

pada tahun 1964-1969 dilakukan penggalian arkeologis, dan dari hasil analisis pada tahun 1980 

ditemukan informasi dari salah satu lempeng tentang adanya kota yang disebut ‘Ād, Tsamūd, dan 

 
15 Kementerian Agama RI,Al-Qur’an Terjemah, h. 556. 
16 Kementerian Agama RI,Al-Qur’an Terjemah, h. 593. 
17 M. Quraish Shihab. Mukjizat Al-Qur’an. (Bandung: Mizan, 1997), hal. 198. 



 

53 
 

Iram. Prof. Pettinato mengidentifikasikan nama-nama tersebut dengan nama-nama yang disebut 

pada surah al-Fajr di atas. 

Melalui penelitian yang sangat mahal, kota Iram yan disebutkan al-Qur’an itu dapat 

ditemukan kembali pada Februari 1992 di sebuah gurun di Arabia Selatan, pada kedalaman 183 

meter di bawah permukaan pasir. Kota tersebut menurut Umar Anggara ditemukan Tim Peneliti 

yang dipimpin Nichilas Clapp dari California Institute of Technology Jet Propulsion (CIT-JTL). Dia 

mengawali penelitiannya dengan menyimak legenda-legenda Arab tentang kota tua Ubhar. Dengan 

bantuan pesawat ulang-alik Challenger yang memiliki sistem Satellit Imaging Radar (SIR), dan satelit 

Prancis dengan sistem penginderaan optik, Clapp mampu mendeteksi permukaan bawah gurun di 

Arabia Selatan. Pada kedalaman 183 meter dia menemukan keajaiban besar, sebuah bangunan segi 

delapan, dengan dinding-dinding dan menara yang mencapai ketinggian 9 meter. Diperkirakan, 

gedung tersebut mampu menampung sebanyak 150 orang. Di samping itu, dia juga menemukan situs 

perjalanan kafilah beratus-ratus kilometer. Dengan demikian, dia menyimpulkan, bahwa bangunan 

tua tersebut merupakan bagian dari kota Iram, pusat kegiatan dakwah Nabi Hūd, cucu Nabi Nūh, 

dan merupakan peninggalan historis dari kaum ‘Ād, yang tetap hidup dalam legenda Arab berupa 

legenda kora Ubhar. Kini bangsa Arab sendiri meyakini bahwa Ubhar dan Iram adalah dua nama 

untuk subjek yang sama.18 

 

3) Tenggelam dan Selamatnya Jasad Fir’aun 

Ditemukan sekitar 30 kali Allah SWT menguraikan kisah Mūsā dan Fir‘aun dalam al-Qur’an, 

yaitu kisah yang tidak diketahui masyarakat ketika itu kecuali melalui kitab Perjanjian Lama. Akan 

tetapi, menjadi suatu hal yang menakjubkan bahwa Nabi SAW melalui al-Qur’an telah mengungkap 

suatu rincian yang sama sekali tidak diungkap oleh satu kitab sebelumnya, bahkan tidak diketahui 

kecuali oleh mereka yang hidup pada masa terjadinya peristiwa tersebut, yaitu pada abad XII SM. 

Dalam al-Qur’an, kisah Fir‘aun, misalnya, diungkapkan oleh QS. Yūnus: 90-92: 

عَدْوًاۗ حَتهىٓ اِذآَ ادَْرَكَهُ الْغَ ۞ وَجَاوَزْناَ  رَقُ قاَلَ اٰمَنْتُ انََّهٗ لََٓ الِٰهَ الََِّ الَّذِيْٓ اٰمَنَتْ بِبنَِيْٓ اِسْرَاۤءِيْلَ الْبحَْرَ فَاتَبَْعهَُمْ فِرْعَوْنُ وَجُنُوْدُهٗ بَغْياً وَّ

ا اِسْرَاۤءِيْلَ وَانَاَ۠ مِنَ الْمُسْلِمِيْنَ  لْ ٰـنَ وَقَدْ عَصَيْتَ قبَْلُ وَكنُْتَ مِنَ الْمُفْسِدِيْنَ  ۝٩٠بِه  بنَوُْٓ
ۤ
  ۝٩١اٰ

يْكَ ببَِدَنِكَ لِتكَُوْنَ لِمَنْ خَلْفَكَ اٰيَةًۗ فاَلْيوَْمَ نُنجَ ِ

نَ النَّاسِ عَنْ اٰيٰتنِاَ لَغٰفِلوُْنَ  ۝٩٢وَاِنَّ كَثيِْرًا مِ   

Artinya: “90. Kami jadikan Bani Israil bisa melintasi laut itu (Laut Merah). Lalu Fir’aun dan bala tentaranya 

mengikuti mereka untuk menganiaya dan menindas hingga ketika Fir’aun hampir (mati) tenggelam, dia berkata, 

“aku percaya bahwa tidak ada tuhan selain (Tuhan) yang telah dipercayai oleh Bani Israil dan aku termasuk 

orang-orang muslim (yang berserah diri kepada-Nya). 91. Apakah (baru) sekarang (kamu beriman), padahal 

sungguh kamu telah durhaka sejak dahulu dan kamu termasuk orang-orang yang berbuat kerusakan? 92. Pada 

hari ini kami selamatkan jasadmu agar kamu menjadi pelajaran bagi orang-orang yang datang setelah kamu. 

Sesungguhnya kebanyakan manusia benar-benar lengah (tidak mengindahkan) tanda-tanda (kekuasaan) kami.19 

Konteks pembicaraan mukjizat dalam ayat di atas, yaitu “hari ini Kami selamatkan badanmu, 

agar engkau menjadi pelajaran bagi generasi sesudahmu”. Tentang tenggelamnya Fir‘aun di Laut 

Merah ketika mengejar Musa dan kaumnya, sudah diketahui. Tetapi menyangkut keselamatan 

 
18 Quraish Shihab, dkk. Sejarah dan ‘Ulum al-Qur’an, Cet. IV.  (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2008), hal. 216. 
19 Kementerian Agama RI,Al-Qur’an Terjemah, h. 219. 



 

54 
 

badannya dan menjadi pelajaran bagi generasi sesudahnya merupakan satu hal yang tidak diketahui 

siapa pun pada masa Nabi Muhammad SAW bahkan tidak disinggung oleh Perjanjian Lama.20  

b. Berita gaib masa datang 

Di samping menyangkut peristiwa-peristiwa silam lewat kisah-kisah, al-Qur’an juga 

mengungkapkan peristiwa-peristiwa yang aka terjadi, baik di dunia, maupun di akhirat nanti. 

Peristiwa-peristiwa yang digambarkan al-Qur’an akan terjadi, dan beberapa telah terbukti dalam 

sejarah. Berikut ini beberapa contohnya: 

1) Kemenangan umat Islam atas Quraisy 

Informasi akan datangnya kemenangan umat Islam atas kaum Quraisy digambarkan oleh QS. 

al-Qamar: 45 

۝٤٥سَيهُْزَمُ الْجَمْعُ وَيوَُلُّوْنَ الدُّبُرَ   

Artinya: “Golongan itu pasti akan dikalahkan dan mereka berbalik ke belakang (mundur).21 

Melalui ayat ini, Allah menginformasikan kepada Muhammad SAW bahwa kaum musyrikin 

Quraisy akan dapat ia kalahkan. Ayat ini diturunkan pada masa Rasulullah SAW masih tinggal di kota 

Mekkah. Beberapa tahun kemudian, tepatnya pada tahun 8 Hijriyah, mereka dikalahkan secara total 

dalam peristiwa Fath Makkah.22 

2) Kemenangan Romawi setelah kekalahannya dan kemenangan umat Islam  

Informasi terkait kemenangan bangsa Romawi dan sekaligus kemenangan umat Islam, 

dinyatakan oleh QS. al-Rūm: 1-5: 

 َۚۚ وْمٍُۙ ۝١الۤمۤ  نْْۢ بَعْدِ غَلبَهِِمْ سَيَغْلِبوُْنٍَۙ فِيْٓ ۝٢غلُِبَتِ الرُّ ِ الََْمْرُ مِنْ قبَْلُ وَمِنْْۢ بَعْدُۗ وَيوَْمَىِٕذٍ ۝٣ادَْنىَ الََْرْضِ وَهُمْ مِ  فِيْ بِضْعِ سِنيِْنَ ەۗ لِِلّه

حِيْمُ ۝٤يَّفْرَحُ الْمُؤْمِنوُْنٍَۙ  ِۗ ينَْصُرُ مَنْ يَّشَاۤءُۗ وَهوَُ الْعَزِيْزُ الرَّ ۝٥بنِصَْرِ اللّٰه  

Artinya: “1. Alif Lām Mīm. 2. Bangsa Romawi telah dikalahkan. 3. di negeri yang terdekat dan mereka setelah 

kekalahannya itu akan menang. 4. dalam beberapa tahun (lagi). Milik Allah lah urusan sebelum dan setelah 

(mereka menang). Pada hari (kemenangan bangsa Romawi) itu bergembiralah orang-orang mukmin 5. karena 

pertolongan Allah. Dia meneolong siapa yang dia kehendaki. Dia maha perkasa lagi maha penyayang.23 

Dalam kaitan ayat ini, al-Zarqani menjelaskan bahwa pada tahun 614 M. Kurang lebih tiga 

tahun setelah kerasulan Muhammad kerajaan Romawi Timur dikalahkan kerajaan Persia dalam 

pertempuran besar. Kekalahan tersebut merupakan salah satu tragedi besar bagi kehidupan umat 

beragama, karena bangsa Romawi adalah penganut agama Samawi penerus ajaran Musa dan Isa, 

sedangkan bangsa Persia adalah penganut Majusi. Sebab itu, dalam menanggapi kekalahan ini, orang-

orang Quraisy mencemooh kegiatan dakwah Muhammad, bahwa para penganut agama Samawi telah 

terkalahkan oleh penganut Majusi. Kini Muhammad, dengan kitab yang dibawanya, hendak 

mengalahkan orang Quraisy. Bagaimana mungkin keinginan tersebut bisa terwujud, yang akan terjadi 

justru orang-orang Quraisy akan mengalahkan mereka, sebagaimana penganut Majusi mengalahkan 

mereka.24  

 
20 M. Quraish Shihab. Mukjizat Al-Qur’an. (Bandung: Mizan, 1997), hal. 201. 
21 Kementerian Agama RI,Al-Qur’an Terjemah, h. 530. 
22 A. Syalabi. Sejarah dan Kebudayaan Islam, Jilid I. (Jakarta: Pustaka al-Husna, 1987), hal. 195.  
23 Kementerian Agama RI,Al-Qur’an Terjemah, h. 227. 
24 Muhammad ‘Abd al-‘Adhīm al-Zarqānī. Manāhil al-‘Irfān fī ‘Ulūm al-Qur`ān, (Kairo: Maktabah al- 

Waqfiyyah, tt.), hal. 369 



 

55 
 

Kekecewaan umat Muslim akibat kekalahan tersebut yang diperparah dengan ejekan, 

menjAdi latar diturunkannya ayat-ayat tersebut di atas untuk mengobati kekecewaan umat Muslim. 

Ayat-ayat tersebut pada dasarnya hendak menghibur umat Muslim dengan dua hal. Pertama, Romawi 

akan menang atas Persia pada tenggang waktu yang diistilahkan al-Qur’an dengan  بضع سنين yang 

diterjemahkan dengan “beberapa tahun”. Kedua, saat kemenangan itu tiba, kaum Muslim akan 

bergembira, bukan saja dengan kemenangan Romawi, tetapi juga dengan kemenangan yang 

dianugerahkan Allah SWT kepada mereka. Lantas benarkah informasi tersebut? 

Sebelumnya, perlu dijelaskan bahwa kata بضع dalam kamus-kamus bahasa Arab, berarti 

“angka antara tiga dan sembilan”. Ini berati al-Qur’an menegaskan bahwa akan terjadi lagi 

peperangan antara bangsa Romawi dan Persia dan dalam tempo tersebut Romawi akan 

memenangkan peperangan. Terkait hal ini, perlu diingat bahwa informasi ini disampaikan pada saat 

kekalahan sedang menimpa romawi. Sehingga menetapkan angka pasti bagi kemenangan suatu kaum 

pada saat kekalahannya adalah sesuatu yang sangat tidak mungkin disampaikan kecuali oleh yang 

Maha Mengetahui. Ternyata informasi tersebut akhirnya terbukti kebenarannya. Informasi historis 

menyatakan bahwa tujuh tahun setelah kekalahan Romawi tepatnya pada tahun 622 M terjadi lagi 

peperangan antara kedua adikuasa tersebut, dan kali ini pemenangnya adalah Romawi.25 

3. Aspek Isyarat Ilmiah 

Aspek lain dari kemukjizatan al-Qur’an adalah banyaknya isyarat ilmiah yang dikemukakan di 

dalamnya yang kesemuanya belum diketahui manusia kecuali pada abad-abad bahkan tahun-tahun 

terakhir ini. Nabi Muhammad yang ummī tentu saja tidak akan mengetahuinya jika tidak diberi 

wahyu oleh Allah yang Maha Mengetahui.26 Isyarat-isyarat ilmiah itu dapat dilihat dalam beberapa 

bidang ilmu pengetahuan. misalnya; 

a. Astronomi 

1) Penciptaan Alam ”Teori Big Bang ” 

Berdasarkan Teori Big Bang, alam semesta tercipta dari kumpulan gas yang disebut ‘primary 

nebula’ kemudian terpecah dan menjadi bintang-bintang, planet-planet, matahari, bulan dan 

sebagainya. Dalam Al-Qur’an surat Al-Anbiyaa’:30 disebutkan: 

ا انََّ السَّمٰوٰتِ وَالََْرْضَ كَانتَاَ رَتقًْا ففََتقَْنٰهُمَاۗ وَجَعلَْناَ مِنَ الْمَاۤءِ  ٍۗ افََلََ يؤُْمِنوُْنَ اوََلَمْ يَرَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْٓ ۝٣٠ كلَُّ شَيْءٍ حَي   

Artinya: “Apakah orang-orang kafir tidak mengetahui bahwa langit dan bumi, keduanya dahulu menyatu, 

kemudian kami pisahkan keduanya dan kami menjadikan segala sesuatu yang hidup berasal dari air? Maka, 

tidakkah mereka beriman?”27 

Kata ratq berarti perpaduan beberapa unsur untuk dijadikan suatu kumpulan yang homogen. 

Sedangkan kata fataqa berarti memisahkan. 

2)  Lapisan Gas Sebelum Penciptaan Galaksi 

Ilmuan setuju bahwa, sebelum galaksi di alam terbentuk, terdapat materi-materi gas atau 

stratum (lapisan) gas yang kemudian mengalami tahap pengerasan menjadi galaksi-galaksi di alam. 

 
25 M. Quraish Shihab. Mukjizat Al-Qur’an. (Bandung: Mizan, 1997), hal. 213-214. 
26 Kusmana dan Syamsuri. Pengantar Kajian Al-Qur'an: Tema Pokok, Sejarah dan Wacana Kajian. (Jakarta: 

Pustaka Al-Husna Baru, 2004), hal. 85. 
27 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an Terjemah, h. 324. 



 

56 
 

Kumpulan materi-materi gas yang sebelum mengalami tahap pengerasan itu lebih tepat disebut asap. 

Dalam QS. Fushshilat: 11 disebutkan: 

۝١١ا طَاۤىِٕعِيْنَ  ثمَُّ اسْتوَٰىٓ الِىَ السَّمَاۤءِ وَهِيَ دُخَانٌ فقَاَلَ لهََا وَلِلََْرْضِ ائْتيِاَ طَوْعًا اوَْ كَرْهًاۗ قاَلتَآَ اتَيَْنَ   

Artinya: “Dia kemudian menuju ke (penciptaan) langit dan (langit) itu masih berupa asap. Dia berfirman 

kepadanya dan kepada bumi, “Tunduklah kepada-Ku dengan patuh atau terpaksa”. Keuanya menjawab, “Kami 

tunduk dengan patuh”.28 

Kata Dukhan pada ayat tersebut itu berarti asap. 

3) Bentuk Bulat Oval Bumi (Geospherical) 

Pada abad-abad awal. orang beranggapan bahwa bumi datar sehingga orang takut berjalan 

terlalu jauh khawatir terjatuh ke jurang yang dalam. Kemudian Sir Francis Drake pada tahun 1597 

yang menyatakan bumi berbentuk Geospherical(bulat telur) ketika dia menjelajahinya. QS. Luqmān: 

29 menyatakan: 

رَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَٖۖ  َ يوُْلِجُ الَّيْلَ فىِ النَّهَارِ وَيوُْلِجُ النَّهَارَ فىِ الَّيْلِ وَسَخَّ َ بِمَا تعَْمَلوُْنَ  الََمْ ترََ انََّ اللّٰه انََّ اللّٰه ى وَّ سَمًّ  كلٌُّ يَّجْرِيْٓ الِٰىٓ اجََلٍ مُّ

۝٢٩خَبيِْرٌ   

Artinya: “Tidakkah engkau memperhatikan bahwa sesungguhnya Allah memasukkan malam kedalam siang, 

memasukkan siang kedalam malam, dan menundukkan matahari dan bulan, masing-masing beredar sampai pada 

waktu yang ditentukan? (Tidakkah pula engkau memperhatikan bahwa) sesungguhnya Allah maha teliti terhadap 

apa yang kamu kerjakan?”29 

4) Sinar Bulan Pantulan dan Sinar Matahari dari Dirinya 

Sinar Bulan adalah pantulan sedangkan sinar Matahari bersumber dari dirinya sendiri. Pada 

abad-abad peradaban awal bulan dipercayai memiliki sendiri. Sekarang, ilmu pengetahuan 

menyatakan sinar bulan bukan dari dirinya sendiri tapi pantulan sinar matahari. Sebagaimana 

disebutkan dalam QS. Al-Furqān: 61. 

نيِْرًا  قَمَرًا مُّ جَعلََ فيِْهَا سِرٰجًا وَّ ۝٦١تبَٰرَكَ الَّذِيْ جَعلََ فىِ السَّمَاۤءِ بُرُوْجًا وَّ  

Artinya: “Maha memberkahi (Allah) yang menjadikan gugusan bintang dilangit serta padanya pelita (matahari) 

dan bulan yang bercahaya”.30 

 

5) Bintang-Bintang (Nujūm) dan Planet-Planet (Kawākib) 

Bintang dalam bahasa arab adalah Najm yang disebut dalam Al-Qur’an sebanyak 13 kali. 

Bentuk jamaknya Nujum, akar kata yang berarti nampak. Bintang pada waktu malam diberi sifat oleh 

al-Qur’an dengan kata tsāqib yang berarti membakar, membakar dirinya sendiri dan yang menembus. 

Di sini maksudnya menembus kegelapan di waktu malam. Kata tsaqib juga dipakai untuk 

menunjukan bintangbintang yang berekor. Dalam QS. at-Thāriq: 1-3: 

۝٣النَّجْمُ الثَّاقِبٍُۙ ۝٢وَمَآ ادَْرٰىكَ مَا الطَّارِقٍُۙ ۝١وَالسَّمَاۤءِ وَالطَّارِقٍِۙ   

Artinya: “1. Demi langit dan yang dating pada malam hari. 2. Tahukah kamu apakah yang dating pada malam 

hari itu? 3. (Itulah) bintang yang bersinar tajam”.31 

6) Matahari Berotasi 

 
28 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an Terjemah, h. 477. 
29 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an Terjemah, h. 414. 
30 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an Terjemah, h. 365. 
31 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an Terjemah, h. 591. 



 

57 
 

Filosof–filosof Eropa dan ilmuan pada abad-abad awal percaya bahwa bumi adalah pusat 

alam semesta dan planet-planet begitu pula matahari mengelilingi bumi, yang disebut teori 

geosentrisme. Teori ini dipercaya pada abad 2 sebelum masehi sampai tahun 1512 saat Nicholas 

Copernicus memunculkan teori heliosentris yang menyatakan bahwa bumi dan planet-planet 

mengelilingi matahari sebagai pusat. Kemudian tahun 1609 ilmuan jerman Yonannus Keppler 

menulis dalam bukunya Astronomia Nova bahwa bumi dan planet bukan hanya berputar 

mengelilingi matahari tetapi juga berputar pada porosnya. Dalam QS. al-Anbiyā`: 33: 

۝٣٣وَهوَُ الَّذِيْ خَلَقَ الَّيْلَ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَۗ كلٌُّ فِيْ فلََكٍ يَّسْبحَُوْنَ    

Artinya: “Dialah yang telah menciptakan malam dan siang, matahari dan bulan. Masing-masing beredar pada 

garis edarnya.”.32 

b. Geologi 

1) Gunung-gunung sebagai pasak 

Ahli geologi menyatakan bahwa lapisan kulit terluar bumi keras dan padat, sedangkan lapisan 

dalamnya panas dan cair sehingga tidak memungkinkan adanya kehidupan di dalam bumi. Para ahli 

juga mengatakan bahwa radius bumi sekitar 6035 Km, sedangkan lapisan kulit terluarnya hanya 

berketebalan 2 sampai 35 Km. Karena lapisan luarnya terlalu tipis, memungkinkan terjadinya 

goncangan. Ahli geologi menyatakan hal itu sebagai gejala lipatan. 

Pegunungan berfungsi sebagai pasak yang menahan bumi untuk bergeser dan menjadi 

penstabil bumi. Dalam QS. an-Nabā`: 6-7: 

الْجِباَلَ اوَْتاَدًاٖۖ ۝٦الََمْ نجَْعلَِ الََْرْضَ مِهٰدًاٍۙ  ۝٧وَّ  

Artinya: “6. Bukankah kami telah menjadikan bumi sebagai hamparan 7. dan gunung-gunung sebagai pasak?”33 

2) Gunung-Gunung Berdiri Tegak 

Bahwa gunung memiliki akar dibawahnya yang jauh lebih besar dari pada bagian yang terlihat 

diluar, keadaan ini membuat gunung dapat bediri dengan tegak. Dalam QS. an-Nāzi’āt: 32: 

۝٣٢وَالْجِباَلَ ارَْسٰىهَاٍۙ   

Artinya: “Gunung-gunung dia pancangkan dengan kukuh.”34 

Banyak lagi isyarat-isyarat ilmiah yang dikemukakan al–Qur’an, 14 abad yang lalu, yang dapat 

diketahui manusia pada abad-abad bahkan tahun-tahun terakhir ini.35 Al-Qur’an mendorong manusia 

agar memperhatikan dan memikirkan alam. Ia tidak membatasi aktivitas dan kreativitas akal dalam 

memikirkan alam semesta, atau menghalanginya dari penemuan ilmu pengetahuan. Demikianlah, 

kemukjizatan al-Qur’an secara ilmiyah terletak pada dorongannya pada umat Islam untuk berfikir di 

samping membukakan pintu-pintu ilmu pengetahuan dan mengajak memasukinya, maju di dalamnya 

dan menerima segala ilmu pengetahuan baru 

 

 

 

 

 
32 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an Terjemah, h. 324. 
33 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an Terjemah, h. 582. 
34 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an Terjemah, h. 584. 
35 Kusmana dan Syamsuri. Pengantar Kajian Al-Qur’an : Tema Pokok, Sejarah dan Wacana Kajian.( Jakarta: 

Pustaka Al-Husna Baru), hal. 86. 



 

58 
 

KESIMPULAN 

Dari segi bahasa kata I’jaz berasal dari kata a’jaz, yajizu I’jaz yang berarti melemahkan atau 

memperlemah, juga dapat berarti menetapkan kelemahan atau memperlemah. Secara normativ I’jaz 

adalah ketidakmampuan seseorang melakukan sesuatu yang merupakan lawan dari ketidakberdayaan. 

Oleh karena itu apabila kemukjizatan itu telah terbukti maka nampaklah kemampuan 

mukjizat.Mukjizat merupakan peristiwa luar biasa yang terjadi melalui seorang Nabi, sebagai bukti 

kenabiannya. Dengan redaksi yang berbeda, Mukjizat didefinisikan pula sebagai suatu yang luar bisaa 

yang diperlihatkan Allah SWT melalui para Nabi dan Rasul-Nya, sebagai bukti atas kebenaran 

pengakuan kenabian dan kerasulannya. Mukjizat sebagai suatu kejadian atau peristiwa luar biasa yang 

terjadi melalui seorang nabi, sebagai bukti akan kenabiannya dan sebagai tantangan kepada orang-

orang yang tidak beriman untuk membuat mereka menjadi lemah.Terdapat empat unsur penting 

yang membedakan antara mukjizat dengan fenomena biasanya yaitu keajaiban ilahi, tidak bisa ditiru, 

tujuan spiritual, dan dilakukan oleh tokoh spiritual atau Nabi.Mukjizat pada umumnya ada dua 

macam yaitu mukjizat Hissiyah yang berarti dapat dilihat oleh mata, didengar oleh telinga, dicium 

oleh hidung, diraba oleh tangan, dirasa oleh lidah, atau tegasnya dapat dicapai oleh pancaindra. 

Mukjizat Ma’nawi adalah mukjizat yang tidak mungkin dapat dicapai dengan kekuatan pancaindra, 

tetapi harus dicapai dengan kekuatan akal atau dengan kecerdasan pikiran.Adapun aspek-aspek 

kemukjizatan Al-Qur’an terbagi tiga yaitu aspek keindahan dan ketelitian redaksinya, aspek berita 

ghaib, dan aspek isyarat ilmiah. 

 
DAFTAR PUSTAKA 
Anwar, Rosihon. (2013).  ‘Ulūm Alqurān. Bandung: Cv Pustaka Setia. 
Ashani, Sholahuddin. (2015). Kontruksi Pemahaman Terhadap I’jaz Alqurān. Analytica Islamica. 4.(2), 

217-230. 
Az-Zarqani, Muhammad ‘Abd al-‘Adzim. Manāhil al-Irfān Fī ‘Ulūmul Alqurān, Jilid. 1, tahqiq: 

Fawwad Ahmad Zamarli, (Beirūt: Dār al-Kūtūb al-‘Arabi, 1415H/1995M), hal. 63. 
al-Qattan, Manna’. Mabahis fi. Ulum al-Alquran. (Kairo: Maktabah Wahbah, t.t.). 
Az-Zarqani, Manahil al-„Irfan ..., hlm. 63. 
Anggara, Umar. (1995). Kisah Sejarah Purba dalam al-Qur’an, dalam Mukjizat al-Qur’an dan al-Sunnah 

tentang Iptek. Jakarta: Gema Insani Press. 
al-Zarqānī, Muhammad ‘Abd al-‘Adhīm. Manāhil al-‘Irfān fī ‘Ulūm al-Qur`ān. Kairo: Maktabah al- 

Waqfiyyah, tt. 
Khalid, Idham. (2017). Alquran Kalamullah Mukjizat Terbesar Rasulullah SAW. Diya AlAfkar: Jurnal 

Studi al-Quran dan al-Hadis. 5.(1), 39–74. 
Kementerian Agama RI, Al-Qur’an, Surabaya, 2013 
Ranoedarsono, Emsoe Abdurrahman Apriyanto. (2009). The Amazing Stories of Al-Qur’an. Bandung: 

Salamadani. 
Shihab, M.Quraish. (2007). Mukjizat Al-Quran (Ditinjau dari Aspek Kebahasaan, Syarat Ilmiah, dan 

Pemberitaan Gaib. Bandung: Mizan, 2007. 
Shihab, M. Quraish. (1997). Mukjizat Al-Qur’an. Bandung: Mizan. 
Shihab, Quraish, dkk. (2008). Sejarah dan ‘Ulum al-Qur’an. Cet. IV Jakarta: Pustaka Firdaus.  
Syalabi, A. (1987). Sejarah dan Kebudayaan Islam. Jilid I. Jakarta: Pustaka al-Husna. 
Syamsuri dan Kusmana. (2004). Pengantar Kajian Al-Qur'an: Tema Pokok, Sejarah dan Wacana Kajian. 

Jakarta: Pustaka Al-Husna Baru. 
Usman. (2009). Ulumul Qur’an. Yogyakarta: Teras. 


