
 
  

e-ISSN: 2809-3712  
 

 

 

PENDEKATAN STUDI ISLAM DALAM PERSPEKTIF 
MULTIKULTURAL 

 
Syamsul Anwar *1 

IAIN Syekh Nurjati, Indonesia  
Syamsulanwarcrb16@gmail.com 

 
Kambali 

Universitas Wiralodra, Indonesia   
kambaliibnu@gmail.com 

 
Abstract 

Approach to Islamic Studies from a Multicultural Perspective. The Islamic study 
approach based on the view of  multiculturalism is a paradigm in which Islam is part of  the study of  a 
pluralistic society which prioritizes tolerance and mutual respect for the differences that exist in society 
with different concepts of  understanding Islam at the technical and practical levels in each region. The 
approach to Islamic studies in the theological aspect based on a multicultural view is an approach that 
prioritizes the washatiyah side, which implements the concept of  mutual respect for diversity by finding a 
middle way based on peace, benefit and balance in life with fellow Muslims who are different in terms of  
religious ritual practices. The Islamic study approach to aspects of  philosophy based on a multicultural 
view is an approach in which Islam does not separate aspects of  philosophy that developed previously, 
where in terms of  practicing Islamic beliefs it has a combination of  philosophy between culture and Islam 
and has different varieties. So Islam must actually be able to combine different philosophical concepts for 
the good of  society. The Islamic study approach to historical aspects based on a multicultural view 
emphasizes the historical acculturation aspect. Where in Islam it does not abandon existing past history, 
but instead history is the most important part of  Islam and the development of  Islam is due to its long 
history which is the motivation to survive until now. Likewise, when Islam applies to societies that have 
different histories, Islam connects their history as part of  developing and advancing in civilization. The 
approach to Islamic studies in the sociological aspect is based on the multicultural view that Islam always 
respects differences in culture, race and ethnicity. Tolerance for differences is very high, so it is easily 
accepted in society, because the principle on which it is built is rahmatan lil alamin. 

Keywords: Islam, Approach, Multicultural. 
  

Abstrak 
Pendekatan Studi Islam dalam Perspektif  Multikultrual. Pendekatan studi Islam 
berdasarkan padangan multikulturalisme merupakan paradigma di mana Islam menjadi 
bagian dari kajian masyarakat yang majemuk yang mengedepankan toleransi dan saling 
menghargai terhadap perbedaan yang ada di tengah masyarakat dengan konsep 
pemahaman Islam yang berbeda-beda pada tataran teknis dan praktek setiap daerah. 
Pendekatan studi Islam pada aspek teologi berdasarkan pandangan multikultrual 
merupakan pendekatan yang mengendepankan sisi washatiyah, dimana dalam menjalankan 
konsep saling menghargai kemajemukan dengan mencari jalan tengah atas dasar 
kedamaian, kemashlahatan dan keseimbangan hidup dengan sesama ummat Islam yang 
berbeda dalam hal praktek ritual keagamaan. Pendekatan studi Islam pada aspek filosofi 
berdasarkan pandangan multikultural merupakan suatu pendekatan di mana Islam tidak 
memisahkan aspek-aspek filosofi yang berkembang sebelumnya, di mana dalam hal 
menjalakan keyakinan Islamnya memiliki perpaduan filosofi antara budaya dan Islam serta 

                                                 
1 Korespondensi Penulis 

74

mailto:Syamsulanwarcrb16@gmail.com
mailto:kambaliibnu@gmail.com


 

 

berbeda ragamnya. Sehingga Islam sejatinya harus dapat memadukan konsep filsafat yang 
berbeda menjadi kebaikan untuk masyarakat. Pendekatan studi Islam pada aspek histori 
berdasarkan pandangan multikultural menekankan pada aspek akultruasi sejarah. Di mana 
dalam Islam tidak meninggalkan sejarah masa lalu yang ada, namun justru sejarah menjadi 
bagian terpenting dalam Islam dan berkembangnya Islam adalah karena sejarah panjang 
yang menjadi motivasi untuk bertahan hingga sekarang. Demikian juga halnya, ketika 
Islam pada masyarakat yang memiliki perbedaan sejarah, Islam menyambungkan sejarah 
mereka menjadi bagian untuk berkembang dan maju dalam peradaban. Pendekatan studi 
Islam pada aspek sosiologi berdasarkan pandangan multikultrual bahwa Islam senantiasa 
menghargai perbedaan kultur, ras dan suku bangsa. Tolrensi terhadap perbedaan 
sangatlah tinggi, sehingga mudah diterima di tengah masyarakat, karena prinsip yang 
dibangun adalah rahmatan lil alamin. 

Kata Kunci: Islam, Pendekatan, Multikultural 
 
PENDAHULUAN 

Studi Islam merupakan kajian yang mengupas dan membahas secara luas dan mendalam 

pokok-pokok dalam ajaran Islam. Pembahasan yang dilakukan merupakan pembahasan yang 

menyeluruh (holistik) dan komprehensip sehingga diperoleh wawasan yang utuh terhadap 

pokok ajaran Islam. Di mana pokok-pokok ajaran Islam melingkupi semua hal yang 

berhubungan dengan kehidupan manusia baik ketika ia masih hidup di dunia sampai pada kelak 

di akherat. 

Membahas tentang studi Islam tidak terlepas dari sumber ajaran pokoknya yaitu al-

Qur’an dan al-Hadits. Kedua sumber utama ini menjadi rujukan pertama yang tidak dapat 

dilewatkan dalam kajian-kajian tentang studi Islam. Karena kedua sumber tersebut adalah 

sumber yang paling valid tidak diragukan lagi akan kebenaran yang ada di dalamnya. Sehingga 

dasar ideal dari pembahasan tentang studi Islam adalah al-Qur’an dan al-Hadits secara mutlak. 

Sebagaimana ditegaskan bahwa sumber hukum pertama adalah al- Qur’an, yaitu wahyu 

atau kalamullah yang sudah dijamin keontentikannya dan juga terhindar dari intervensi tangan 

manusia. Sehingga dengan penyucian tersebut meneguhkan posisi al-Qur’an sebagai sumber 

hukum yang utama (Septi Aji Fitra Jaya, 2019). Sementara itu al-Hadits menempati posisi yang 

fundamental dalam Islam, di samping al-Qur’an. Posisi tesebut ditunjukan oleh fungsinya 

sebagai penjelas dari al-Qur’an dan sumber hukum yang kedua. Mengingat problematika 

keumuman makna ayat al-Qur’an, posisi hadits sebagai penjelas dan sumber hukum perlu untuk 

dijadikan pegangan dalam menjawab persoalan-persoalan hokum (Muhammad Ali dan Antiya 

Safira Prajayanti, 2019). 

Secara mendalam ketika membahas tentang studi Islam, maka hal yang perlu dipahami 

adalah pola pendekatan yang digunakan dalam mengkaji dari studi Islam itu sendiri. Pendekatan 

studi Islam merupakan cara kerja agar seseorang dapat dengan mudah memahami Islam secara 

menyeluruh. Di mana pendekatan itu sendiri merupakan cara pandang atau paradigma yang 

digunakan dalam studi Islam untuk memahami agama Islam dengan utuh. 

Pendekatan merupakan cara pandang atau hasil pemikiran seseorang yang digunakan 

oleh seorang pengkaji dalam menganalisis serta memahami Islam secara mendalam dengan 

menggunakan ilmu-ilmu atau teori-teori tertentu. Ilmu-ilmu atau teori tertentu itu pada dasarnya 

digunakan untuk menganalisis atas permasalahan yang berkaitan dengan agama dengan tujuan 

untuk mempermudah ruang lingkup kajiannya (Suparlan, 2019). 

75



 

 

Pola pendekatan yang digunakan dalam studi Islam sangatlah beragam dan luas. 

Beberapa pola pendekatan dalam studi Islam yang biasa dikenal di kalangan para akademik baik 

umum dan Islam adalah sebagai berikut; pertama, pendekatan dari sisi teologis (normatif  atau 

agamis). Di mana pendekatan ini menggunakan pendekatan secara mendasar dari Islam sebagai 

suatu agama. Tentu saja dalam hal ini yang menjadi landasan utamanya adalah al-Qur’an dan al-

Sunnah. Sebagaimana ditegaskan bahwa al-Qur’an menjadi sumber normatif  untuk 

menurunkan teori pendidikan Islam sekaligus menjadi landasannya. Proses penurunan 

gagasannya memerlukan kaidah pemikiran filsafat, ilmu, dan tafsir pendidikan. Sumber wahyu 

yaitu al-Qur’an dan al-Hadits menempati posisi paling atas sebagai sumber dan landasan teori 

pendidikan Islam (Rudi Ahmad Suryadi, 2022). 

Kedua, pendekatan yang digunakan adalah pendekatan filosofis. Pendekatan filosifis 

dalam studi Islam merupakan pendekatan yang menggunakan cara pandang yang bertujuan 

menjelaskan makna inti dan hakikat dari ajaran Islam yang terkandung dalam inti ajarannya. 

Sebagaimana ditegaskan bahwa pendekatan filosofis dalam pengkajian Islam merupaka sebuah 

upaya dalam mengkaji kebenaran daan nilai-nilai yang terkandung dalam ajaran Islam, dengan 

menggunakan pendekatan filsafat, yaitu berpikir secara objektif, dan kritis untuk mengkaji ulang 

apa-apa yang telah ada dalam ajaran agama dengan segenap kekuatan akal pikiran, demi 

menyingkap sesuatu yang samar atau mengambil hikmah dari apa yang ada (Arif  Shaifudin dkk, 

2022). 

Ketiga, pendekatan historis. Pendekatan ini merupakan pendekatan dalam studi Islam di 

mana dilakukan penelahaan serta sumber-sumber lain yang berisi informasi mengenai masa 

lampau dan dilaksanakan secara sistematis. Sebagaimana Mochamad Afroni menegaskan bahwa 

pendekatan studi Islam dari pendekatan historis adalah sebuah sudut pandang objek kajian yang 

akan diteliti secara ilmiah dengan berdasar sejarahnya. Tentunya sejarah yang diangkat ke 

permukaan adalah sejarah terkait kajian islam yang menjadi objeknya (Mochamad Afroni, 2019). 

Keempat, pendekatan sosiologis. Pendekatan sosilogis merupakan pendekatan dalam 

studi Islam di mana pendekatan atau suatu metode yang pembahasannya atas suatu objek yang 

dilandaskan pada masyarakat yang ada pada pembahasan tersebut. Demikian ditegaskan oleh 

Dahniar bahwa memahami Islam dengan pendekatan sosiologi berkaitan erat dengan 

bagaimana implikasi, aplikasi dan dampak ajaran agama dalam tata kehidupan nyata, baik dalam 

skala individual, keluarga, kelompok maupun bangsa dan negara (Dahniar, 2022). 

Keempat pendekatan studi Islam yang telah disebutkan di atas adalah pendekatan yang 

banyak dan umum digunakan dalam berbagai kajian untuk mengupas pokok dari ajaran Islam. 

Sehingga studi Islam dari berbagai sisi pandangan tersebut tidak dilepaskan sebagai bagian 

wawasan dan keilmuan yang termaktub di dalamnya. 

Adapun perkembangan studi Islam pada era modern mengalami berbagai banyak 

perubahan dan akulturasi yang membuatnya menjadi kaya akan khazanah intelektual. Salah satu 

yang banyak dibahas dewasa ini adalah tentang studi Islam dalam konsep multicultural yang ada 

di Indonesia atau di berbagai belahan bumi secara umum. Konsep inilah yang kemudian lebih 

dikenal di kalangan para cendekiawan muslim dengan istilah Islam Multikultural.  

Islam multikultural para prinsipnya adalah suatu konsep saling memahami perbedaan 

dan keberagaman dalam satu lingkup wilayah atau bangsa yang memiliki satu keyakinan yang 

sama tentang Islam namun terdiri dari berbagai sudut pandang yang berbeda yang pada 

76



 

 

prinsipnya memiliki kesatuan makna. Selain itu, Islam multikultural merupakan Islam yang 

memandang secara toleran terhadap perbedaan budaya dan kearifan lokal yang dipadukan 

sebagai suatu asimilasi dalam mengaplikasikan ajaran Islam. 

Ide tentang multikultrual ini merambah sampai pada konsep dari studi Islam. Hal ini 

sangatlah wajar karena sebagaimana yang dipahami bahwa sebagian besar penduduk Indonesia 

adalah beragama Islam dan bersebaran dari berbagai pulau, suku bangsa dan etnis. Sehingga hal 

tersebut tentu saja memiliki warna yang sedikit berbeda dalam memandang Islam sebagai suatu 

identitas keyakinan pada suatu daerah tertentu. Lahirlah kemudian berbagai bentuk asimiliasi 

dan akultruasi antara Islam dan berbagai kondisi budaya, sosial, dan historis masyarakat di 

berbagai daerah yang akhirnya memberikan warna masing-masing dalam beragama dan 

menerapkan ajaran Islam berdasarkan pada kearipan lokal yang diterapkan masing-masing 

daerah dan suku. 

Melihat pada fakta dan fenomena yang demikian, maka mau tidak mau harus ada jalan 

tengah untuk dapat mempertahankan komitmen terhadap suatu keyakinan yang bernama Islam 

namun tetap menjaga kearifan lokal dan tidak membuangnya begitu saja, sehingga para ahli 

pendidikan, agama dan sosiologis sepakat dengan suatu pola yang disebut dengan Islam 

Multikultrual. Lahirnya konsep ini maka secara tidak langsung berpengaruh pula terhadap 

berbagai hal yang ada dalam Islam salah satunya adalah pola pendekatan yang digunakan dalam 

studi Islam. Karena itu artikel ini membahas tentang pendekatan Studi Islam tetapi dipandang 

dari sudut pandang multikultural. 

 

METODE PENELITIAN 

Kajian dari peneltian ini menggunakan kajian literatur yang mana literatur yang diambil 

sesuai dengan pokok pembahasan dan di analisis secara mendalam sehingga dapat diambil 

kesimpulan dan temuan dalam penelitian. Literatur yang diambil baik dari buku, artikel jurnal 

baik nasional maupun internasional dan literatur lainnya. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pengertian Pendekatan Studi Islam 

Memahami pengertian tentang pendekatan studi Islam tidak dapat dilakukan secara utuh 

tanpa harus memecah satu persatu dari kata yang mendukungnya. Pendekatan memiliki makna 

secara umum adalah paradigm atau sudut pandang. Sehingga dalam hal ini pendekatan 

merupakan cara melihat atau memandang hakekat sesuatu yang dijadikan objek dalam penalaran 

dan pemahaman secara logika yang terbangun dari suatu pehamana intelektual seseorang. 

Sebagaimana ditegaskan oleh Dede Ahmad Ghazali dan Heri Gunawan bahwa kata 

“pendekatan”, termasuk dalam konteks studi Islam, pada umumnya secara bahasa dinamakan 

dengan madkhal dalam istilah Arab dan approach dalam bahasa Inggris. Di luar dua term 

tersebut, sebenarnya ada sejumlah istilah lain, yang juga sudah begitu popular dalam tradisi 

ilmiah, yang bermakna relatif  sama (mirip) dan menunjuk pada tujuan yang hampir sama pula 

dengan pendekatan, yaitu: theoretical framework, conceptual framework, perspective, point of  view (sudut 

pandang) dan paradigm (paradigma). Tegasnya, semua istilah itu dapat diartikan sebagai cara 

memandang dan cara menjelaskan suatu gejala atau peristiwa (Dede Ahmad Ghazali dan Heri 

Gunawan, 2015). 

77



 

 

Lebih jauh dijelaskan oleh Khoiruddin Nasution bahwa menyangkut makna pendekatan 

masih diperdebatkan dan melahirkan dua kategori lagi. Pertama, dan masih dibagi pula atas dua 

hal: pendekatan diartikan sebagai “dipandang atau dihampiri dengan” dan “cara menghampiri 

atau memandang fenomena (budaya dan atau sosial)”. Jika diartikan sebagai “dipandang 

dengan” maka keberadaan pendekatan itu lebih merupakan suatu “paradigma”, dan kalau 

dimaknai sebagai “cara memandang atau menghampiri” maka keberadaan pendekatan lebih 

merupakan suatu “perspektif ” atau “sudut pandang”. Kedua, pendekatan dapat pula bermakna 

sebagai suatu “disiplin ilmu”, sehingga ketika dikatakan “studi Islam dengan pendekatan 

sosiologi, misalnya, maka maknanya adalah menstudi atau mengkaji Islam dengan menggunakan 

disiplin ilmu sosiologi itu, dan implikasinya mestilah pendekatan di sini menggunakan teori atau 

teori-teori dari disiplin ilmu sosiologi yang dijadikan sebagai sebuah pendekatan itu. Dengan 

menggunakan pendekatan sosiologi tersebut berarti fenomena sosial studi Islam didekati 

dengan sebuah teori atau teori-teori sosiologi (Khoiruddin Nasution, 2007). Dan ditegaskan 

oleh Khoiruddin Nasution, pendekatan (approach), tentu terutama dalam konteks studi Islam, 

mempunyai pengertian yang sangat kompleks mencakup semua pengertian yang disampaikan 

di atas (Khoiruddin Nasution, 2007). 

Demikian juga yang dijelaskan oleh Mahariah dan Muhammad Shaleh Assingkily bahwa 

dengan demikian pendekatan dapat kita maknai sebagai cara pandang seseorang untuk 

memperlakukan/memahami suatu bidang ilmu yang selanjutnya digunakan dalam memahami 

agama Islam (Mahariah dan Muhammad Shaleh Assingkily, 2021). 

Berdasarkan pada definisi yang dikemukakan di atas, maka pendekatan dapat dipahami 

sebagai suatu perspektif  atau paradigma yang diterapkan menggunakan disiplin ilmu tertentu 

berdasarkan pada fenomena yang menjadi fokus kajian atau studinya. 

Sementara terkait dengan definisi studi Islam, bahwa Studi Islam secara etimologis 

merupakan terjemahan dari bahasa Arab, yaitu dirasah islamiyah, sedangkan di Barat dikenal 

dengan istilah Islamic Studies. Secara harfiah studi Islam adalah kajian mengenai hal-hal yang 

berkaitan dengan Islam. Adapun pengertian studi Islam secara sederhana dapat dikatakan 

sebagai usaha untuk mempelajari hal-hal yang berhubungan dengan agama Islam, yang 

dilakukan dengan usaha sadar dan sistematis untuk mengetahui, memahami, dan membahas 

secara mendalam seluk-beluk atau hal-hal yang berhubungan dengan agama Islam, baik ajaran, 

sejarah, maupun praktik-praktik pelaksanaannya secara nyata dalam kehidupan sehari-hari, 

sepanjang sejarahnya (Abd. Wahib, 2020). 

Studi Islam berdasarkan definisi yang disampaikan di atas adalah suatu proses usaha 

yang dilakukan dengan secara sandiri dan tersusun dengan sistematis dalam kaitannya untuk 

mengupa, mendalami dan mengkaji secara luas dan mendalam hal-hal yang berkaitan dengan 

agama Islam. Di mana kajiannya meliputi banyak hal yaitu sejarah, kehidupan sosial, praktek-

praktek keagamaan (ritualitas) dan semua hal yang terkait dengan kehidupan yang dijalani dalam 

rangka untuk menerapkan ajaran Islam. 

Demikian juga hal senada disampaikan oleh Walim bahwa munculnya istilah Studi Islam, 

yang di dunia Barat dikenal dengan istilah Islamic Studies, dalam dunia Islam dikenal dengan 

Dirasah Islamiyah, sesungguhnya telah didahului oleh adanya perhatian besar terhadap disiplin 

ilmu agama yang terjadi pada abad ke sembilan belas di dunia Barat (Walim, 2019). 

78



 

 

Berdasarkan pada pemahaman dan definisi yang telah disebutkan di atas, maka studi 

Islam merupakan suatu usaha untuk mempelajari dan mendalami hal-hal yang terkait dengan 

pokok da nisi ajaran Islam secara menyeluruh dan komprehensif. Dengan demikian apabila 

dikaitkan secara utuh definisi dari pendekatan studi Islam, maka maknanya adalah suatu sudut 

pandang atau paradigma yang digunakan dalam mendalami, mempelajari dan mengkaji kaidah 

serta pokok ajaran yang terkandung dalam agama Islam. 

 
Pendekatan-Pendekatan Dalam Studi Islam Yang Dilihat Dari Sudut Pandang 

Multikultural 

Pendekatan yang digunakan dalam studi Islam sangatlah beragam dan sangat banyak, 

sehingga dalam membuat artikel menjadi suatu hal yang cukup sulit jika harus melihat semua 

sudut pandang. Karena itu penulis menitik beratkan sudut pandang studi Islam yang banyak 

dipahami dan digunakan dalam berbagai diskusi, wacana dan kajian-kajian Islam secara 

universal. Adapun beberapa pendekatan dalam studi Islam tersebut kemudian dianalisis 

berdasarkan sudut pandang dari konsep multikultrual. Adapun pendekatan-pendekatan studi 

Islam tersebut adalah sebagai berikut: 

1. Pendekatan Teologis (Normatif  atau Agama) 

Pendekatan studi Islam dalam aspek teologis adalah suatu pendekatan yang 

menggunakan sudut pandang normati/agama. Artinya bahwa dalam memahami Islam harus 

berdasarkan pada pemahaman aspek ke-Tuhanan yang dianut dalam keyakinan agama Islam. 

Di mana ketika mempelajari Islam secara utuh dan menyeluruh menggunakan satu disiplin 

ilmu yaitu ilmu Tauhid atau ke-Tuhanan, di mana aspek ini merupakan aspek yang dipandang 

paling benar dalam pendekatan studi Islam. 

Sebagaimana ditegaskan oleh Abudin Nata dalam Luk Luk Nur Mufidah bahwa 

berbagai pendekatan-pendekatan teologis yang ada, pendekatan teologis normatif  

merupakan salah satu pendekatan teologis dalam upaya memahami agama secara harfiah. 

Pendekatan normatif  ini dapat diartikan sebagai upaya memahami agama dengan 

menggunakan kerangka ilmu ketuhanan yang bertolak dari suatu keyakinan bahwa wujud 

empirik dari suatu keagamaan dianggap sebagai yang paling benar dibandingkan dengan yang 

lainnya (Luk Luk Nur Mufidah, 2017). 

Studi Islam dengan pendekatan teologis-normatif  adalah studi terhadap aspek doktrinal 

normatif  Islam dengan menggunakan kerangka dasar disiplin Ilmu Katuhanan atau Teologi 

sebagai sebuah pendekatan studinya. Atau dapat juga dikatakan, studi Islam dengan 

pendekatan teologis-normatif  merupakan studi terhadap ajaran Islam dipandang dari sudut 

normativitasnya dengan mempergunakan kerangka disiplin keilmuan Teologi (Ilmu 

Ketuhanan) sebagai pendekatan studinya. Tentu saja menjadi sangat penting untuk 

disertakan sejumlah catatan berupa keterangan tambahan terhadap pengertian pendekatan 

teologis-normatif  dalam studi Islam itu.  

Secara mendasar bahwa pendekatan studi Islam yang mengedepankan pada aspek 

teologis\agama ini memandang bahwa hal pokok yang tidak dapat ditinggalkan dalam Islam 

adalah aspek Tauhid yang mengesakan Allah SWT. Di mana representasi dari perintah Allah 

SWT dan aturannya telah diwahyukan dalam al-Qur’an kepada Nabi-Nya, Rasulullah SAW 

yang kemudian diintegralkan dalam pergerakan hidup oleh beliau (Rasulullah SAW) dan 

79



 

 

disebut dengan Sunnah/al-Hadits. Hal ini menjadi landasan ideologis yang tidak diganggu 

gugat dalam pendekatan studi Islam. 

Adapun terkait dengan pandangan konsep multikultrual terhadap pendekatan ideologis 

ini, maka dapat dipahami sesungguhnya dikenal dengan istilah ummatan wasatan. Di mana 

dalam mengambil suatu kebijakan dari permasalahan ketuhanan yang ada di Indonesia dan 

bersinggungan dengan kearifan lokal yang sudah lama dipegang oleh mayarakat Indonesia, 

digunakan jalan tengah dalam konsep ummatan wasatan, jalan tengah yang dimaksud adalah 

mencari titik temu dan berpedoman kemashlahatan bersama untuk mencapai kedamaian dan 

keharmonisan. 

Sebagaimana ditegaskan bahwa beberapa poin yang termuat di dalam Piagam Madinah 

yaitu, pertama, pentingnya kesatuan dan ikatan nasionalisme dalam bingkai negara, demi 

tercapainya cita-cita berasama. Kedua, pentingnya persaudaraan diantara ummat beragama 

baik antar sesama muslim mapun non-muslim. Ketiga, Negara mengakui dan melindungi 

kebebasan beragama dan menjalankan ibadah sesuai dengan agama masing-masing. 

Keempat, tradisi masa lalu atau kearifan lokal yang tetap berpedoman pada prinsip keadilan 

dan kebenaran. Kehidupan Nabi di Madinah menjadi model dalam membangun sistem sosial 

harmony in diversity (Kardi Leo dkk, 2022). 

Maka dari itu, di era pluralisme dan multikultarlisme, merupakan sebuah keharusan bagi 

ummat Islam untuk menggeser pandangan kalam klasik yang bersifat abstark-dogmatis 

menuju antroposentris, dialogis dan inkslusif. Karena ummat Islam saat ini, telah tersebar di 

berbagai belahan dunia, hidup di dalam nation state secara Bersama-sama dengan komunitas 

lain. Penggeseran teologi ke arah yang lebih sosial bertujuan untuk menciptakan harmoni 

dan common good dalam kehidupan manusia. 

Indonesia yang notabene memiliki bangsa yang plural tentunya tak ingin mengalami, dan 

harus bela pada realita sejarah problem yang sudah ada dibangsa ini. Di tengah dinamika 

politik dan kondisi dalam mencari jati diri untuk mencapai Negara yang demokrasi di 

Indonesia saat ini sebenarnya sangatlah berpotensi untuk membangun atau melahirkan 

prototype politik yang tentunya memiliki ciri khas politik ke-Indonesiaan. Politik yang 

memiliki dimensi pluralitas dimana masyarakat dituntut untuk tetap saling memberi ruang 

dan pengakuan untuk menghindari rasa arogansi serta mampu mengajak seluruh masyarakat 

Indonesia untuk menjalin hubungan dengan baik dan mengembangkan rasa toleransi. 

Ketika masyarakat semakin plural, terlebih dalam konteks negara pluralitas dan 

pluralisme sebagai konsekuensi logis dari kehidupan berbangsa. Perjalanan hidup umat Islam 

dalam beragama tidak boleh didominasi oleh interpretasi kalam melibatkan pengalaman 

praksis beragama dalam realitas masyarakat multikultural. Konsekuensinya, praktik beragama 

dalam bentuk interaksi, yang mana di dalamnya kita harus berbuat baik kepada sesama 

manusia sebagai manifestasi dari “iman” dan “amal saleh”. sehin pengalaman empiris inilah 

yang membuat penalaran dalam beragama menjadi dinamis. 

Allah SWT berfirman dalam surat al-Anam ayat 108 berikut: 

ذٰلِكَ زَيَّنَّا لِ 
َ
م ٍۗ ك

ْ
َ عَدْوًاۢ بِغَيْرِ عِل وا اللّٰه ِ فَيَسُبُّ ذِينَْ يَدْعُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللّٰه

َّ
وا ال ا تسَُبُّ

َ
مَّ وَل

ُ
ِ ا

 
  كُل

ٰ
مُمْ  مُمَّ اِى

َ
ةٍ   عَلَل

انُوْا يَعْ 
َ
ئُمُمْ بِلَا ك ِ رْجِعُمُمْ فَيُنَب  هِمْ مَّ ِ

وْنَ رَب 
ُ
 لَل

80



 

 

Janganlah kamu memaki (sesembahan) yang mereka sembah selain Allah karena mereka nanti 
akan memaki Allah dengan melampaui batas tanpa (dasar) pengetahuan. Demikianlah, Kami 
jadikan setiap umat menganggap baik pekerjaan mereka. Kemudian kepada Tuhan merekalah 
tempat kembali mereka, lalu Dia akan memberitahukan kepada mereka apa yang telah mereka 
kerjakan. 

 
 

Ayat di atas menjelaskan bahwa Islam melarang perdebatan teologis yang berlebihan, 

yakni perdebatan yang berujung pada sikap saling mencaci-maki sesembahan. ibroh yang bisa 

dipetik sebagai pesan moral ayat di atas adalah tidak boleh suatu ummat menghina keyakinan 

teologis ummat lain. Larangan ini tentunya bertujuan untuk menghindari konflik antar 

ummat beragama. Selain itu, larangantersebut juga bertujuan untuk menghindari hinaan balik 

ummat lain atas konsep teologi Islam. Pendidikan dan masyarakat multikultural memiliki 

hubungan timbal balik (reciprocalrelayionship). Artinya, bila pada satu sisi pendidikan memiliki 

peran signifikan guna membangun masyarakat multikultural, disisi lain masyarakat 

multikultural dengan segala karakternya memiliki potensi signifikan untuk mensukseskan 

fungsi dan peran pendidikan, itu berarti penguatan disatu sisi, langsung atau tidak langsung, 

akan memberi penguatan pada sisi lain. 

Mengedepankan konsep ummatan wasatan sangatlah tepat dalam pandangan multikultural 

terkait pendekatan teologi dalam studi Islam. Karena dalam konsep ini ada beberapa hal yang 

dapat dijalankan yaitu; a) Jalan tengah, b) Berkesimbangan, c) Toleransi, d) Lurus dan tegas, 

e) Egaliter, dan f) Musyawarah. Jika hal tersebut dapat dilakukan maka Islam sebagai satu 

ajaran dan sekaligus pengajaran di tengah masyarakat tidak akan menjadi permasalahan dan 

saling merangkul dan mendukung untuk kedamaian bersama. 

2. Pendekatan Filosofis 

Pendekatan filosofis dalam studi Islam sangatlah penting, karena hampir seluruh aspek 

dari perkembangan srtudi Islam di berbagai aspek kehidupan tidak terlepas dari unsur-unsur 

filosofis. Aspek filosofis membangun kerangka dasar tujuan dari studi Islam diterapkan 

dalam berbagai disiplin Islam. Filsafat membangun kerangka berpikirnya, sehigga menjadi 

jelas arah dan tujuan yang hendaka dicapai atau dijalankan. Dihilangkannya aspek filosofis 

dalam studi Islam menyebabkan terjadi kemunduran dan berhentinya perkembangan studi 

Islam dalam berbagai aspek ilmun pengetahuan, karena antara metodologis dan materi yang 

dibuat di dalamnya tidak ada perekat untuk menyatukan studi Islam menjadi satu kesatuan, 

yaitu aspek filosofis di dalamnya. 

Pentingnya pendekatan filosofis dalam studi Islam ditegaskan oleh Dede Ahmad 

Ghazali dan Heri Gunawan dalam Adji Pratama Putra bahwa filsafat dalam kajian studi Islam 

merupakan salah satu metode yang dipakai untuk mengungkap permasalahan untuk 

mendapatkan hasil atas masalah tersebut. Pendekatan filsafat berusaha mencari jawaban atas 

segala sesuatu dibalik objek formal (fisik) dengan ciri khasnya yang mendalam, radikal, dan 

sistematis (Adji Pratama Putra, 2022). 

Berkembangnya studi Islam dengan menerapkan prinsip filsafat tidak terlepas dari 

aspek-aspek filsafat yang memang memberikan dukungan terhadap berbagai perkembangan 

ilmu pengetahuan yaitu; a) Logika. Aspek logika dalam filsafat merupakan hal yang mutlak 

dan mendasar, karena dasar dari pemikiran filsafat adalah logika yang tersusun secara 

81



 

 

sistematis sehingga melahirkan pemikiran yang sehat dan juga tertata dengan baik, b) 

Metafisika, Aspek ini berhubungan dengan hakikat diri kita dana lam. Artinya pada aspek ini 

filsafat mengajarkan kepada untuk memahami eksistensi diri kita dana lam tempat kita 

tinggal, sehingga terjadi satu kesatuan pehamaman visi dan utuh serta tidak bertentangan, c) 

Espitemologi. Aspek espitemologi berhubungan langsung dengan pengetahuan atau induk 

ilmu pengetahuan. Epsitemologi berbicara tentang lahirnya suatu konsep-konsep pemikiran 

manusia berdasarkan landasan yang benar dan tepat sehingga melahirkan ilmu pengetahuan 

yang bermanfaat bagi manusia, dan d) Etika. Etika merupakan perilaku yang hadir dari hasil 

belajar seseorang. Tentu saja perilaku yang dimaksud adalah perubahan sikap ke arah yang 

lebih baik. Filsafat mampu menghadirkan etika dari cara berpiki yang logis dan tepat serta 

benar, sehingga seseorang akan memiliki perilaku yang lebih baik bagi masyarakat. 

Sehubungan dengan pendekatan filosofis dalam stusi Islam menurut pandangan 

multikultrual bahwa setiap diciptakan oleh Allah SWT adalah tidak sama. Tidak ada satupun 

yang sama persis dalam kehidupan ini yang diciptakan oleh Allah SWT baik itu hewan, 

tumbuhan dan manusia. Hal ini bertujuan agar manusia hidup saling membutuhkan dan 

membangun suatu bangsa dari berbagai perbedaan tersebut. Sehingga dalam hal ini, satu 

dengan yang lainnya tidak boleh memandang dirinya lebih penting dari yang lainnya, semua 

sama kedudukannya selama memberikan manfaat kepada orang lain. 

Berbagai bentuk perbedaan yang sangat plural di bangsa ini merupakan sunnatullah yang 

tidak dapat dihindari. Karena hal ini sudah menjadi bagian sunnatullah maka harus dengan 

bijak dalam memahami perbedaan yang ada. Menurut pandangan multikultrual bahwa 

keberagaman akan memberikan nilai dan manfaat yang besar apabila keberagaman itu dapat 

dikendalikan dengan cara bijaksana. Sebagaimana yang dijelaskan oleh Eka Yanuarti dan 

Devi Purnamasari Hs, bahwa filsafat post-modernisme yang muncul sebagai bentuk protes 

terhadap pemikiran filsafat modernism melahirkan beberapa bentuk pemikiran yang sangat 

mendasar, seperti realisme, relativisme, dan humanisme. Salah satu dampak positif  yang 

menonjol dari pemikiran post-modernisme adalah lahirnya pengakuan akan pluralitas 

kehidupan. Bagi post-modernisme, kenyataan adanya masyarakat plural itu menjadi suatu 

fakta yang tidak bisa disangkal. Hal ini harus diperkuat dengan membangun prinsip 

kesadaran pluralisme dan multikulturalisme, yakni paham yang mengakui adanya keragaman 

dalam kehidupan sekaligus memperlakukan orang lain secara sama secara proporsional (Eka 

Yanuarti dan Devi Purnamasari Hs). 

Pengokohan multikulturalisme yang berangkat dari pemikiran filosofis di atas, perlu 

menjadi bahan pertimbangan untuk dikembangkan dalam pendidikan Islam. Landasan 

epistemologi yang telah dibangun dengan cukup jelas oleh aliran filsafat postmodernisme 

dalam usaha mengakomodasi fakta keragaman maupun perbedaan, sesungguhnya dapat 

menjadi tambahan referensi yang ilmiah untuk memformulasi pendidikan Islam multikultural 

secara lebih baik. Tentu dalam proses ini diperlukan sikap adaptif-kritis agar konsep-konsep 

tersebut tetap sejalan dengan spirit dan prinsip-prinsip ajaran Islam. 

Menurutnya Amin Abdullah dalam Eka Yanuarti dan Devi Purnamasari Hs bahwa 

dalam memasuki millenium baru, diperlukan sikap-cara pandang dan pola pikir keagamaan 

Islam yang baru dalam menghadapi realitas kehidupan yang demikian plural. Sikap dan cara 

pandang keagamaan Islam yang baru ini, sekaligus akan mempunyai dampak yang positif  

82



 

 

terhadap pola hubungan antara etnis, ras, suku golongan, dan sebagainya di tanah air. Sikap 

dan cara pandangan keagama Islam dimaksud adalah cara pandang dan pola pikir relatively 

absolute (Eka Yanuarti dan Devi Purnamasari Hs). 

Cara pandang ini dalam bahasa agama diistilahkan dengan Ta’abbudy absolute dan ta’aqquly 

relative yang menyatu dalam perilaku keberagamaan umat manusia. Pola pikir ini dipandang 

akan mampu memberikan angin segar yang dapat menghantarkan pada jenis pemahaman 

yang lebih bersifat inklusif  (hanif) dan terbuka (open ended) terhadap realitas keberagamaan 

manusia yang sangat majemuk. Pandangan ini lebih bersifat fundamental-kritis-inklusif  yang 

mampu mengkritisi dan membedah bercampuraduknya doktrinal-teologis dengan 

kepentingan kulturtal-sosiologis dalam kehidupan umat beragama pada umumnya, sehingga 

tampilan dalam kehidupan sehari lebih bersahabat, inklusif, humanis, dan pluralis. 

3. Pendekatan Historis 

Pendekatan historis dalam studi Islam historis merupakan penelaahan serta sumber-

sumber lain yang berisi informasi mengenai masa lampau dan dilaksanakan secara sistematis, 

maka dapat dikatan bahwa pendekatan historis dalam kajian Islam adalah usaha sadar dan 

sistematis untuk mengetahui dan memahami serta membahas secara mendalam tentang 

seluk-beluk atau hal-hal yang berhubungan dengan agama Islam, baik berhubungan dengan 

ajaran, sejarah maupun praktik-praktik pelaksanaannya secara nyata dalam kehidupan sehari-

hari, sepanjang sejarahnya (Sri Haryanto, 2017). 

Pendekatan atau perspektif  yang paling produktif  dalam studi Islam adalah pendekatan 

historis. Berkembangnya studi Islam tidak bisa dilepaskan dari sejarah masa lampau pada 

awal kemunculan Islam yang dibawa oleh Nabi Muhammad SAW. Islam telah memberikan 

kontribusi besar terhadap dunia ilmu pengetahuan, di mana Rasulullah SAW adalah 

pembangunan pondasi awal dari ilmu pengetahuan yang akan memberikan perubahan pada 

peradaban. Selanjutnya perkembangan ilmu pengetahuan di bawah komando Islam semakin 

jelas dan nyata ketika diteruskan pada masa daulah-daulah besar terutama Abbasiyah dan 

Andalusia. Pada era ini, Islam sebagai salah satu ideologi yang memotori kemajuan peradaban 

manusia dengan ilmu pengetahuan yang dikembangkan dipusat-pusat peradaban tersebut. 

Islam pada masa itu adalah mercu suar dan sekaligus pusat peradaban dunia karena 

berkembangnya ilmu pengetahuan. 

Sejarah ini menjadi landasan untuk tetap berkembangnya Islam di dunia hingga saat ini. 

Bagaimanapun, teknologi yang berkembang sekarang hampir sebagian besar andil dari 

pemikiran Islam di masa lampau. Historikal ini tidak dapat dibantah apalagi sampai 

dihilangkan, karena Islam memberikan saham terbesar dalam perkembangan peradaban 

manusia hingga sekarang. 

Asumi dasar dari pendekatan historis dalam studi Islam adalah suatu pemikiran, gerakan, 

dan peristiwa yang telah terjadi merupakan anak kandung dari zamannya. Artinya bahwa 

setiap yang berlaku di masa lampau pasti memiliki pertalian dan hubungan untuk kejadian 

yang akan dating. Peradaban yang kita dapatkan saat ini tidak mungkin tanpa adanya 

peristiwa, kejadian dan pemikiran di masa lampau yang lebih dahulu ditanamkan secara kuat. 

Dengan demikian, sejarah merupakan elemen yang paling produktif  untuk membangun dari 

pemikiran-pemikiran pendidikan dalam Islam. Pendekatan historical inilah yangakan 

83



 

 

menguatkan studi Islam terus menjadi salah satu bagian kajian dan wawasan yang tidak akan 

pernah hilang. 

Pendekatan kesejarahan sangat dibutuhkan dalam studi Islam, karena Islam datang 

kepada seluruh manusia dalam situasi yang berkaitan dengan kondisi sosial 

kemasyarakatannya masing-masing. Yaitu bagaimana melakukan pengkajian terhadap 

berbagai studi keislaman dengan menggunakan pendekatan histories sebagai salah satu alat 

(metodologi) untuk menyatakan kebenaran dari objek kajian itu. Pentingnya pendekatan ini, 

mengingat karena rata-rata disiplin keilmuan dalam Islam tidak terlepas dari berbagai 

peristiwa atau sejarah. Baik yang berhubungan dengan waktu, lokasi dan format peristiwa 

yang terjadi (Sri Haryanto, 2017). 

Pendekatan histori dalam studi Islam apabila dikaji dalam pandangan multikultural 

bahwa sesungguhnya sejarah telah membuktikan Islam hadir di tengah masyarakat yang 

majemuk dengan berbagai latar belakangnya. Artinya Islam dalam sejarah perkembangannya 

tidak menitikberatkan pada hal penguasaan dan merampas aset-aset berharga suatu bangsa. 

Islam dating dengan pola rahmatan lil ‘alamin. Islam menghargai setiap daerah yang memiliki 

nilai-nilai prulal yang tinggi. Sehingga Islam bisa membaur dan menjadi satu-kesatuan 

dengan yang lainnya. 

Fakta sejarah membuktikan bahwa Islam di terima di Indonesia dengan mudah karena 

para ulama yang mendakwahkan dan mengajarkan Islam datang dengan cara santun, tidak 

mudah menabuh perkara-perkara yang membuat pertentangan, sangat toleran dan memiliki 

etika yang tinggi terhadap mereka yang didakwahi. Namun disisi lain, Islam memberikan 

warna yang menyejukkan dan mudah diterima. Sekali lagi sejarah membuktikan, bahwa pada 

praktenya, Islam dalam mendidik penuh dengan kelembutan kepada mereka yang belum 

mengenal Islam. Akulturasi budaya antara Islam dan penduduk pribumi di Indonesia menjadi 

bukti sejarah bahwa Islam sangat mudah diterima, karena mengedepakan prinsip rahmatan 

dan perdamaian. 

Berdasarkan pandangan konsep multikultural mengenai pendekatan historis yang 

dilakukan dalam studi Islam, bahwa Islam tidak membuang dan menghancurkan alur sejarah 

lama sebelum Islam masuk dalam konsep pendidikan di Indonesia. Namun sebaliknya, Islam 

memberikan warna dalam pendidikan masyarakat Indonesia dan melakukan akulturasi 

konsep pendidikan. Islam pandai memilah konsep pendidikan yang tidak bertentangan 

dengan Islam, namun di sisi lain menghormati dan toleransi dengan konsep pendidikan yang 

lama diterapkan oleh masyarakat. Intinya, Islam datang tidak menghilangkan akar sejarah dari 

pendidikan suatu bangsa, namun memberikan warna dan memberikan perubahan yang lebih 

positif. 

4. Pendekatan Sosiologis 

Pendekatan sosiologis dalam studi Islam adalah pendekatan dalam memahami Islam 

berdasarkan ilmu sosiologi. Pendekatan sosilogis digunakan dalam studi Islam karena banyak 

kajian-kajian dalam Islam yang sangat berhubungan dengan sosiologis. Islam diturunkan 

untuk manusia salah satunya adalah untuk menyelesaikan permasalahan-permasalahan 

sosiologis ditengah masyarakat, dan al-Qur’an banyak menceritakan tentang interaksi 

manusia antar manusia, bangsa antar bangsa, negara antar negara. Artinya aspek ini tidak 

dapat dilepaskan dalam kajian Islam. 

84



 

 

Sebagaimana dijelaskan oleh Maulana Ira bahwa dengan pendekatan sosiologis, agama 

dapat dipahami dengan mudah karena agama sendiri diturunkan untuk kepentingan sosial. 

Sebagai contoh misalnya, dalam al-Qur’an kita jumpai ayat-ayat yang berkaitan dengan 

hubungan manusia lainnya, sebab-sebab yang menyebabkan kesengsaraan. Semua hal 

tersebut akan dapat dijelaskan apabila yang memahaminya mengetahui historis sosial pada 

saat ajaran agama diturunkan (Maulana Ira, 2022). 

Pendekatan sosiologis dalam studi Islam berdasarkan analisis dari sudut pandang 

multikulturalisme bahwa sesungguhnya aspek yang dikembangkan Islam dalam pendekatan 

sosiologis sangatlah plural dan memegang prinsip toleransi yang sangat tinggi. Karena dalam 

prinsip Islam dua hal secara mendasar yang dipegang yaitu hablumminallah dan 

hablumminannas, yaitu hubungan secara vertikal (ke atas) dengan Allah SWT, dan horizontal 

(ke bawah) dengan manusia. Dari kedua aspek ini, hubungan dengan manusia adalah 

landasan yang sangat kuat dalam Islam. Islam memandang pergaulan dengan orang lain 

sesuatu yang sangat wajib dan mutlak, karena Islam juga memahami bahwa tanpa adanya 

kerjasama dengan orang lain, maka Islam sebagai suatu konsep pendidikan dan keagamaan 

tidak dapat berkembang. 

Ajaran Islam menyediakan dasar-dasar untuk mengembangkan pemikiran pendidikan 

yang diharapkan dapat melahirkan sistem pendidikan yang acceptable atau dapat diterima, 

sehingga Islam mengisyaratkan adanya tiga dimensi yang harus dikembangkan dalam 

kehidupan manusia, yaitu pertama, Dimensi kehidupan duniawi yang mendorong manusia 

sebagai hamba Allah Swt untuk mengembangkan dirinya dalam ilmu pengetahuan, 

keterampilan dan nilai-nilai Islam yang mendasari kehidupan. Kedua, Dimensi kehidupan 

ukhrawi yang mendorong manusia untuk mengembangkan dirinya dalam pola hubungan 

yang serasi dan seimbang dengan Tuhan. Dimensi inilah yang melahirkan berbagai usaha 

agar seluruh aktivitas manusia senantiasa sesuai dengan nilai-nilai Islam. Ketiga, Dimensi 

hubungan antara kehidupan duniawi dan ukhrawi yang mendorong manusia untuk berusaha 

menjadikan dirinya sebagai hamba Allah yang utuh dan paripurna dalam bidang ilmu 

pengetahuan dan keterampilan, serta menjadi pendukung dan pelaksana ajaran Islam 

(Hisyam Ahyani, 2020). 

Jelas sekali, bahwa Islam memegang prinsip keberagaman dalam hal ini. Islam tidak 

membedakan ras dan suku bangsa dan memberikan derajat yang sama dengan sesame, 

sehingga proses sosial berjalan dengan mudah. Pada saat semacam inilah kemudian Islam 

dapat diterima di tengah masyarakat. Mudah bermasyarakat dan menghormati budaya-

budaya yang berlaku di tengah masyarakat dan di sisi lain mengajak pada perubahan dan 

perbaikan. 

 
KESIMPULAN 

Kesimpulan dari artikel ini bahwa pendekatan studi Islam berdasarkan padangan 

multikulturalisme merupakan paradigma di mana Islam menjadi bagian dari kajian masyarakat 

yang majemuk yang mengedepankan toleransi dan saling menghargai terhadap perbedaan yang 

ada di tengah masyarakat dengan konsep pemahaman Islam yang berbeda-beda pada tataran 

teknis dan praktek setiap daerah. 

85



 

 

Pendekatan studi Islam pada aspek teologi berdasarkan pandangan multikultrual 

merupakan pendekatan yang mengendepankan sisi washatiyah, dimana dalam menjalankan 

konsep saling menghargai kemajemukan dengan mencari jalan tengah atas dasar kedamaian, 

kemashlahatan dan keseimbangan hidup dengan sesama ummat Islam yang berbeda dalam hal 

praktek ritual keagamaan. 

Pendekatan studi Islam pada aspek filosofi berdasarkan pandangan multikultural 

merupakan suatu pendekatan di mana Islam tidak memisahkan aspek-aspek filosofi yang 

berkembang sebelumnya, di mana dalam hal menjalakan keyakinan Islamnya memiliki 

perpaduan filosofi antara budaya dan Islam serta berbeda ragamnya. Sehingga Islam sejatinya 

harus dapat memadukan konsep filsafat yang berbeda menjadi kebaikan untuk masyarakat. 

Pendekatan studi Islam pada aspek histori berdasarkan pandangan multikultural 

menekankan pada aspek akultruasi sejarah. Di mana dalam Islam tidak meninggalkan sejarah 

masa lalu yang ada, namun justru sejarah menjadi bagian terpenting dalam Islam dan 

berkembangnya Islam adalah karena sejarah panjang yang menjadi motivasi untuk bertahan 

hingga sekarang. Demikian juga halnya, ketika Islam pada masyarakat yang memiliki perbedaan 

sejarah, Islam menyambungkan sejarah mereka menjadi bagian untuk berkembang dan maju 

dalam peradaban. 

Pendekatan studi Islam pada aspek sosiologi berdasarkan pandangan multikultrual 

bahwa Islam senantiasa menghargai perbedaan kultur, ras dan suku bangsa. Tolrensi terhadap 

perbedaan sangatlah tinggi, sehingga mudah diterima di tengah masyarakat, karena prinsip yang 

dibangun adalah rahmatan lil alamin. 

 
REFERENSI 
Afroni, Mochamad. (2019). Pendekatan Sejarah dalam Studi Islam. Jurnal Madaniyah. Volume 9. 

Nomor 2. 
Ahyani, Hisyam. (2020). Pendidikan Islam dalam Dimensi Sosiokultrual di Era Revolusi Industri. Fitrah: 

Journal of  Islamic Education Fitrah: Journal of  Islamic Education. Volume 1. Nomor 1. 
Ali, Muhammad dan Antiya Safira Prajayanti. (2019. Kedudukan As-Sunnah Sebagai Sumber Hukum 

dan Pendidikan Islam di Era Milenial. Tarbawiyah: Jurnal Ilmiah Pendidikan. Volume 3. 
Nomor 2. 

Dahniar. (2022). Pendekatan Sosiologi dalam Studi Islam. Jurnal Azkia. Volume 16. Nomor 2. 
Ghazali, Dede Ahmad dan Heri Gunawan. (2015). Studi Islam, Suatu Pengantar dengan Pendekatan 

Interdisipliner. Bandung: Remaja Rosdakarya. 
Haryanto, Sri. (2017). Pendekatan Historis dalam Studi Islam. Jurnal Ilmiah Studi Islam: Manarul 

Qur’an. Volume 17. Nomor 1. 
Ira, Maulana. (2022). Urgensi Pendekatan Sosiologis dalam Studi Islam. Asian Journal of  Healthcare 

Analytics (AJHA). Volume 1. Nomor 1. 
Jaya, Septi Aji Fitra. (2019). Al-Qur’an dan Hadits Sebagau Sumber Hukum Islam. INDO-

ISLAMIKA. Volume 9. Nomor 2. 
Leo, Kardi dkk, (2022). Pendidikan Multikultural Berdasarkan Perspektif  Teologi Islam. JPDK. 

Volume 4. Nomor 2. 
Mahariah dan Muhammad Shaleh Assingkily. (2021). Pendekatan Pendidikan Islam dalam Kajian 

Studi Islam. Tazkiya, Volume X. Nomor 1. 
Mufidah, Luk Luk Nur. (2017). Pendekatan Teologis dalam Kajian Islam. Jurnal Misykat. Volume 2. 

Nomor 1. 
Nasution, Khoiruddin. (2007). Pengantar Studi Islam. Yogyakarta: ACAdeMIA dan TAZZAFA. 

86



 

 

Putra, Adji Pratama. (2022). Pendekatan Filsafat dalam Studi Islam. Jurnal Lentera. Volume 21. 
Nomor 2. 

Shaifudin, Arif  dkk (2022). Pendekatan Filosofis dalam Studi Islam. El-Wahdah. Volume 3. Nomor 
1. 

 
Suparlan. (2019). Metode dan Pendekatan dalam Kajian Islam. FONDATIA: Jurnal Pendidikan 

Dasar. Volume 3. Nomor 1. 
Suryadi, Rudi Ahmad. (2022). Al-Qur’an Sebagai Sumber Pendidikan Islam. Taklim: Jurnal 

Pendidikan Agama Islam. Volume 20. Nomor 2. 
Wahib, Abd. (2020). Buku Ajar Pengantar Studi Islam. Jember: Institut Agama Islam Negeri 

Jember. 
Walim. (2019). Pendekatan Sejarah dalam Studi Islam TAHKIM: Jurnal Peradaban dan Hukum 

Islam. Volume 2. Nomor 1. 
Yanuarti, Eka dan Devi Purnamasari Hs. Analisis Landasan Filosofis Pendidikan Multikultural pada 

Pembelajaran PAI. Jurnal Pendidikan IAIN Curup. 
 

87


