e-ISSN: 2809-3712

SEJARAH MASUKNYA ISLAM DI INDONESIA

Ahmad Hapsak Setiawan, Roby Sagara
Institut Agama Islam Sultan Muhammad Syafiuddin Sambas

hapsakiwan@gmail.com *

Abstract
The introduction of Islam to Indonesia is a complex historical event that took place over a long period of
time, starting from the 7th century and reaching its peak in the 13th to 16th centuries. The process of
Islamisation in the archipelago is marked by unique characteristics, namely a relatively peaceful and gradual
spread, in contrast to the pattern of the spread of Islam in several other regions of the world. Islam entered
through various channels, mainly trade, marriage and da'wab by Muslim traders, ulama and Sufis. Ports
and coastal cities became the starting point for the spread of Islam, which then spread to inland areas. The
process of Islamisation in Indonesia was also characterised by intensive adaptation and acculturation with
local culture, resulting in a distinctive form of Lslam in the archipelago. This accommodative approach allowed
Istam: to be widely accepted and become an integral part of the identity of Indonesian society. The introduction
of Islam not only changed the religions landscape, but also shaped new social, political, and cultural dynamics
that had a profound and lasting influence in the formation of Indonesia's national identity.
Keywords: History, Islam, Indonesia

Abstrak
Masuknya Islam ke Indonesia merupakan peristiwa sejarah yang kompleks dan berlangsung
dalam rentang waktu yang panjang, dimulai sejak abad ke-7 dan mencapai puncaknya pada
abad ke-13 hingga ke-16. Proses islamisasi di Nusantara ditandai oleh karakteristik yang unik,
yaitu penyebaran yang relatif damai dan bertahap, berbeda dengan pola penyebaran Islam di
beberapa wilayah lain di dunia. Islam masuk melalui berbagai saluran, terutama perdagangan,
pernikahan, dan dakwah yang dilakukan oleh para pedagang Muslim, ulama, dan sufi.
Pelabuhan dan kota-kota pesisir menjadi titik awal penyebaran Islam, yang kemudian
merambah ke daerah pedalaman. Proses islamisasi di Indonesia juga ditandai oleh adaptasi
dan akulturasi yang intensif dengan budaya lokal, menghasilkan bentuk Islam yang khas
Nusantara. Pendekatan akomodatif ini memungkinkan Islam untuk diterima secara luas dan
menjadi bagian integral dari identitas masyarakat Indonesia. Masuknya Islam tidak hanya
mengubah lanskap keagamaan, tetapi juga membentuk dinamika sosial, politik, dan budaya
baru yang memiliki pengaruh mendalam dan berkelanjutan dalam pembentukan identitas
nasional Indonesia.
Kata Kunci: Sejarah, Islam, Indonesia

Pendahuluan

Indonesia, sebagai negara dengan populasi Muslim terbesar di dunia, memiliki sejarah
panjang dan kompleks terkait masuknya Islam ke Nusantara. Proses islamisasi di Indonesia
merupakan fenomena historis yang menarik dan penting untuk dikaji, mengingat dampaknya yang
sangat besar terhadap perkembangan sosial, budaya, politik, dan ekonomi bangsa Indonesia hingga
saat ini (Kurniawati & Yusuf, 2023).

Sebelum kedatangan Islam, wilayah Nusantara telah diwarnai oleh berbagai kepercayaan
dan agama, termasuk animisme, dinamisme, Hindu, dan Buddha. Kehadiran Islam kemudian
memberikan warna baru dalam mozaik keberagaman Indonesia, dengan proses penyebaran yang
unik dan berbeda dari wilayah-wilayah lain di dunia (Legimin & Aslan, 2024). Meskipun Islam telah
menjadi agama mayoritas di Indonesia, masih terdapat banyak perdebatan dan pertanyaan seputar

99


mailto:hapsakiwan@gmail.com

sejarah masuknya Islam ke Nusantara (Afthal & Deslianti, 2022). Beberapa isu yang masih menjadi
bahan diskusi di kalangan sejarawan dan peneliti antara lain: 1) Kapan tepatnya Islam mulai masuk
ke Indonesia? Beberapa teori menyebutkan abad ke-7 M, sementara yang lain mengatakan abad
ke-13 M. 2) Dari mana asal-usul para penyebar Islam di Indonesia? Apakah dari Gujarat, Persia,
Arab, atau China? 3) Bagaimana proses islamisasi berlangsung di berbagai wilayah Indonesia yang
memiliki karakteristik geografis dan budaya yang beragam? 4) Apa saja faktor-faktor yang
mendukung penyebaran Islam di Indonesia, sehingga dalam waktu relatif singkat dapat menjadi
agama mayoritasedan 5) Bagaimana Islam beradaptasi dengan budaya lokal dan membentuk
karakteristik Islam Nusantara yang khas? (Lamborgini, 2020)

Penelitian ini penting dilakukan untuk memberikan pemahaman yang lebih komprehensif
tentang sejarah masuknya Islam di Indonesia. Dengan memahami proses islamisasi di Nusantara,
kita dapat lebih menghargai keragaman dan toleransi yang telah terbentuk sejak lama dalam
masyarakat Indonesia. Selain itu, penelitian ini juga dapat memberikan kontribusi dalam
memperkaya khazanah pengetahuan sejarah Indonesia dan Islam di Asia Tenggara.

Dalam konteks global, pemahaman yang mendalam tentang sejarah masuknya Islam di
Indonesia juga dapat membantu memperkuat posisi Indonesia sebagai negara Muslim moderat
yang menjunjung tinggi nilai-nilai toleransi dan keberagaman. Hal ini menjadi semakin relevan di
tengah meningkatnya tensi geopolitik dan isu-isu terkait radikalisme agama di berbagai belahan
dunia.

Oleh karena itu, penelitian tentang sejarah masuknya Islam di Indonesia tidak hanya
penting dari segi akademis, tetapi juga memiliki relevansi sosial dan politik yang signifikan dalam
konteks kekinian. Dengan latar belakang ini, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara
mendalam proses masuk dan berkembangnya Islam di Indonesia, serta dampaknya terhadap
berbagai aspek kehidupan masyarakat Nusantara.

Metode Penelitian

Kajian pada penelitian ini menggunakan metode literatur. Metode penelitian literatur, juga
dikenal sebagai studi kepustakaan atau literature review, adalah metode penelitian yang
menggunakan sumber-sumber tertulis untuk mengumpulkan dan menganalisis data. Metode
penelitian literatur adalah sebuah metode penelitian yang dilakukan dengan cara mengumpulkan,
membaca, dan menganalisis berbagai sumber literatur yang relevan dengan topik penelitian.
Sumber-sumber ini dapat berupa buku, artikel jurnal, laporan penelitian, tesis, disertasi, dokumen
resmi, dan sumber-sumber tertulis lainnya (JUNAIDI, 2021); (Abdussamad, 2022); (Wekke, 2020).

Hasil dan Pembahasan
Sejarah Perkembangan Islam

Sejarah Islam dimulai pada abad ke-7 Masehi di Mekah, Arab Saudi, ketika Nabi
Muhammad SAW menerima wahyu pertama dari Allah SWT melalui Malaikat Jibril. Selama 23
tahun berikutnya, Muhammad menyebarkan ajaran Islam di Mekah dan Madinah, menghadapi
berbagai tantangan dan perlawanan. Setelah wafatnya Muhammad pada tahun 632 M,
kepemimpinan Islam dilanjutkan oleh para Khulafaur Rasyidin (Abu Bakar, Umar bin Khattab,
Utsman bin Affan, dan Ali bin Abi Thalib) yang memperluas wilayah kekuasaan Islam hingga
mencakup sebagian besar Timur Tengah, Afrika Utara, dan Persia (Pamungkas, 2020).

100



Pada masa Dinasti Umayyah (661-750 M) dan Dinasti Abbasiyah (750-1258 M), Islam
mengalami masa keemasan dalam hal ilmu pengetahuan, seni, dan budaya. Pusat-pusat
pembelajaran seperti Baghdad, Cordoba, dan Kairo menjadi tempat berkumpulnya para
cendekiawan Muslim dan non-Muslim untuk bertukar pengetahuan dan ide. Periode ini juga
ditandai dengan ekspansi Islam ke berbagai wilayah, termasuk Spanyol, Asia Tengah, dan India.
Perkembangan ini membawa Islam menjadi salah satu peradaban terbesar dan paling berpengaruh
di dunia (Asyah, 2024).

Setelah runtuhnya Dinasti Abbasiyah akibat serangan Mongol pada tahun 1258 M,
kekuasaan Islam terfragmentasi menjadi beberapa kerajaan dan kesultanan. Meskipun demikian,
Islam terus berkembang dan menyebar ke berbagai penjuru dunia, termasuk Asia Tenggara, Afrika
Sub-Sahara, dan Eropa Timur. Pada abad ke-15 hingga ke-19, tiga kekaisaran besar Muslim -
Kesultanan Utsmaniyah, Kekaisaran Safawi, dan Kekaisaran Mughal - mendominasi wilayah yang
luas dari Eropa Tenggara hingga India. Meskipun menghadapi tantangan kolonialisme dan
modernisasi pada abad ke-19 dan ke-20, Islam tetap menjadi agama dengan pertumbuhan tercepat
di dunia, dengan lebih dari 1,8 miliar pengikut pada abad ke-21 (Alvionita & Auliahadi, 2020).

Memasuki abad ke-20, dunia Islam menghadapi berbagai tantangan baru, termasuk
kolonialisme Barat, modernisasi, dan konflik internal. Runtuhnya Kekaisaran Ottoman pada akhir
Perang Dunia I menandai berakhirnya kekhalifahan Islam terakhir. Periode ini juga ditandai dengan
munculnya gerakan-gerakan pembaruan dan kebangkitan Islam, seperti gerakan Wahabisme di
Arab Saudi dan Ikhwanul Muslimin di Mesir (Madri et al., 2021). Pasca-kolonialisme, banyak
negara Muslim berjuang untuk menemukan identitas mereka dan menyeimbangkan antara nilai-
nilai Islam tradisional dengan tuntutan modernitas (Aslan & Hifza, 2019b).

Pada paruh kedua abad ke-20, dunia Islam menyaksikan kebangkitan politik Islam di
berbagai negara. Revolusi Iran pada tahun 1979 menjadi contoh paling menonjol dari fenomena
ini. Sementara itu, globalisasi dan kemajuan teknologi membawa tantangan dan peluang baru bagi
umat Islam di seluruh dunia. Muslim di negara-negara Barat semakin bertambah jumlahnya,
membentuk komunitas yang signifikan dan mempengaruhi dinamika sosial-politik di negara-negara
tersebut (Bahalwan, 2022).

Memasuki abad ke-21, Islam terus menghadapi berbagai isu kontemporer, seperti
ckstremisme, islamofobia, dan upaya untuk menafsirkan kembali ajaran Islam dalam konteks
modern. Di sisi lain, terjadi pula perkembangan positif seperti meningkatnya dialog antaragama,
upaya pembaruan pendidikan Islam, dan peran aktif Muslim dalam isu-isu global seperti perubahan
iklim dan keadilan sosial (Hafid, 2020).

Dengan demikian, Sejarah perkembangan Islam mencerminkan perjalanan panjang yang
penuh dinamika, dari masa awal penyebaran di Jazirah Arab hingga menjadi agama global dengan
pengaruh signifikan dalam berbagai aspek kehidupan manusia. Islam telah mengalami masa-masa
kejayaan, tantangan, dan transformasi, namun tetap mempertahankan esensi ajarannya. Meskipun
menghadapi berbagai tantangan di era modern, Islam terus beradaptasi dan berkembang,
membuktikan relevansinya dalam kehidupan milyaran pengikutnya di seluruh dunia.
Perkembangan Islam ke depan akan sangat bergantung pada bagaimana umatnya menafsirkan dan
mengaplikasikan ajaran agama mereka dalam menghadapi tantangan-tantangan kontemporer,
sambil tetap menjaga nilai-nilai inti yang telah membentuk identitas mereka selama berabad-abad.

Indonesia Sebelum Kedatangan Islam

101



Sebelum kedatangan Islam, Indonesia telah memiliki peradaban yang maju dan kompleks.
Wilayah Nusantara ini dihuni oleh berbagai suku dan etnis yang memiliki kebudayaan dan
kepercayaan masing-masing. Kerajaan-kerajaan besar seperti Sriwijaya dan Majapahit telah
berkembang menjadi pusat perdagangan dan kebudayaan yang signifikan di Asia Tenggara. Kedua
kerajaan ini memiliki pengaruh yang luas, mencakup sebagian besar wilayah yang kini dikenal
sebagai Indonesia, serta beberapa wilayah di luar kepulauan (Aslan & Hifza, 2019b); (Aslan &
Hifza, 2019a).

Sistem kepercayaan yang dominan di Indonesia sebelum kedatangan Islam adalah Hindu
dan Buddha. Pengaruh agama-agama ini dapat dilihat dari berbagai peninggalan arkeologi, seperti
candi Borobudur dan Prambanan di Jawa Tengah. Selain itu, berbagai tradisi animisme dan
dinamisme juga masih kuat mengakar di berbagai daerah. Kepercayaan-kepercayaan ini
mempengaruhi sistem sosial, politik, dan budaya masyarakat Nusantara pada masa itu (Hafid,
2020).

Ekonomi Indonesia pra-Islam sudah berkembang pesat, terutama dalam hal perdagangan
maritim. Posisi strategis kepulauan Indonesia di jalur perdagangan antara India dan Tiongkok
menjadikannya pusat perdagangan yang penting. Rempah-rempah, kayu wangi, dan berbagai
komoditas lainnya dari Indonesia sangat diminati di pasar internasional. Pelabuhan-pelabuhan
besar seperti Sriwijaya menjadi tempat persinggahan penting bagi para pedagang dari berbagai
penjuru dunia (Wekke, 2023).

Struktur sosial dan politik di Indonesia pra-Islam umumnya bersifat feodal, dengan raja
atau penguasa lokal memegang kekuasaan tertinggi. Masyarakat terbagi dalam beberapa kasta atau
golongan, meskipun sistem ini tidak seketat yang diterapkan di India. Kebudayaan dan kesenian
juga berkembang pesat, terlihat dari berbagai bentuk seni seperti wayang, tari-tarian, dan sastra
yang masih bertahan hingga saat ini (Wandiyo et al., 2020). Bahasa dan aksara lokal, seperti bahasa
Jawa Kuno dan aksara Pallawa, digunakan secara luas dalam komunikasi dan administrasi Kerajaan
(Hifza & Aslan, 2019).

Kedatangan Islam ke Indonesia berlangsung secara bertahap, dimulai sekitar abad ke-7
melalui para pedagang Arab dan India. Proses islamisasi ini berlangsung damai, tanpa penaklukan
militer yang signifikan. Islam menyebar melalui jalur perdagangan, pernikahan, dan dakwah para
ulama. Kerajaan-kerajaan Islam mulai bermunculan, seperti Samudra Pasai di Aceh dan Demak di
Jawa, yang kemudian berperan penting dalam penyebaran Islam di Nusantara (Harman et al,,
2022).

Meskipun Islam menjadi agama dominan, pengaruh Hindu-Buddha dan kepercayaan lokal
tidak serta-merta hilang. Terjadi proses akulturasi budaya yang menghasilkan bentuk-bentuk unik
Islam Indonesia. Contohnya adalah seni wayang yang tetap bertahan namun disesuaikan dengan
nilai-nilai Islam, atau arsitektur masjid yang mengadopsi unsur-unsur lokal seperti atap tumpeng
(Febriyanto, 2021).

Perkembangan Islam juga membawa perubahan dalam sistem sosial dan politik. Konsep
kesultanan mulai menggantikan sistem kerajaan Hindu-Buddha. Hukum Islam (syariah) mulai
diterapkan di beberapa daerah, meskipun sering kali berdampingan dengan hukum adat. Bahasa
Arab dan aksara Arab (yang kemudian beradaptasi menjadi aksara Jawi dan Pegon) mulai
digunakan secara luas, terutama dalam konteks keagamaan dan sastra (Prasetyo, 2023).

Pada akhir abad ke-15 dan awal abad ke-16, ketika Islam sudah mulai mapan di banyak
wilayah Indonesia, bangsa-bangsa Eropa mulai berdatangan ke Nusantara. Kedatangan mereka
awalnya untuk berdagang, namun kemudian berkembang menjadi kolonialisme yang berlangsung

102



selama berabad-abad. Hal ini membawa dinamika baru dalam perkembangan Islam dan budaya di
Indonesia (Rohmah & Zafi, 2020).

Dengan demikian, Indonesia sebelum kedatangan Islam memiliki peradaban yang maju
dengan pengaruh Hindu-Buddha yang kuat. Kedatangan Islam membawa perubahan signifikan
namun berlangsung secara damai dan bertahap. Proses islamisasi di Indonesia menghasilkan
bentuk Islam yang unik, yang berakulturasi dengan budaya lokal. Meskipun Islam akhirnya menjadi
agama mayoritas, warisan budaya pra-Islam tetap bertahan dan memperkaya keberagaman
Indonesia. Perjalanan sejarah ini membentuk Indonesia menjadi negara dengan masyarakat yang
majemuk, toleran, dan kaya akan budaya, yang terus berkembang hingga saat ini.

Jalur Masuknya Islam ke Indonesia

Jalur masuknya Islam ke Indonesia dapat dijelaskan dalam beberapa aspek utama:

Pertama, Jalur Perdagangan: Ini merupakan jalur utama masuknya Islam ke Indonesia. Para
pedagang Muslim dari Arab, Persia, dan India yang melakukan perdagangan di wilayah Nusantara
memperkenalkan ajaran Islam kepada penduduk lokal. Mereka singgah di pelabuhan-pelabuhan
penting seperti Pasai, Perlak, Malaka, dan kota-kota pesisir lainnya. Melalui interaksi dagang yang
intensif, terjadi pertukaran tidak hanya barang dagangan tetapi juga ide dan kepercayaan. Para
pedagang Muslim ini sering kali menetap untuk waktu yang lama, bahkan menikah dengan
penduduk setempat, yang memungkinkan penyebaran Islam secara lebih mendalam (Legimin &
Aslan, 2024).

Kedua, Jalur Dakwah: Para ulama dan sufi memainkan peran penting dalam penyebaran
Islam di Indonesia. Mereka melakukan perjalanan dakwah, mengajarkan ajaran Islam kepada
masyarakat lokal. Para dai ini, yang sering disebut sebagai Wali Songo di Jawa, tidak hanya
mengajarkan agama tetapi juga beradaptasi dengan budaya setempat. Merecka menggunakan
pendekatan kultural, seperti melalui seni dan sastra, untuk memperkenalkan Islam. Metode dakwah
yang akomodatif dan tidak konfrontatif ini memudahkan penerimaan Islam oleh masyarakat local
(Aslan & Suhari, 2019).

Ketiga, Jalur Politik: Seiring berjalannya waktu, beberapa penguasa lokal memeluk Islam,
yang kemudian diikuti oleh rakyatnya. Konversi penguasa ke Islam ini kadang-kadang didorong
oleh aliansi politik atau pernikahan dengan keluarga Muslim. Contohnya adalah Sultan Malik Al-
Saleh dari Samudra Pasai, yang menjadi penguasa Muslim pertama di Nusantara. Setelah penguasa
memeluk Islam, struktur pemerintahan pun mulai mengadopsi sistem kesultanan Islam. Hal ini
mempercepat proses islamisasi di wilayah kekuasaan mereka, karena rakyat cenderung mengikuti
agama yang dianut oleh pemimpinnya (Rohmah & Zafi, 2020).

Keempat, Jalur Pendidikan: Pendirian lembaga-lembaga pendidikan Islam seperti
pesantren dan madrasah menjadi sarana penting dalam penyebaran dan pendalaman ajaran Islam.
Para santri yang telah menyelesaikan pendidikannya kemudian kembali ke daerah asal mereka dan
menyebarkan ilmu yang telah mereka peroleh. Sistem pendidikan ini tidak hanya mengajarkan
agama, tetapi juga ilmu-ilmu lainnya, sehingga menarik minat banyak orang untuk belajar (Aslan &
Hifza, 2020); (Manullang et al., 2021).

Kelima, Jalur Pernikahan: Pernikahan antara pedagang Muslim atau ulama dengan
penduduk lokal, terutama dari kalangan bangsawan, mempercepat proses islamisasi. Keturunan
dari pernikahan ini sering kali menjadi pelopor penyebaran Islam di lingkungan mereka. Strategi
ini efektif dalam membangun jaringan sosial dan politik yang mendukung perkembangan Islam
(Bella et al., 2024).

103



Keenam, Jalur Tasawuf: Ajaran tasawuf atau mistisisme Islam memiliki daya tarik tersendiri
bagi masyarakat Indonesia yang sebelumnya telah akrab dengan tradisi mistik Hindu-Buddha. Para
sufi mampu menjelaskan konsep-konsep Islam dengan cara yang lebih mudah dipahami dan
diterima oleh masyarakat lokal. Mereka juga sering mengakomodasi praktik-praktik lokal yang tidak
bertentangan dengan prinsip dasar Islam (Febrianti & Seprina, 2024).

Proses masuknya Islam ke Indonesia berlangsung secara damai dan bertahap selama
beberapa abad. Keberhasilan penyebaran Islam di Nusantara tidak lepas dari kemampuan para
penyebar Islam untuk beradaptasi dengan budaya lokal, serta sifat ajaran Islam yang universal dan
fleksibel. Hal ini memungkinkan Islam untuk diterima secara luas tanpa menimbulkan konflik
besar dengan kepercayaan dan tradisi yang sudah ada sebelumnya.

Hingga saat ini, Islam telah menjadi agama mayoritas di Indonesia, dengan berbagai variasi
praktik dan interpretasi yang mencerminkan kekayaan budaya Nusantara. Proses islamisasi yang
panjang dan damai ini telah membentuk karakter Islam Indonesia yang moderat, toleran, dan
mampu hidup berdampingan dengan berbagai kepercayaan dan budaya lainnya.

Perkembangan Islam di Berbagai Wilayah Indonesia

Perkembangan Islam di berbagai wilayah Indonesia berlangsung dengan karakteristik dan
kecepatan yang berbeda-beda, mencerminkan keberagaman budaya dan kondisi sosial-politik di
Nusantara.

Di Sumatra, khususnya di wilayah pesisir timur seperti Aceh dan Sumatera Utara, Islam
berkembang pesat sejak abad ke-13. Kerajaan Samudera Pasai menjadi pusat penyebaran Islam
yang penting, diikuti oleh Kerajaan Aceh Darussalam pada abad ke-16. Islam di wilayah ini
memiliki karakteristik yang kuat dan menjadi bagian integral dari identitas masyarakat.
Perkembangan Islam di Sumatra juga ditandai dengan munculnya ulama-ulama besar seperti
Hamzah Fansuri dan Nuruddin ar-Raniri yang memberikan kontribusi signifikan dalam
pengembangan pemikiran Islam di Nusantara (Maulia et al., 2022).

Perkembangan Islam di Jawa memiliki ciri khas tersendiri, di mana terjadi akulturasi antara
ajaran Islam dengan budaya Jawa yang kuat. Wali Songo, sembilan tokoh penyebar Islam di Jawa,
memainkan peran penting dalam proses islamisasi dengan pendekatan kultural yang damai. Mereka
menggunakan media seni dan budaya, seperti wayang dan gamelan, untuk menyampaikan ajaran
Islam. Kerajaan-kerajaan Islam seperti Demak, Mataram, dan Cirebon turut berperan dalam
memperkuat posisi Islam di Jawa, meskipun praktik-praktik sinkretis antara Islam dan kepercayaan
lokal masih bertahan hingga saat ini (Faslah & Yanti, 2020).

Di wilayah timur Indonesia, seperti Sulawesi dan Maluku, Islam masuk melalui jalur
perdagangan dan mendapat dukungan dari kerajaan-kerajaan lokal. Kerajaan Gowa-Tallo di
Sulawesi Selatan menjadi pusat penyebaran Islam yang penting di kawasan ini sejak abad ke-17. D1
Maluku, persaingan antara pedagang Muslim dan kolonial Eropa turut mewarnai perkembangan
Islam. Meskipun demikian, Islam berhasil berakar kuat di wilayah ini dan menjadi bagian penting
dari identitas masyarakat local (Tamba et al., 2022).

Sementara itu, di Kalimantan dan Papua, perkembangan Islam relatif lebih lambat dan
terbatas dibandingkan dengan wilayah-wilayah lainnya. Di Kalimantan, Islam berkembang
terutama di wilayah pesisir melalui kerajaan-kerajaan seperti Banjar dan Kutai. Adapun di Papua,
Islam baru mulai berkembang secara signifikan pada abad ke-20, terutama melalui migrasi
penduduk dari wilayah lain di Indonesia. Meskipun demikian, di kedua wilayah ini, Islam tetap

104



mampu tumbuh dan berkembang berdampingan dengan kepercayaan dan tradisi lokal yang sudah
ada sebelumnya (Ariza, 2023).

Di Bali, perkembangan Islam memiliki dinamika yang unik. Meskipun mayoritas penduduk
Bali menganut agama Hindu, komunitas Muslim telah ada sejak lama, terutama di wilayah pesisir
seperti Klungkung dan Jembrana. Perkembangan Islam di Bali ditandai dengan harmoni dan
toleransi antara komunitas Muslim dan Hindu, yang tercermin dalam berbagai praktik sosial dan
budaya. Meskipun tidak menjadi agama mayoritas, Islam di Bali tetap berkembang dan menjadi
bagian dari keberagaman budaya pulau tersebut (Huda et al., 2022).

Perkembangan Islam di Nusa Tenggara Barat, khususnya di Lombok dan Sumbawa, juga
memiliki karakteristik tersendiri. Islam di wilayah ini dipengaruhi oleh tradisi Jawa dan Makassar,
serta memiliki unsur-unsur sufisme yang kuat. Praktik Islam di Lombok, misalnya, memiliki
keunikan dalam ritual dan tradisi seperti "Lebaran Topat" yang menggabungkan elemen Islam
dengan budaya lokal. Di Sumbawa, Islam berkembang melalui Kesultanan Sumbawa dan Bima,
yang memainkan peran penting dalam penyebaran dan penguatan ajaran Islam di wilayah tersebut
(Widiyanti, 2022).

Sebagai kesimpulan, perkembangan Islam di berbagai wilayah Indonesia menunjukkan
keberagaman dan kompleksitas yang mencerminkan kekayaan budaya Nusantara. Proses islamisasi
di setiap daerah memiliki karakteristik unik, dipengaruhi oleh faktor-faktor seperti jalur masuknya
Islam, kondisi sosial-politik setempat, serta interaksi dengan budaya dan kepercayaan lokal yang
sudah ada sebelumnya. Meskipun terdapat perbedaan dalam kecepatan dan intensitas
perkembangannya, Islam berhasil berakar kuat di sebagian besar wilayah Indonesia, membentuk
mozaik keislaman yang kaya dan beragam.

Keberagaman ini telah membentuk wajah Islam Indonesia yang toleran, moderat, dan
mampu berdialog dengan budaya lokal. Hal ini menjadi salah satu kekuatan utama dalam
membangun harmoni sosial dan persatuan nasional di tengah keberagaman Indonesia.
Perkembangan Islam yang berbeda-beda di setiap wilayah juga telah melahirkan berbagai aliran
pemikiran, praktik keagamaan, dan ckspresi budaya Islam yang unik, memperkaya khazanah
peradaban Islam secara global. Dengan demikian, sejarah perkembangan Islam di berbagai wilayah
Indonesia tidak hanya menjadi bagian penting dari identitas nasional, tetapi juga memberikan
kontribusi signifikan terhadap perkembangan Islam dunia.

Tantangan dan Hambatan Penyebaran Islam di Indonesia

Salah satu tantangan utama dalam penyebaran Islam di Indonesia adalah keberagaman
budaya dan kepercayaan yang sudah mengakar kuat di masyarakat. Sebelum kedatangan Islam,
berbagai wilayah di Nusantara telah memiliki sistem kepercayaan yang mapan, seperti animisme,
dinamisme, Hindu, dan Buddha. Para penyebar Islam harus menghadapi resistensi dari penganut
kepercayaan lama dan menemukan cara untuk mengintegrasikan ajaran Islam dengan tradisi lokal
tanpa menghilangkan esensi Islam itu sendiri. Proses akulturasi ini membutuhkan waktu yang
panjang dan pendekatan yang bijaksana untuk dapat diterima oleh masyarakat setempat (Aslan,
2019).

Indonesia sebagai negara kepulauan terbesar di dunia menghadirkan tantangan geografis
yang signifikan dalam penyebaran Islam. Jarak antar pulau yang jauh dan kondisi alam yang
beragam menyulitkan para penyebar agama untuk menjangkau seluruh wilayah Nusantara.
Keterbatasan sarana transportasi dan komunikasi pada masa awal penyebaran Islam juga menjadi

hambatan serius. Akibatnya, proses islamisasi berlangsung dengan kecepatan yang berbeda-beda

105



di berbagai wilayah, dengan daerah pesisit umumnya lebih cepat tersentuh Islam dibandingkan
daerah pedalaman (Muharmina et al., 2022).

Penyebaran Islam di Indonesia juga menghadapi tantangan politik, terutama dari kerajaan-
kerajaan Hindu-Buddha yang telah berkuasa sebelumnya. Di beberapa wilayah, kedatangan Islam
dianggap sebagai ancaman terhadap status quo, sehingga menimbulkan resistensi dan konflik.
Contohnya adalah perlawanan Kerajaan Majapahit terhadap berkembangnya kekuatan politik
Islam di pesisir utara Jawa. Selain itu, persaingan antar kesultanan Islam sendiri dalam
memperebutkan pengaruh dan wilayah kekuasaan juga terkadang menghambat proses penyebaran
Islam yang lebih luas dan damai (Amir, 2021).

Hambatan lain dalam penyebaran Islam di Indonesia adalah keterbatasan akses terhadap
pendidikan dan pemahaman yang mendalam tentang ajaran Islam. Pada masa awal penyebaran,
jumlah ulama dan guru agama masih sangat terbatas, sementara wilayah yang harus dijangkau
sangat luas. Keterbatasan literatur keislaman dalam bahasa lokal juga menjadi kendala dalam
menyebarkan pemahaman yang komprehensif tentang Islam (Tabroni et al., 2020). Akibatnya, di
beberapa daerah, praktik Islam bercampur dengan kepercayaan lokal dan terkadang menimbulkan
pemahaman yang kurang sesuai dengan ajaran Islam yang sebenarnya. Tantangan ini terus berlanjut
hingga masa modern, di mana upaya untuk meningkatkan kualitas pendidikan Islam dan
pemahaman yang benar tentang ajaran Islam masih menjadi fokus penting dalam pengembangan
Islam di Indonesia.

Kesimpulan

Masuknya Islam ke Indonesia merupakan proses yang bertahap dan relatif damai. Berbeda
dengan penyebaran Islam di beberapa wilayah lain di dunia, islamisasi di Nusantara tidak
didominasi oleh penaklukan militer. Islam masuk melalui jalur perdagangan, pernikahan,
pendidikan, dan dakwah yang dilakukan oleh para pedagang, ulama, dan sufi. Proses ini
berlangsung selama berabad-abad, dimulai sejak abad ke-7 dan mengalami perkembangan pesat
pada abad ke-13 hingga ke-16. Karakteristik penyebaran yang damai ini memungkinkan Islam
untuk berakulturasi dengan budaya lokal, menciptakan bentuk Islam yang khas Indonesia.

Pelabuhan dan kota-kota pesisitr memainkan peran kunci dalam penyebaran Islam di
Indonesia. Kota-kota seperti Pasai, Malaka, Demak, dan Ternate menjadi pusat-pusat penyebaran
Islam yang penting. Melalui aktivitas perdagangan di pelabuhan-pelabuhan ini, para pedagang
Muslim dari berbagai wilayah seperti Arab, Persia, dan Gujarat berinteraksi dengan masyarakat
lokal, memperkenalkan ajaran Islam, dan membentuk komunitas-komunitas Muslim awal. Dari
pesisir, Islam kemudian menyebar ke daerah pedalaman melalui jaringan perdagangan internal dan
penyebaran oleh para da'i lokal.

Salah satu ciri khas penyebaran Islam di Indonesia adalah kemampuannya untuk
beradaptasi dan berakulturasi dengan budaya lokal. Para penyebar Islam, terutama para sufi,
menggunakan pendekatan yang akomodatif terhadap tradisi dan kepercayaan setempat. Mereka
tidak serta-merta menghapuskan praktik-praktik budaya yang sudah ada, melainkan berusaha
mengintegrasikan nilai-nilai Islam ke dalamnya. Pendekatan ini menghasilkan bentuk Islam yang
unik di Indonesia, yang memadukan unsur-unsur Islam dengan tradisi lokal, seperti terlihat dalam
seni, arsitektur, dan praktik keagamaan.

Proses masuknya Islam ke Indonesia tidak hanya mengubah lanskap keagamaan, tetapi juga
membentuk identitas baru yang khas Nusantara. Islam menjadi faktor pemersatu yang
menghubungkan berbagai etnis dan wilayah di kepulauan Indonesia. Bahasa Melayu, yang menjadi

106



lingua franca perdagangan, berkembang menjadi bahasa penyebaran Islam dan akhirnya menjadi
dasar bahasa nasional Indonesia. Kesultanan-kesultanan Islam yang muncul di berbagai wilayah
Nusantara tidak hanya menjadi pusat penyebaran agama, tetapi juga pusat pengembangan ilmu
pengetahuan, seni, dan budaya Islam. Proses ini pada akhirnya membentuk karakteristik Islam
Indonesia yang moderat, toleran, dan mampu hidup berdampingan dengan keberagaman, yang
tetap menjadi ciri khas Islam di Indonesia hingga saat ini.

Daftar Rujukan

Abdussamad, Z. (2022). Buku Metode Penelitian Kualitatif. Query date: 2024-05-25 20:59:55.
https://doi.org/10.31219/osf.io/juwxn

Afthal, R., & Deslianti, D. (2022). Aplikasi Sejarah Masuknya Islam Di Bengkulu Berbasis Android
Menggunakan Algoritma Linear Congruent Method. JURNAL MEDILA INFOTAMA,
18(1), 76-80. https://doi.org/10.37676/jmi.v18i1.1679

Alvionita, G., & Auliahadi, A. (2020). Dinamika Islam di Indonesia Awal Abad-21. Khazanah: Jurnal
Sejarah Dan Kebudayaan Islam, 10(1), 13-24. https:/ /doi.org/10.15548 /khazanah.v10i1.259

Amir, A. N. (2021). MASUKNYA ISLAM KE NUSANTARA (MELAYU-INDONESIA):
Al Adalab, 24(2), 93-103. https://doi.org/10.35719 /aladalah.v24i2.74

Ariza, H. (2023). Lembaga Pendidikan Islam Dalam Lintasan Sejarah di Indonesia (Kajian Historis
Perkembangan Lembaga Pendidikan Islam). SURAU : Journal of Islamic Education, 1(1), 1—
1. https://doi.org/10.30983/.v1i1.6697

Aslan, A. (2019). SEJARAH PERJALANAN KURIKULUM PENDIDIKAN ISLAM DI
MALAYSIA. Tal imuna: Jurnal Pendidikan Islam, 8(1), 29—45.

Aslan, A., & Hifza, H. (2019a). Problems in The Thai Patani Malay Islamic Education. A~Ulum,
19(2), 387-401.

Aslan, A., & Suhari, S. (2019). Sejarah Kurikulum Pendidikan Islam di Brunei Darussalam. Jurnal
Igra’: Kajian Ilmn Pendidikan, 4(1), 113-127.

Aslan & Hifza. (2019b). Kurikulum Pendidikan Masa Penjajahan Jepang Di Sambas. Edukasia
Islamika, 4(2), 171-188. https://doi.org/10.28918 /jei.v4i2.2295

Aslan & Hifza. (2020). The Community Of Temajuk Border Education Values Paradigm On The
School. International Journal of Humanities, Religion and Social Science, 4(1), 13-20.

Asyah, A. S. N. (2024). Dinamika dan Aktivitas Jaringan Islam Liberal di Indonesia Tahun 2001-
2005. Tanjak: Searah Dan Peradaban Istam, 4(3), 235-246.
https://doi.org/10.19109/tanjak.v4i3.24488

Bahalwan, D. A. (2022). DINAMIKA PERKEMBANGAN SEKOLAH BENTUKAN
KOMUNITAS HADRAMI DI INDONESIA 1905-1942. Khazganab: Jurnal Sejarah Dan
Kebudayaan Islam, 12(2), 121-132. https:/ /doi.org/10.15548 /khazanah.v12i2.720

Bella, S., Irawan, M. F., & Shaleh. (2024). Jejak Historis Kebijakan Pendidikan Islam di Indonesia
dalam Lintasan Sejarah. Jurnal Inovatif Manajemen Pendidikan Islam, 3(1), 52—62.
https://doi.org/10.38073 /jimpi.v3i1.1599

Faslah, R., & Yanti, N. (2020). KERAJAAN ISLAM : SEJARAH POLITIK ISLAM KLASIK DI
INDONESIA. Mau'izhah, 10(2), 193-193. https://doi.otg/10.55936/mauizhah.v10i2.41

Febrianti, T., & Seprina, R. (2024). Jejak Pendidikan Islam di Asia Tenggara: Sejarah dan
Perkembangannya di Indonesia, Malaysia, Brubei, Singapura dan Thailand. Jumal Kawakib,
5(1), 51-56. https://doi.org/10.24036/kwkib.v5i1.186

Febriyanto, S. A. (2021). Islam dan Rasialisme di Kashmir dalam Kacamata Sejarah. JUSPI (Jurnal
Sejarah Peradaban Islam), 4(2), 82—82. https:/ /doi.otg/10.30829 /juspi.v4i2.8426

Hafid, W. (2020). Geneologi Radikalisme Di Indonesia (Melacak Akar Sejarah Gerakan Radikal).
Al-Tafagqub: Journal of Islamic Law, (1), 31-31.
https://doi.org/10.33096/altafaqquh.v1i1.37

107



Harman, H., Nelli, J., & Azni, A. (2022). HUKUM PERKAWINAN ISLAM DI INDONESIA
LATAR BELAKANG SEJARAH DAN PERKEMBENGANNYA. Ijzthad : Jurnal Hukum:
Dan Ekonomi Islam, 15(2), 323-323. https://doi.org/10.21111/ijtihad.v15i2.6308

Hifza & Aslan. (2019). Problematika Pendidikan Islam Melayu Patani Thailand. A~Ulum, 19(2),
387-401. https://doi.org/10.30603/au.v19i2.864

Huda, N., Amni, W., & Fitriah, F. (2022). Lembaga Seniman dan Budayawan Muslimin Indonesia:
Perannya Dalam Pengembangan Budaya Islam di Indonesia Era 1962-1967 M. Tanjak:
Sejarah Dan Peradaban Istam, 2(1), 97-107. https://doi.org/10.19109/tanjak.v2i1.11979

JUNAIDI, J. (2021). ANOTASI METODEIL.OGI PENELITIAN KUALITATIF JOHN W.
CRESWELL. Query date: 2024-05-25 20:59:55. https:/ /doi.org/10.31237 /osf.io/ 6kt5q

Kurniawati, W. O. I, & Yusuf, N. Y. (2023). ANALISIS SEJARAH PERKEMBANGAN ISLAM
DAN ASAL-USUL BANGSA MELAYU DI NUSANTARA (INDONESIA). Jurnal
Multidisipliner Kapalamada, 2(2), 139-149. https://doi.org/10.62668 /kapalamada.v2i02.789

Lamborgini, A. (2020). Book Review: Perjumpaan Antarpemeluk Agama Di Nusantara: Masa Hindu-
Buddha Sampai Sebelum Masuknya Portugis Bab 4 “Perkembangan Agama Islam di Nusantara.”
Query date: 2024-09-12 10:11:20. https://doi.org/10.31219/0sf.io/qvIt3

Legimin & Aslan. (2024). PENDIDIKAN ISLAM MASA PENJAJAHAN BELANDA DAN
JEPANG. JURNAL PENDIDIKAN DAN KEGURUAN, 2(2), 446—455.

Madri, M., Putra, P., & Aslan, A. (2021). The Values Of Islamic Education In The Betawar
Tradition Of The Sambas Melayu Society. A#-Tarbiyat :[urnal Pendidikan Islam, 4(1), 36—45.
https://doi.org/10.37758 /jat.v4i1.251

Manullang, S. O., Mardani, M., Hendriarto, P., & Aslan, A. (2021). Understanding Islam and The
Impact on  Indonesian  Harmony  and  Diversity:  AFUlm,  21(1).
https://doi.org/10.30603 /au.v21i1.2188

Maulia, S. T., Hendra, H., & Ichsan, M. (2022). JEJAK PERKEMBANGAN ISLAM PADA
KERAJAAN-KERAJAAN ISLAM DI INDONESIA. JELAK : Jurnal Pendidikan Sejarah &>
Sejarah, 2(2), 77-84. https://doi.org/10.22437 /jejak.v2i2.22477

Muharmina, A., Daulay, H. P., & Dahlan, Z. (2022). Masuknya Ide-Ide Pembaharuan Pemikiran
Islam ke Indonesia dan Pengaruhnya di Bidang Pendidikan, Sosial dan Politik. Hzjaz: Jurnal
Limn-Ilpn Keislaman, 1(1), 76-80. https://doi.org/10.57251 /hij.v1i1.186

Pamungkas, B. R. (2020). Book Review: Perjumpaan Antarpemeluk Agama Di Nusantara: Masa Hindu-
Buddha Sampai Sebelum Masuknya Portugis Bab 4 “Perkembangan Agama Islam di Nusantara.”
Query date: 2024-09-12 10:11.:20. https://doi.org/10.31219/0sf.io/wb5qn

Prasetyo, Moh. T. (2023). ISLAM DAN TRANSFORMASI BUDAYA LOKAL DI
INDONESIA.  Batuthah:  Jurnal — Sejarah  Padaban  Islam, — 2(2),  150-162.
https://doi.org/10.38073 /batuthah.v2i2.1107

Rohmah, A. N., & Zafi, A. A. (2020). Jejak Eksistensi Mazhab Syafi'i di Indonesia. Jurnal
Tamaddun : Jurnal Separah Dan Kebudayaan Islam, 8(D).
https://doi.org/10.24235/tamaddun.v8i1.6325

Tabroni, R., Zakaria, M. M., Dienaputra, R. D., & Mulyadi, R. M. (2020). Memandang Wajah
Negara Islam Di Indonesia: Usaha Pembelajaran Sejarah Melalui Materi Konflik.
AGASTYA: JURNAL SEJARAH DAN PEMBEIAJARANNYA, 10(1), 16-16.
https://doi.org/10.25273 /ajsp.v10i1.4467

Tamba, H. K., Haloho, H. D., & Diansyah, A. (2022). Kondisi Kehidupan Masyarakat di Tanah
Batak Setelah Masuknya Belanda. MUKADINAH: Jurnal Pendidikan, Sejarah, Dan Lpu-Iinmu
Sosial, 6(2), 444—453. https://doi.org/10.30743 /mkd.v6i2.5154

Wandiyo, W., Suryani, I., & Sholeh, K. (2020). Hubungan Sriwijaya dengan Dinasti Umayah
terthadap Masuknya Agama Islam di Palembang pada Abad VIII Masehi. SINDANG:
Jurnal Pendidikan Sejarah Dan Kajian Sejarah, 2(1), 32-43.
https://doi.org/10.31540/sindang.v2i1.493

108



Wekke, I. S. (2020). Desain Penelitian — Kualitatif. ~ Query — date: 2024-05-25  20:59:55.
https://doi.org/10.31219/0sf.io /4q8pz

Wekke, I. S. (2023). HMI dan Hari Masuknya Injil, Mahasiswa Islam di Tanah Papua. Himpunan
Mabhasiswa  Islam Dan Masyarakat Muslim  Indonesia, Query date: 2024-09-12 10:11:20.
https://doi.org/10.21428 /0£fe76641.d9200£29

Widiyanti. (2022). MAKALAH SEJARAH KOPERASI DI INDONESLA. Query date: 2024-09-12
10:11:20. https:/ /doi.org/10.31219/osf.io/qnwzt

109



