
 
    

e-ISSN: 2809-3712  
 

 

 

SEJARAH MASUKNYA ISLAM DI INDONESIA 

 

Ahmad Hapsak Setiawan, Roby Sagara 
Institut Agama Islam Sultan Muhammad Syafiuddin Sambas 

hapsakiwan@gmail.com * 
 

 

Abstract 
The introduction of Islam to Indonesia is a complex historical event that took place over a long period of 
time, starting from the 7th century and reaching its peak in the 13th to 16th centuries. The process of 
Islamisation in the archipelago is marked by unique characteristics, namely a relatively peaceful and gradual 
spread, in contrast to the pattern of the spread of Islam in several other regions of the world. Islam entered 
through various channels, mainly trade, marriage and da'wah by Muslim traders, ulama and Sufis. Ports 
and coastal cities became the starting point for the spread of Islam, which then spread to inland areas. The 
process of Islamisation in Indonesia was also characterised by intensive adaptation and acculturation with 
local culture, resulting in a distinctive form of Islam in the archipelago. This accommodative approach allowed 
Islam to be widely accepted and become an integral part of the identity of Indonesian society. The introduction 
of Islam not only changed the religious landscape, but also shaped new social, political, and cultural dynamics 
that had a profound and lasting influence in the formation of Indonesia's national identity. 

Keywords: History, Islam, Indonesia 
 

Abstrak 
Masuknya Islam ke Indonesia merupakan peristiwa sejarah yang kompleks dan berlangsung 
dalam rentang waktu yang panjang, dimulai sejak abad ke-7 dan mencapai puncaknya pada 
abad ke-13 hingga ke-16. Proses islamisasi di Nusantara ditandai oleh karakteristik yang unik, 
yaitu penyebaran yang relatif damai dan bertahap, berbeda dengan pola penyebaran Islam di 
beberapa wilayah lain di dunia. Islam masuk melalui berbagai saluran, terutama perdagangan, 
pernikahan, dan dakwah yang dilakukan oleh para pedagang Muslim, ulama, dan sufi. 
Pelabuhan dan kota-kota pesisir menjadi titik awal penyebaran Islam, yang kemudian 
merambah ke daerah pedalaman. Proses islamisasi di Indonesia juga ditandai oleh adaptasi 
dan akulturasi yang intensif dengan budaya lokal, menghasilkan bentuk Islam yang khas 
Nusantara. Pendekatan akomodatif ini memungkinkan Islam untuk diterima secara luas dan 
menjadi bagian integral dari identitas masyarakat Indonesia. Masuknya Islam tidak hanya 
mengubah lanskap keagamaan, tetapi juga membentuk dinamika sosial, politik, dan budaya 
baru yang memiliki pengaruh mendalam dan berkelanjutan dalam pembentukan identitas 
nasional Indonesia. 

Kata Kunci: Sejarah, Islam, Indonesia  
 
Pendahuluan 

Indonesia, sebagai negara dengan populasi Muslim terbesar di dunia, memiliki sejarah 

panjang dan kompleks terkait masuknya Islam ke Nusantara. Proses islamisasi di Indonesia 

merupakan fenomena historis yang menarik dan penting untuk dikaji, mengingat dampaknya yang 

sangat besar terhadap perkembangan sosial, budaya, politik, dan ekonomi bangsa Indonesia hingga 

saat ini (Kurniawati & Yusuf, 2023). 

Sebelum kedatangan Islam, wilayah Nusantara telah diwarnai oleh berbagai kepercayaan 

dan agama, termasuk animisme, dinamisme, Hindu, dan Buddha. Kehadiran Islam kemudian 

memberikan warna baru dalam mozaik keberagaman Indonesia, dengan proses penyebaran yang 

unik dan berbeda dari wilayah-wilayah lain di dunia (Legimin & Aslan, 2024). Meskipun Islam telah 

menjadi agama mayoritas di Indonesia, masih terdapat banyak perdebatan dan pertanyaan seputar 

99

mailto:hapsakiwan@gmail.com


 

 
 

sejarah masuknya Islam ke Nusantara (Afthal & Deslianti, 2022). Beberapa isu yang masih menjadi 

bahan diskusi di kalangan sejarawan dan peneliti antara lain: 1) Kapan tepatnya Islam mulai masuk 

ke Indonesia? Beberapa teori menyebutkan abad ke-7 M, sementara yang lain mengatakan abad 

ke-13 M. 2) Dari mana asal-usul para penyebar Islam di Indonesia? Apakah dari Gujarat, Persia, 

Arab, atau China? 3) Bagaimana proses islamisasi berlangsung di berbagai wilayah Indonesia yang 

memiliki karakteristik geografis dan budaya yang beragam? 4) Apa saja faktor-faktor yang 

mendukung penyebaran Islam di Indonesia, sehingga dalam waktu relatif singkat dapat menjadi 

agama mayoritas?dan 5) Bagaimana Islam beradaptasi dengan budaya lokal dan membentuk 

karakteristik Islam Nusantara yang khas? (Lamborgini, 2020) 

Penelitian ini penting dilakukan untuk memberikan pemahaman yang lebih komprehensif 

tentang sejarah masuknya Islam di Indonesia. Dengan memahami proses islamisasi di Nusantara, 

kita dapat lebih menghargai keragaman dan toleransi yang telah terbentuk sejak lama dalam 

masyarakat Indonesia. Selain itu, penelitian ini juga dapat memberikan kontribusi dalam 

memperkaya khazanah pengetahuan sejarah Indonesia dan Islam di Asia Tenggara. 

Dalam konteks global, pemahaman yang mendalam tentang sejarah masuknya Islam di 

Indonesia juga dapat membantu memperkuat posisi Indonesia sebagai negara Muslim moderat 

yang menjunjung tinggi nilai-nilai toleransi dan keberagaman. Hal ini menjadi semakin relevan di 

tengah meningkatnya tensi geopolitik dan isu-isu terkait radikalisme agama di berbagai belahan 

dunia. 

Oleh karena itu, penelitian tentang sejarah masuknya Islam di Indonesia tidak hanya 

penting dari segi akademis, tetapi juga memiliki relevansi sosial dan politik yang signifikan dalam 

konteks kekinian. Dengan latar belakang ini, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara 

mendalam proses masuk dan berkembangnya Islam di Indonesia, serta dampaknya terhadap 

berbagai aspek kehidupan masyarakat Nusantara. 

 

Metode Penelitian 

Kajian pada penelitian ini menggunakan metode literatur. Metode penelitian literatur, juga 

dikenal sebagai studi kepustakaan atau literature review, adalah metode penelitian yang 

menggunakan sumber-sumber tertulis untuk mengumpulkan dan menganalisis data. Metode 

penelitian literatur adalah sebuah metode penelitian yang dilakukan dengan cara mengumpulkan, 

membaca, dan menganalisis berbagai sumber literatur yang relevan dengan topik penelitian. 

Sumber-sumber ini dapat berupa buku, artikel jurnal, laporan penelitian, tesis, disertasi, dokumen 

resmi, dan sumber-sumber tertulis lainnya (JUNAIDI, 2021); (Abdussamad, 2022); (Wekke, 2020). 

 

 

Hasil dan Pembahasan 

Sejarah Perkembangan Islam 

Sejarah Islam dimulai pada abad ke-7 Masehi di Mekah, Arab Saudi, ketika Nabi 

Muhammad SAW menerima wahyu pertama dari Allah SWT melalui Malaikat Jibril. Selama 23 

tahun berikutnya, Muhammad menyebarkan ajaran Islam di Mekah dan Madinah, menghadapi 

berbagai tantangan dan perlawanan. Setelah wafatnya Muhammad pada tahun 632 M, 

kepemimpinan Islam dilanjutkan oleh para Khulafaur Rasyidin (Abu Bakar, Umar bin Khattab, 

Utsman bin Affan, dan Ali bin Abi Thalib) yang memperluas wilayah kekuasaan Islam hingga 

mencakup sebagian besar Timur Tengah, Afrika Utara, dan Persia (Pamungkas, 2020). 

100



 

 
 

Pada masa Dinasti Umayyah (661-750 M) dan Dinasti Abbasiyah (750-1258 M), Islam 

mengalami masa keemasan dalam hal ilmu pengetahuan, seni, dan budaya. Pusat-pusat 

pembelajaran seperti Baghdad, Cordoba, dan Kairo menjadi tempat berkumpulnya para 

cendekiawan Muslim dan non-Muslim untuk bertukar pengetahuan dan ide. Periode ini juga 

ditandai dengan ekspansi Islam ke berbagai wilayah, termasuk Spanyol, Asia Tengah, dan India. 

Perkembangan ini membawa Islam menjadi salah satu peradaban terbesar dan paling berpengaruh 

di dunia (Asyah, 2024). 

Setelah runtuhnya Dinasti Abbasiyah akibat serangan Mongol pada tahun 1258 M, 

kekuasaan Islam terfragmentasi menjadi beberapa kerajaan dan kesultanan. Meskipun demikian, 

Islam terus berkembang dan menyebar ke berbagai penjuru dunia, termasuk Asia Tenggara, Afrika 

Sub-Sahara, dan Eropa Timur. Pada abad ke-15 hingga ke-19, tiga kekaisaran besar Muslim - 

Kesultanan Utsmaniyah, Kekaisaran Safawi, dan Kekaisaran Mughal - mendominasi wilayah yang 

luas dari Eropa Tenggara hingga India. Meskipun menghadapi tantangan kolonialisme dan 

modernisasi pada abad ke-19 dan ke-20, Islam tetap menjadi agama dengan pertumbuhan tercepat 

di dunia, dengan lebih dari 1,8 miliar pengikut pada abad ke-21 (Alvionita & Auliahadi, 2020). 

Memasuki abad ke-20, dunia Islam menghadapi berbagai tantangan baru, termasuk 

kolonialisme Barat, modernisasi, dan konflik internal. Runtuhnya Kekaisaran Ottoman pada akhir 

Perang Dunia I menandai berakhirnya kekhalifahan Islam terakhir. Periode ini juga ditandai dengan 

munculnya gerakan-gerakan pembaruan dan kebangkitan Islam, seperti gerakan Wahabisme di 

Arab Saudi dan Ikhwanul Muslimin di Mesir (Madri et al., 2021). Pasca-kolonialisme, banyak 

negara Muslim berjuang untuk menemukan identitas mereka dan menyeimbangkan antara nilai-

nilai Islam tradisional dengan tuntutan modernitas (Aslan & Hifza, 2019b). 

Pada paruh kedua abad ke-20, dunia Islam menyaksikan kebangkitan politik Islam di 

berbagai negara. Revolusi Iran pada tahun 1979 menjadi contoh paling menonjol dari fenomena 

ini. Sementara itu, globalisasi dan kemajuan teknologi membawa tantangan dan peluang baru bagi 

umat Islam di seluruh dunia. Muslim di negara-negara Barat semakin bertambah jumlahnya, 

membentuk komunitas yang signifikan dan mempengaruhi dinamika sosial-politik di negara-negara 

tersebut (Bahalwan, 2022). 

Memasuki abad ke-21, Islam terus menghadapi berbagai isu kontemporer, seperti 

ekstremisme, islamofobia, dan upaya untuk menafsirkan kembali ajaran Islam dalam konteks 

modern. Di sisi lain, terjadi pula perkembangan positif seperti meningkatnya dialog antaragama, 

upaya pembaruan pendidikan Islam, dan peran aktif Muslim dalam isu-isu global seperti perubahan 

iklim dan keadilan sosial (Hafid, 2020). 

Dengan demikian, Sejarah perkembangan Islam mencerminkan perjalanan panjang yang 

penuh dinamika, dari masa awal penyebaran di Jazirah Arab hingga menjadi agama global dengan 

pengaruh signifikan dalam berbagai aspek kehidupan manusia. Islam telah mengalami masa-masa 

kejayaan, tantangan, dan transformasi, namun tetap mempertahankan esensi ajarannya. Meskipun 

menghadapi berbagai tantangan di era modern, Islam terus beradaptasi dan berkembang, 

membuktikan relevansinya dalam kehidupan milyaran pengikutnya di seluruh dunia. 

Perkembangan Islam ke depan akan sangat bergantung pada bagaimana umatnya menafsirkan dan 

mengaplikasikan ajaran agama mereka dalam menghadapi tantangan-tantangan kontemporer, 

sambil tetap menjaga nilai-nilai inti yang telah membentuk identitas mereka selama berabad-abad. 

 
Indonesia Sebelum Kedatangan Islam 

101



 

 
 

Sebelum kedatangan Islam, Indonesia telah memiliki peradaban yang maju dan kompleks. 

Wilayah Nusantara ini dihuni oleh berbagai suku dan etnis yang memiliki kebudayaan dan 

kepercayaan masing-masing. Kerajaan-kerajaan besar seperti Sriwijaya dan Majapahit telah 

berkembang menjadi pusat perdagangan dan kebudayaan yang signifikan di Asia Tenggara. Kedua 

kerajaan ini memiliki pengaruh yang luas, mencakup sebagian besar wilayah yang kini dikenal 

sebagai Indonesia, serta beberapa wilayah di luar kepulauan (Aslan & Hifza, 2019b); (Aslan & 

Hifza, 2019a). 

Sistem kepercayaan yang dominan di Indonesia sebelum kedatangan Islam adalah Hindu 

dan Buddha. Pengaruh agama-agama ini dapat dilihat dari berbagai peninggalan arkeologi, seperti 

candi Borobudur dan Prambanan di Jawa Tengah. Selain itu, berbagai tradisi animisme dan 

dinamisme juga masih kuat mengakar di berbagai daerah. Kepercayaan-kepercayaan ini 

mempengaruhi sistem sosial, politik, dan budaya masyarakat Nusantara pada masa itu (Hafid, 

2020). 

Ekonomi Indonesia pra-Islam sudah berkembang pesat, terutama dalam hal perdagangan 

maritim. Posisi strategis kepulauan Indonesia di jalur perdagangan antara India dan Tiongkok 

menjadikannya pusat perdagangan yang penting. Rempah-rempah, kayu wangi, dan berbagai 

komoditas lainnya dari Indonesia sangat diminati di pasar internasional. Pelabuhan-pelabuhan 

besar seperti Sriwijaya menjadi tempat persinggahan penting bagi para pedagang dari berbagai 

penjuru dunia (Wekke, 2023). 

Struktur sosial dan politik di Indonesia pra-Islam umumnya bersifat feodal, dengan raja 

atau penguasa lokal memegang kekuasaan tertinggi. Masyarakat terbagi dalam beberapa kasta atau 

golongan, meskipun sistem ini tidak seketat yang diterapkan di India. Kebudayaan dan kesenian 

juga berkembang pesat, terlihat dari berbagai bentuk seni seperti wayang, tari-tarian, dan sastra 

yang masih bertahan hingga saat ini (Wandiyo et al., 2020). Bahasa dan aksara lokal, seperti bahasa 

Jawa Kuno dan aksara Pallawa, digunakan secara luas dalam komunikasi dan administrasi Kerajaan 

(Hifza & Aslan, 2019). 

Kedatangan Islam ke Indonesia berlangsung secara bertahap, dimulai sekitar abad ke-7 

melalui para pedagang Arab dan India. Proses islamisasi ini berlangsung damai, tanpa penaklukan 

militer yang signifikan. Islam menyebar melalui jalur perdagangan, pernikahan, dan dakwah para 

ulama. Kerajaan-kerajaan Islam mulai bermunculan, seperti Samudra Pasai di Aceh dan Demak di 

Jawa, yang kemudian berperan penting dalam penyebaran Islam di Nusantara (Harman et al., 

2022). 

Meskipun Islam menjadi agama dominan, pengaruh Hindu-Buddha dan kepercayaan lokal 

tidak serta-merta hilang. Terjadi proses akulturasi budaya yang menghasilkan bentuk-bentuk unik 

Islam Indonesia. Contohnya adalah seni wayang yang tetap bertahan namun disesuaikan dengan 

nilai-nilai Islam, atau arsitektur masjid yang mengadopsi unsur-unsur lokal seperti atap tumpeng 

(Febriyanto, 2021). 

Perkembangan Islam juga membawa perubahan dalam sistem sosial dan politik. Konsep 

kesultanan mulai menggantikan sistem kerajaan Hindu-Buddha. Hukum Islam (syariah) mulai 

diterapkan di beberapa daerah, meskipun sering kali berdampingan dengan hukum adat. Bahasa 

Arab dan aksara Arab (yang kemudian beradaptasi menjadi aksara Jawi dan Pegon) mulai 

digunakan secara luas, terutama dalam konteks keagamaan dan sastra (Prasetyo, 2023). 

Pada akhir abad ke-15 dan awal abad ke-16, ketika Islam sudah mulai mapan di banyak 

wilayah Indonesia, bangsa-bangsa Eropa mulai berdatangan ke Nusantara. Kedatangan mereka 

awalnya untuk berdagang, namun kemudian berkembang menjadi kolonialisme yang berlangsung 

102



 

 
 

selama berabad-abad. Hal ini membawa dinamika baru dalam perkembangan Islam dan budaya di 

Indonesia (Rohmah & Zafi, 2020). 

Dengan demikian, Indonesia sebelum kedatangan Islam memiliki peradaban yang maju 

dengan pengaruh Hindu-Buddha yang kuat. Kedatangan Islam membawa perubahan signifikan 

namun berlangsung secara damai dan bertahap. Proses islamisasi di Indonesia menghasilkan 

bentuk Islam yang unik, yang berakulturasi dengan budaya lokal. Meskipun Islam akhirnya menjadi 

agama mayoritas, warisan budaya pra-Islam tetap bertahan dan memperkaya keberagaman 

Indonesia. Perjalanan sejarah ini membentuk Indonesia menjadi negara dengan masyarakat yang 

majemuk, toleran, dan kaya akan budaya, yang terus berkembang hingga saat ini. 

 

Jalur Masuknya Islam ke Indonesia 

Jalur masuknya Islam ke Indonesia dapat dijelaskan dalam beberapa aspek utama: 

Pertama, Jalur Perdagangan: Ini merupakan jalur utama masuknya Islam ke Indonesia. Para 

pedagang Muslim dari Arab, Persia, dan India yang melakukan perdagangan di wilayah Nusantara 

memperkenalkan ajaran Islam kepada penduduk lokal. Mereka singgah di pelabuhan-pelabuhan 

penting seperti Pasai, Perlak, Malaka, dan kota-kota pesisir lainnya. Melalui interaksi dagang yang 

intensif, terjadi pertukaran tidak hanya barang dagangan tetapi juga ide dan kepercayaan. Para 

pedagang Muslim ini sering kali menetap untuk waktu yang lama, bahkan menikah dengan 

penduduk setempat, yang memungkinkan penyebaran Islam secara lebih mendalam (Legimin & 

Aslan, 2024). 

Kedua, Jalur Dakwah: Para ulama dan sufi memainkan peran penting dalam penyebaran 

Islam di Indonesia. Mereka melakukan perjalanan dakwah, mengajarkan ajaran Islam kepada 

masyarakat lokal. Para dai ini, yang sering disebut sebagai Wali Songo di Jawa, tidak hanya 

mengajarkan agama tetapi juga beradaptasi dengan budaya setempat. Mereka menggunakan 

pendekatan kultural, seperti melalui seni dan sastra, untuk memperkenalkan Islam. Metode dakwah 

yang akomodatif dan tidak konfrontatif ini memudahkan penerimaan Islam oleh masyarakat local 

(Aslan & Suhari, 2019). 

Ketiga, Jalur Politik: Seiring berjalannya waktu, beberapa penguasa lokal memeluk Islam, 

yang kemudian diikuti oleh rakyatnya. Konversi penguasa ke Islam ini kadang-kadang didorong 

oleh aliansi politik atau pernikahan dengan keluarga Muslim. Contohnya adalah Sultan Malik Al-

Saleh dari Samudra Pasai, yang menjadi penguasa Muslim pertama di Nusantara. Setelah penguasa 

memeluk Islam, struktur pemerintahan pun mulai mengadopsi sistem kesultanan Islam. Hal ini 

mempercepat proses islamisasi di wilayah kekuasaan mereka, karena rakyat cenderung mengikuti 

agama yang dianut oleh pemimpinnya (Rohmah & Zafi, 2020). 

Keempat, Jalur Pendidikan: Pendirian lembaga-lembaga pendidikan Islam seperti 

pesantren dan madrasah menjadi sarana penting dalam penyebaran dan pendalaman ajaran Islam. 

Para santri yang telah menyelesaikan pendidikannya kemudian kembali ke daerah asal mereka dan 

menyebarkan ilmu yang telah mereka peroleh. Sistem pendidikan ini tidak hanya mengajarkan 

agama, tetapi juga ilmu-ilmu lainnya, sehingga menarik minat banyak orang untuk belajar (Aslan & 

Hifza, 2020); (Manullang et al., 2021). 

Kelima, Jalur Pernikahan: Pernikahan antara pedagang Muslim atau ulama dengan 

penduduk lokal, terutama dari kalangan bangsawan, mempercepat proses islamisasi. Keturunan 

dari pernikahan ini sering kali menjadi pelopor penyebaran Islam di lingkungan mereka. Strategi 

ini efektif dalam membangun jaringan sosial dan politik yang mendukung perkembangan Islam 

(Bella et al., 2024). 

103



 

 
 

Keenam, Jalur Tasawuf: Ajaran tasawuf atau mistisisme Islam memiliki daya tarik tersendiri 

bagi masyarakat Indonesia yang sebelumnya telah akrab dengan tradisi mistik Hindu-Buddha. Para 

sufi mampu menjelaskan konsep-konsep Islam dengan cara yang lebih mudah dipahami dan 

diterima oleh masyarakat lokal. Mereka juga sering mengakomodasi praktik-praktik lokal yang tidak 

bertentangan dengan prinsip dasar Islam (Febrianti & Seprina, 2024). 

Proses masuknya Islam ke Indonesia berlangsung secara damai dan bertahap selama 

beberapa abad. Keberhasilan penyebaran Islam di Nusantara tidak lepas dari kemampuan para 

penyebar Islam untuk beradaptasi dengan budaya lokal, serta sifat ajaran Islam yang universal dan 

fleksibel. Hal ini memungkinkan Islam untuk diterima secara luas tanpa menimbulkan konflik 

besar dengan kepercayaan dan tradisi yang sudah ada sebelumnya. 

Hingga saat ini, Islam telah menjadi agama mayoritas di Indonesia, dengan berbagai variasi 

praktik dan interpretasi yang mencerminkan kekayaan budaya Nusantara. Proses islamisasi yang 

panjang dan damai ini telah membentuk karakter Islam Indonesia yang moderat, toleran, dan 

mampu hidup berdampingan dengan berbagai kepercayaan dan budaya lainnya. 

 
Perkembangan Islam di Berbagai Wilayah Indonesia 

Perkembangan Islam di berbagai wilayah Indonesia berlangsung dengan karakteristik dan 

kecepatan yang berbeda-beda, mencerminkan keberagaman budaya dan kondisi sosial-politik di 

Nusantara.  

Di Sumatra, khususnya di wilayah pesisir timur seperti Aceh dan Sumatera Utara, Islam 

berkembang pesat sejak abad ke-13. Kerajaan Samudera Pasai menjadi pusat penyebaran Islam 

yang penting, diikuti oleh Kerajaan Aceh Darussalam pada abad ke-16. Islam di wilayah ini 

memiliki karakteristik yang kuat dan menjadi bagian integral dari identitas masyarakat. 

Perkembangan Islam di Sumatra juga ditandai dengan munculnya ulama-ulama besar seperti 

Hamzah Fansuri dan Nuruddin ar-Raniri yang memberikan kontribusi signifikan dalam 

pengembangan pemikiran Islam di Nusantara (Maulia et al., 2022). 

Perkembangan Islam di Jawa memiliki ciri khas tersendiri, di mana terjadi akulturasi antara 

ajaran Islam dengan budaya Jawa yang kuat. Wali Songo, sembilan tokoh penyebar Islam di Jawa, 

memainkan peran penting dalam proses islamisasi dengan pendekatan kultural yang damai. Mereka 

menggunakan media seni dan budaya, seperti wayang dan gamelan, untuk menyampaikan ajaran 

Islam. Kerajaan-kerajaan Islam seperti Demak, Mataram, dan Cirebon turut berperan dalam 

memperkuat posisi Islam di Jawa, meskipun praktik-praktik sinkretis antara Islam dan kepercayaan 

lokal masih bertahan hingga saat ini (Faslah & Yanti, 2020). 

Di wilayah timur Indonesia, seperti Sulawesi dan Maluku, Islam masuk melalui jalur 

perdagangan dan mendapat dukungan dari kerajaan-kerajaan lokal. Kerajaan Gowa-Tallo di 

Sulawesi Selatan menjadi pusat penyebaran Islam yang penting di kawasan ini sejak abad ke-17. Di 

Maluku, persaingan antara pedagang Muslim dan kolonial Eropa turut mewarnai perkembangan 

Islam. Meskipun demikian, Islam berhasil berakar kuat di wilayah ini dan menjadi bagian penting 

dari identitas masyarakat local (Tamba et al., 2022). 

Sementara itu, di Kalimantan dan Papua, perkembangan Islam relatif lebih lambat dan 

terbatas dibandingkan dengan wilayah-wilayah lainnya. Di Kalimantan, Islam berkembang 

terutama di wilayah pesisir melalui kerajaan-kerajaan seperti Banjar dan Kutai. Adapun di Papua, 

Islam baru mulai berkembang secara signifikan pada abad ke-20, terutama melalui migrasi 

penduduk dari wilayah lain di Indonesia. Meskipun demikian, di kedua wilayah ini, Islam tetap 

104



 

 
 

mampu tumbuh dan berkembang berdampingan dengan kepercayaan dan tradisi lokal yang sudah 

ada sebelumnya (Ariza, 2023). 

Di Bali, perkembangan Islam memiliki dinamika yang unik. Meskipun mayoritas penduduk 

Bali menganut agama Hindu, komunitas Muslim telah ada sejak lama, terutama di wilayah pesisir 

seperti Klungkung dan Jembrana. Perkembangan Islam di Bali ditandai dengan harmoni dan 

toleransi antara komunitas Muslim dan Hindu, yang tercermin dalam berbagai praktik sosial dan 

budaya. Meskipun tidak menjadi agama mayoritas, Islam di Bali tetap berkembang dan menjadi 

bagian dari keberagaman budaya pulau tersebut (Huda et al., 2022). 

Perkembangan Islam di Nusa Tenggara Barat, khususnya di Lombok dan Sumbawa, juga 

memiliki karakteristik tersendiri. Islam di wilayah ini dipengaruhi oleh tradisi Jawa dan Makassar, 

serta memiliki unsur-unsur sufisme yang kuat. Praktik Islam di Lombok, misalnya, memiliki 

keunikan dalam ritual dan tradisi seperti "Lebaran Topat" yang menggabungkan elemen Islam 

dengan budaya lokal. Di Sumbawa, Islam berkembang melalui Kesultanan Sumbawa dan Bima, 

yang memainkan peran penting dalam penyebaran dan penguatan ajaran Islam di wilayah tersebut 

(Widiyanti, 2022). 

Sebagai kesimpulan, perkembangan Islam di berbagai wilayah Indonesia menunjukkan 

keberagaman dan kompleksitas yang mencerminkan kekayaan budaya Nusantara. Proses islamisasi 

di setiap daerah memiliki karakteristik unik, dipengaruhi oleh faktor-faktor seperti jalur masuknya 

Islam, kondisi sosial-politik setempat, serta interaksi dengan budaya dan kepercayaan lokal yang 

sudah ada sebelumnya. Meskipun terdapat perbedaan dalam kecepatan dan intensitas 

perkembangannya, Islam berhasil berakar kuat di sebagian besar wilayah Indonesia, membentuk 

mozaik keislaman yang kaya dan beragam. 

Keberagaman ini telah membentuk wajah Islam Indonesia yang toleran, moderat, dan 

mampu berdialog dengan budaya lokal. Hal ini menjadi salah satu kekuatan utama dalam 

membangun harmoni sosial dan persatuan nasional di tengah keberagaman Indonesia. 

Perkembangan Islam yang berbeda-beda di setiap wilayah juga telah melahirkan berbagai aliran 

pemikiran, praktik keagamaan, dan ekspresi budaya Islam yang unik, memperkaya khazanah 

peradaban Islam secara global. Dengan demikian, sejarah perkembangan Islam di berbagai wilayah 

Indonesia tidak hanya menjadi bagian penting dari identitas nasional, tetapi juga memberikan 

kontribusi signifikan terhadap perkembangan Islam dunia. 

 
Tantangan dan Hambatan Penyebaran Islam di Indonesia 

Salah satu tantangan utama dalam penyebaran Islam di Indonesia adalah keberagaman 

budaya dan kepercayaan yang sudah mengakar kuat di masyarakat. Sebelum kedatangan Islam, 

berbagai wilayah di Nusantara telah memiliki sistem kepercayaan yang mapan, seperti animisme, 

dinamisme, Hindu, dan Buddha. Para penyebar Islam harus menghadapi resistensi dari penganut 

kepercayaan lama dan menemukan cara untuk mengintegrasikan ajaran Islam dengan tradisi lokal 

tanpa menghilangkan esensi Islam itu sendiri. Proses akulturasi ini membutuhkan waktu yang 

panjang dan pendekatan yang bijaksana untuk dapat diterima oleh masyarakat setempat (Aslan, 

2019). 

Indonesia sebagai negara kepulauan terbesar di dunia menghadirkan tantangan geografis 

yang signifikan dalam penyebaran Islam. Jarak antar pulau yang jauh dan kondisi alam yang 

beragam menyulitkan para penyebar agama untuk menjangkau seluruh wilayah Nusantara. 

Keterbatasan sarana transportasi dan komunikasi pada masa awal penyebaran Islam juga menjadi 

hambatan serius. Akibatnya, proses islamisasi berlangsung dengan kecepatan yang berbeda-beda 

105



 

 
 

di berbagai wilayah, dengan daerah pesisir umumnya lebih cepat tersentuh Islam dibandingkan 

daerah pedalaman (Muharmina et al., 2022). 

Penyebaran Islam di Indonesia juga menghadapi tantangan politik, terutama dari kerajaan-

kerajaan Hindu-Buddha yang telah berkuasa sebelumnya. Di beberapa wilayah, kedatangan Islam 

dianggap sebagai ancaman terhadap status quo, sehingga menimbulkan resistensi dan konflik. 

Contohnya adalah perlawanan Kerajaan Majapahit terhadap berkembangnya kekuatan politik 

Islam di pesisir utara Jawa. Selain itu, persaingan antar kesultanan Islam sendiri dalam 

memperebutkan pengaruh dan wilayah kekuasaan juga terkadang menghambat proses penyebaran 

Islam yang lebih luas dan damai (Amir, 2021). 

Hambatan lain dalam penyebaran Islam di Indonesia adalah keterbatasan akses terhadap 

pendidikan dan pemahaman yang mendalam tentang ajaran Islam. Pada masa awal penyebaran, 

jumlah ulama dan guru agama masih sangat terbatas, sementara wilayah yang harus dijangkau 

sangat luas. Keterbatasan literatur keislaman dalam bahasa lokal juga menjadi kendala dalam 

menyebarkan pemahaman yang komprehensif tentang Islam (Tabroni et al., 2020). Akibatnya, di 

beberapa daerah, praktik Islam bercampur dengan kepercayaan lokal dan terkadang menimbulkan 

pemahaman yang kurang sesuai dengan ajaran Islam yang sebenarnya. Tantangan ini terus berlanjut 

hingga masa modern, di mana upaya untuk meningkatkan kualitas pendidikan Islam dan 

pemahaman yang benar tentang ajaran Islam masih menjadi fokus penting dalam pengembangan 

Islam di Indonesia. 

 

Kesimpulan 

Masuknya Islam ke Indonesia merupakan proses yang bertahap dan relatif damai. Berbeda 

dengan penyebaran Islam di beberapa wilayah lain di dunia, islamisasi di Nusantara tidak 

didominasi oleh penaklukan militer. Islam masuk melalui jalur perdagangan, pernikahan, 

pendidikan, dan dakwah yang dilakukan oleh para pedagang, ulama, dan sufi. Proses ini 

berlangsung selama berabad-abad, dimulai sejak abad ke-7 dan mengalami perkembangan pesat 

pada abad ke-13 hingga ke-16. Karakteristik penyebaran yang damai ini memungkinkan Islam 

untuk berakulturasi dengan budaya lokal, menciptakan bentuk Islam yang khas Indonesia. 

Pelabuhan dan kota-kota pesisir memainkan peran kunci dalam penyebaran Islam di 

Indonesia. Kota-kota seperti Pasai, Malaka, Demak, dan Ternate menjadi pusat-pusat penyebaran 

Islam yang penting. Melalui aktivitas perdagangan di pelabuhan-pelabuhan ini, para pedagang 

Muslim dari berbagai wilayah seperti Arab, Persia, dan Gujarat berinteraksi dengan masyarakat 

lokal, memperkenalkan ajaran Islam, dan membentuk komunitas-komunitas Muslim awal. Dari 

pesisir, Islam kemudian menyebar ke daerah pedalaman melalui jaringan perdagangan internal dan 

penyebaran oleh para da'i lokal. 

Salah satu ciri khas penyebaran Islam di Indonesia adalah kemampuannya untuk 

beradaptasi dan berakulturasi dengan budaya lokal. Para penyebar Islam, terutama para sufi, 

menggunakan pendekatan yang akomodatif terhadap tradisi dan kepercayaan setempat. Mereka 

tidak serta-merta menghapuskan praktik-praktik budaya yang sudah ada, melainkan berusaha 

mengintegrasikan nilai-nilai Islam ke dalamnya. Pendekatan ini menghasilkan bentuk Islam yang 

unik di Indonesia, yang memadukan unsur-unsur Islam dengan tradisi lokal, seperti terlihat dalam 

seni, arsitektur, dan praktik keagamaan. 

Proses masuknya Islam ke Indonesia tidak hanya mengubah lanskap keagamaan, tetapi juga 

membentuk identitas baru yang khas Nusantara. Islam menjadi faktor pemersatu yang 

menghubungkan berbagai etnis dan wilayah di kepulauan Indonesia. Bahasa Melayu, yang menjadi 

106



 

 
 

lingua franca perdagangan, berkembang menjadi bahasa penyebaran Islam dan akhirnya menjadi 

dasar bahasa nasional Indonesia. Kesultanan-kesultanan Islam yang muncul di berbagai wilayah 

Nusantara tidak hanya menjadi pusat penyebaran agama, tetapi juga pusat pengembangan ilmu 

pengetahuan, seni, dan budaya Islam. Proses ini pada akhirnya membentuk karakteristik Islam 

Indonesia yang moderat, toleran, dan mampu hidup berdampingan dengan keberagaman, yang 

tetap menjadi ciri khas Islam di Indonesia hingga saat ini. 

 

Daftar Rujukan 
Abdussamad, Z. (2022). Buku Metode Penelitian Kualitatif. Query date: 2024-05-25 20:59:55. 

https://doi.org/10.31219/osf.io/juwxn 
Afthal, R., & Deslianti, D. (2022). Aplikasi Sejarah Masuknya Islam Di Bengkulu Berbasis Android 

Menggunakan Algoritma Linear Congruent Method. JURNAL MEDIA INFOTAMA, 
18(1), 76–80. https://doi.org/10.37676/jmi.v18i1.1679 

Alvionita, G., & Auliahadi, A. (2020). Dinamika Islam di Indonesia Awal Abad-21. Khazanah: Jurnal 
Sejarah Dan Kebudayaan Islam, 10(1), 13–24. https://doi.org/10.15548/khazanah.v10i1.259 

Amir, A. N. (2021). MASUKNYA ISLAM KE NUSANTARA (MELAYU-INDONESIA): 
Al’Adalah, 24(2), 93–103. https://doi.org/10.35719/aladalah.v24i2.74 

Ariza, H. (2023). Lembaga Pendidikan Islam Dalam Lintasan Sejarah di Indonesia (Kajian Historis 

Perkembangan Lembaga Pendidikan Islam). SURAU : Journal of Islamic Education, 1(1), 1–
1. https://doi.org/10.30983/.v1i1.6697 

Aslan, A. (2019). SEJARAH PERJALANAN KURIKULUM PENDIDIKAN ISLAM DI 
MALAYSIA. TaLimuna: Jurnal Pendidikan Islam, 8(1), 29–45. 

Aslan, A., & Hifza, H. (2019a). Problems in The Thai Patani Malay Islamic Education. Al-Ulum, 
19(2), 387–401. 

Aslan, A., & Suhari, S. (2019). Sejarah Kurikulum Pendidikan Islam di Brunei Darussalam. Jurnal 
Iqra’: Kajian Ilmu Pendidikan, 4(1), 113–127. 

Aslan & Hifza. (2019b). Kurikulum Pendidikan Masa Penjajahan Jepang Di Sambas. Edukasia 
Islamika, 4(2), 171–188. https://doi.org/10.28918/jei.v4i2.2295 

Aslan & Hifza. (2020). The Community Of Temajuk Border Education Values Paradigm On The 
School. International Journal of Humanities, Religion and Social Science, 4(1), 13–20. 

Asyah, A. S. N. (2024). Dinamika dan Aktivitas Jaringan Islam Liberal di Indonesia Tahun 2001-
2005. Tanjak: Sejarah Dan Peradaban Islam, 4(3), 235–246. 
https://doi.org/10.19109/tanjak.v4i3.24488 

Bahalwan, D. A. (2022). DINAMIKA PERKEMBANGAN SEKOLAH BENTUKAN 
KOMUNITAS HADRAMI DI INDONESIA 1905-1942. Khazanah: Jurnal Sejarah Dan 
Kebudayaan Islam, 12(2), 121–132. https://doi.org/10.15548/khazanah.v12i2.720 

Bella, S., Irawan, M. F., & Shaleh. (2024). Jejak Historis Kebijakan Pendidikan Islam di Indonesia 
dalam Lintasan Sejarah. Jurnal Inovatif Manajemen Pendidikan Islam, 3(1), 52–62. 
https://doi.org/10.38073/jimpi.v3i1.1599 

Faslah, R., & Yanti, N. (2020). KERAJAAN ISLAM : SEJARAH POLITIK ISLAM KLASIK DI 
INDONESIA. Mau’izhah, 10(2), 193–193. https://doi.org/10.55936/mauizhah.v10i2.41 

Febrianti, T., & Seprina, R. (2024). Jejak Pendidikan Islam di Asia Tenggara: Sejarah dan 
Perkembangannya di Indonesia, Malaysia, Brubei, Singapura dan Thailand. Jurnal Kawakib, 
5(1), 51–56. https://doi.org/10.24036/kwkib.v5i1.186 

Febriyanto, S. A. (2021). Islam dan Rasialisme di Kashmir dalam Kacamata Sejarah. JUSPI (Jurnal 
Sejarah Peradaban Islam), 4(2), 82–82. https://doi.org/10.30829/juspi.v4i2.8426 

Hafid, W. (2020). Geneologi Radikalisme Di Indonesia (Melacak Akar Sejarah Gerakan Radikal). 
Al-Tafaqquh: Journal of Islamic Law, 1(1), 31–31. 
https://doi.org/10.33096/altafaqquh.v1i1.37 

107



 

 
 

Harman, H., Nelli, J., & Azni, A. (2022). HUKUM PERKAWINAN ISLAM DI INDONESIA 

LATAR BELAKANG SEJARAH DAN PERKEMBENGANNYA. Ijtihad : Jurnal Hukum 
Dan Ekonomi Islam, 15(2), 323–323. https://doi.org/10.21111/ijtihad.v15i2.6308 

Hifza & Aslan. (2019). Problematika Pendidikan Islam Melayu Patani Thailand. Al-Ulum, 19(2), 
387–401. https://doi.org/10.30603/au.v19i2.864 

Huda, N., Amni, W., & Fitriah, F. (2022). Lembaga Seniman dan Budayawan Muslimin Indonesia: 
Perannya Dalam Pengembangan Budaya Islam di Indonesia Era 1962-1967 M. Tanjak: 
Sejarah Dan Peradaban Islam, 2(1), 97–107. https://doi.org/10.19109/tanjak.v2i1.11979 

JUNAIDI, J. (2021). ANOTASI METODELOGI PENELITIAN KUALITATIF JOHN W. 
CRESWELL. Query date: 2024-05-25 20:59:55. https://doi.org/10.31237/osf.io/6kt5q 

Kurniawati, W. O. I., & Yusuf, N. Y. (2023). ANALISIS SEJARAH PERKEMBANGAN ISLAM 
DAN ASAL-USUL BANGSA MELAYU DI NUSANTARA (INDONESIA). Jurnal 
Multidisipliner Kapalamada, 2(2), 139–149. https://doi.org/10.62668/kapalamada.v2i02.789 

Lamborgini, A. (2020). Book Review: Perjumpaan Antarpemeluk Agama Di Nusantara: Masa Hindu-
Buddha Sampai Sebelum Masuknya Portugis Bab 4 “Perkembangan Agama Islam di Nusantara.” 
Query date: 2024-09-12 10:11:20. https://doi.org/10.31219/osf.io/qv9t3 

Legimin & Aslan. (2024). PENDIDIKAN ISLAM MASA PENJAJAHAN BELANDA DAN 
JEPANG. JURNAL PENDIDIKAN DAN KEGURUAN, 2(2), 446–455. 

Madri, M., Putra, P., & Aslan, A. (2021). The Values Of Islamic Education In The Betawar 

Tradition Of The Sambas Melayu Society. At-Tarbiyat :Jurnal Pendidikan Islam, 4(1), 36–45. 
https://doi.org/10.37758/jat.v4i1.251 

Manullang, S. O., Mardani, M., Hendriarto, P., & Aslan, A. (2021). Understanding Islam and The 
Impact on Indonesian Harmony and Diversity: Al-Ulum, 21(1). 
https://doi.org/10.30603/au.v21i1.2188 

Maulia, S. T., Hendra, H., & Ichsan, M. (2022). JEJAK PERKEMBANGAN ISLAM PADA 

KERAJAAN-KERAJAAN ISLAM DI INDONESIA. JEJAK : Jurnal Pendidikan Sejarah & 
Sejarah, 2(2), 77–84. https://doi.org/10.22437/jejak.v2i2.22477 

Muharmina, A., Daulay, H. P., & Dahlan, Z. (2022). Masuknya Ide-Ide Pembaharuan Pemikiran 
Islam ke Indonesia dan Pengaruhnya di Bidang Pendidikan, Sosial dan Politik. Hijaz: Jurnal 
Ilmu-Ilmu Keislaman, 1(1), 76–80. https://doi.org/10.57251/hij.v1i1.186 

Pamungkas, B. R. (2020). Book Review: Perjumpaan Antarpemeluk Agama Di Nusantara: Masa Hindu-
Buddha Sampai Sebelum Masuknya Portugis Bab 4 “Perkembangan Agama Islam di Nusantara.” 
Query date: 2024-09-12 10:11:20. https://doi.org/10.31219/osf.io/wb5qn 

Prasetyo, Moh. T. (2023). ISLAM DAN TRANSFORMASI BUDAYA LOKAL DI 
INDONESIA. IslamPadabanSejarahJurnalBatuthah: , 2 150(2), –162. 
https://doi.org/10.38073/batuthah.v2i2.1107 

Rohmah, A. N., & Zafi, A. A. (2020). Jejak Eksistensi Mazhab Syafi`i di Indonesia. Jurnal 

Tamaddun  IslamKebudayaanDanSejarahJurnal: , 8(1). 
https://doi.org/10.24235/tamaddun.v8i1.6325 

Tabroni, R., Zakaria, M. M., Dienaputra, R. D., & Mulyadi, R. M. (2020). Memandang Wajah 
Negara Islam Di Indonesia: Usaha Pembelajaran Sejarah Melalui Materi Konflik. 
AGASTYA: JURNAL SEJARAH DAN PEMBELAJARANNYA, 10(1), 16–16. 
https://doi.org/10.25273/ajsp.v10i1.4467 

Tamba, H. K., Haloho, H. D., & Diansyah, A. (2022). Kondisi Kehidupan Masyarakat di Tanah 
Batak Setelah Masuknya Belanda. MUKADIMAH: Jurnal Pendidikan, Sejarah, Dan Ilmu-Ilmu 
Sosial, 6(2), 444–453. https://doi.org/10.30743/mkd.v6i2.5154 

Wandiyo, W., Suryani, I., & Sholeh, K. (2020). Hubungan Sriwijaya dengan Dinasti Umayah 
terhadap Masuknya Agama Islam di Palembang pada Abad VIII Masehi. SINDANG: 
Jurnal Pendidikan Sejarah Dan Kajian Sejarah, 2(1), 32–43. 
https://doi.org/10.31540/sindang.v2i1.493 

108



 

 
 

Wekke, I. S. (2020). Desain Penelitian Kualitatif. Query date: 2024-05-25 20:59:55. 
https://doi.org/10.31219/osf.io/4q8pz 

Wekke, I. S. (2023). HMI dan Hari Masuknya Injil, Mahasiswa Islam di Tanah Papua. Himpunan 
Mahasiswa Islam Dan Masyarakat Muslim Indonesia, Query date: 2024-09-12 10:11:20. 
https://doi.org/10.21428/0fe76641.d9200f29 

Widiyanti. (2022). MAKALAH SEJARAH KOPERASI DI INDONESIA. Query date: 2024-09-12 
10:11:20. https://doi.org/10.31219/osf.io/qnwzt 

109


