
 
   

e-ISSN: 2809-3712  
 

 

 

PEMIKIRAN POLITIK ISLAM REVIVALISME/FUNDAMENTALISME 
(PEMIKIRAN POLITIK AL-FARABI) 

 
Aminuddin,*1 Adelia Trisia, 2 

1Pemikiran Politik Islam, Fakultas Ushuluddin dan Studi Islam, Universitas Islam Negeri 
Sumatera Utara, Indonesia 

2Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin dan Studi Islam, Universitas Islam Negeri 
Sumatera Utara, Indonesia 

1Aminuddin8607@gmail.com, 2adeliatrisia@gmail.com  
 

Abstract 
Al-Farabi's political thinking was heavily influenced by Western philosophers, especially Plato and 
Aristotle. For Al-Farabi, politics acts as ethics and initiative which are closely related to human 
happiness and welfare. AlFarabi began his political thoughts when discussing the origins and 
emergence of countries or cities. According to him, society arises from the existence of unity between 
individuals who need each other. This article aims to examine more deeply the Islamic political 
thought of Abu Nasir Muhammad bin al-Farakh al-Farabi, or often known as al-Farabi through 
the literature study method, which is a research method used to collect in-depth information and data 
through various literature, books, notes, magazines, journals and other references to identify Al 
Farabi's thoughts on politics, society, state and leadership. 

Keywords: Islamic Political Thought, Revivalism, Fundamentalism, Political Thought, 
 

Abstrak 
Pemikiran politik Al-Farabi banyak mendapat pengaruh dari para Filosof Barat, 
terutama Plato dan Aristoteles. Bagi Al-Farabi, politik berperan sebagai etika dan 
swakarsa yang terkait-erat dengan kebahagiaan dan kesejahteraan manusia. AlFarabi 
memulai pemikiran politiknya tatkala menyinggung asal-usul dan kemunculan negara 
atau kota. Menurutnya, masyarakat mucul dari keberadaan persatuan di antara 
individu-individu yang saling membutuhkan satu sama lain. Tulisan ini bertujuan 
untuk mengkaji lebih dalam mengenai pemikiran politik islam Abu Nasir Muhammad 
bin al-Farakh al-farabi, atau yang sering dikenal dengan nama al-farabi  melalui 
metode studi pustaka, ialah metode penelitian yang di gunakan dalam pengumpulan 
informasi dan data secara mendalam melalui berbagai literatur, buku, catatan, 
majalah, jurnal, dan referensi lainnya untuk mengidentifikasikan pemikiran al farabi 
tentang politik, masyarakat, negara, dan kepemimpinan.  

Kata Kunci: Pemikiran Politik Islam, Revivalisme, Fundamentalisme, Pemikiran Politik, 
Al-Farabi. 
 
Pendahuluan 

Hubungan Islam dan politik meskipun tidak bisa dipisahkan, namun selalu menjadi 

perdebatan hangat, baik di kalangan muslim sendiri maupun pada para islamist. 

Perdebatan-perdebatan tentang isu khalifah atau format negara yang di kehendaki selalu 

tidak menemukan satu jalan yang pasti di dunia islam. Disatu pihak, para sarjana muslim 

menginginkan umat muslim berada dibawah satu kekuasaan. Pada pihak yang lain, mereka 

lebih setuju pada bentuk dan model pemerintah modern, dimana system kekhalifaan 

bukanlah harga mati, bahkan dianggap tidak populer lagi.  

 
1 Korespondensi Penulis 

153

mailto:Aminuddin8607@gmail.com
mailto:adeliatrisia@gmail.com


 

 
 

Pembahasan ini akan membahas mengenai pemikiran politik islam menurut Al-

farabi mengenai konsep masyarakat, negara, dan kepemimpinan. 

Menurut Al-Farabi, manusia adalah makhluk sosial yang tidak akan bisa dan tidak 

mungkin hidup sendiri-sendiri, untuk itu manusia harus hidup bermasyarakat dan saling 

membantu. Sifat dasar manusia hidup bermasyarakat dan bernegara mendorong manusia 

hidup bersosial dan saling membantu untuk kepentingan bersama dalam mencapai tujuan 

hidup, yakni kebahagiaan. Karena masyarakat yang terbaik adalah masyarakat yang hidup 

bekerjasama dan saling membantu untuk mencapai kebahagiaan. Al-Farabi 

mengistilahkannya dengan al-Madinah al-Fadhilah. 

Al-Madinah al-Fadilah dalam konteks pemikiran politik modren membahas tentang 

relasi masyarakat dan Negara, akan memunculkan asumsi dasar antara seberapa kuatnya 

posisi masyarakat berhadapan dengan Negara atau malah justru Negara yang lebih kuat 

sebagai alat penindas rakyat. Pada kalangan intelektual Barat terjadi perbedaan polemik 

konsep Negara dan masyarakat. John Locke dan JJ Rousseaumemandang rakyat sebagai 

penguasa, meskipun keduanya berbeda pendapat mengenai fungsi perjanjian. Kekuasaan 

yang dimilki oleh setiap masyarakat berdasarkan hukum alam. Setiap orang bertindak secara 

alamiah. 

 

Metode Penelitian 

 Dalam penelitian ini, peneliti menggunakan metode kualitatif dan studi literatur. 

Guna pendekatan kualitatif untuk memastikan bahwa penulis memiliki akses informasi 

yang relevan terkait dengan masalah yang sedang di teliti. Untuk pengumpulan data, penulis 

menggunakan metode pengumpulan dokumen (penelitian kepustakaan). Metode ini adalah 

metode serangkaian kegiatan yang berkaitan dengan bagaimana mengumpulkan data 

pustaka, membaca, mencatat, dan mengelola dokumen untuk dijadikan bahan penelitian. 

Dengan melakukan penelitian ini, peneliti memperoleh pengetahuan yang lebih luas dan 

mendalam tentang pemikiran politik Al-Farabi dari segi kemasyarakatan, kenegaraan, dan 

kepemimpinan. Melalui metode ini, penulis memperoleh informasi dari berbagai sumber 

terpercaya, seperti website resmi, ataupun berbagai artikel jurnal. 

 

Pembahasan 

1. Pengertian  Pemikiran Politik 

Politik, pada awalnya dilahirkan oleh agama. Misi Nabi Muhammad SAW. dengan 

agama yang dibawa pada urutannya membentuk jejaring kekuasaan untuk menyebarkan dan 

mewujudkan doktrinnya. Ini berarti agama mesti memiliki kekuasaan politik. Politik 

merupakan salah satu aktivitas manusia yang terpenting sepanjang sejarah manusia. 

dengannya, manusia saling mengelola potensi yang berserakan di antara mereka; saling 

bersinergi dalam tujuan yang sama; saling memahami dalam perbedaan yang ada; juga saling 

menjaga aturan yang disepakati bersama. Seperti telah dijelaskan sebelumnya, politik 

merupakan suatu usaha yang ditempuh bersama guna mencapai kebahagiaan bersama. 

Agama secara hakiki berhubungan dengan politik. Kepercayaan agama dapat 

mempengaruhi hukum, perbuatan yang oleh rakyat dianggap dosa, seperti sodomi dan 

incest, sering tidak legal. Seringkali agamalah yang memberi legitimasi kepada 

154



 

 
 

pemerintahan. Agama sangat melekat dalam kehidupan rakyat dalam masyarakat industri 

maupun nonindustri, sehingga kehadirannya tidak mungkin tidak terasa di bidang politik. 

Sedikit atau banyak, sejumlah pemerintahan di seluruh dunia menggunakan agama untuk 

memberi legitimasi pada kekuasaan politik.  

Hubungan politik dengan agama tidak dapat dipisahkan. Dapat dikatakan bahwa 

politik berbuah dari hasil pemikiran agama agar tercipta kehidupan yang harmonis dan 

tentram dalam kehidupan berbangsa dan bernegara. Hal ini disebabkan, pertama, oleh sikap 

dan keyakinan bahwa seluruh aktifitas manusia, tidak terkecuali politik, harus dijiwai oleh 

ajaran-ajaran agama; kedua, disebabkan oleh fakta bahwa kegiatan manusia yang paling 

banyak membutuhkan legitimasi adalah bidang politik, dan hanya agamalah yang dipercayai 

mampu memberikan legitimasi yang paling meyakinkan karena sifat dan sumbernya yang 

transcendent. Dalam agama telah ada kesepakatan bahwa sumber utama ajarannya adalah 

al-Qur’an. Al-Qur’an sebagai wahyu Allah yang diturunkan kepada Nabi Muhammad SAW. 

telah memberikan petunjuk kepada semua umat manusia, termasuk dalam hal negara dan 

politik. 

2. Pemikiran Politik Islam Menurut Al-farabi 

Filsafat negara utama yang dicetuskan oleh al-farabi berangkat dari situasi politik di 

zamannya. Latar belakang lahirnya filsafat al-farabi ini disebabkan oleh terjadinya 

goncangan politik pada daulat bani abbas dibawah tekanan para diktataor di zaman khalifah 

Al-Radi (332-329 H/934-940 M), Muttaqi (329-333 H/940-944 M), dan Mustakfi (333-334 

H/944-945 M). Pada masa itu, para penguasa lebih tepat disebut sebagai raja daripada 

seorang khalifah. Filsafat politik al-farabi sangat platonnik, dimana pemikiran politiknya 

sangat mencerminkan citra ideal filsafat politik platon. Akan tetapi, pemikiran politik al-

farabi tidak hanya dipengaruhi oleh platon. Dalam pemikiran politiknya, al-farabi juga 

dipengaruhi oleh Aristoteles. Pengaruh tersebut tampak dalam analisa al-farabi tentang 

kodrat manusia. 

Al-farabi adalah pemikir politik yang perfeksionis. Dia menciptakan teori politik 

dengan menggabungkan berbagai pemikiran politik yang dipelajari para filsuf Yunani, 

seperti Plato, Aristoteles, dan Plotinus. Dan dalam hal ini, al-farabi berusaha 

mengkolaborasikan antara pemikiran Aristoteles dan Platon. Teori politik Al-Farabi sangat 

kental dengan nuansa teologis yang bermuara kepada kesatuan tujuan sejati manusia, yaitu 

kebahagiaan duniawi dan ukhrawi. 

Mengenai filsafat politik, H.A. Musthofa di dalam bukunya, filsafat islam 

menyebutkan bahwa al-farabi berpendapat, ilmu politik adalah ilmu yang meneliti berbagai 

bentuk tindakan, cara hidup, watak, dan akhlak.  

Adapun kebahagiaan manusia dapat diperoleh karena perbuatan/tindakan dan cara 

hidup yang dijalankan, kebahagiaan yang hakiki (sebenarnya) tidak mungkin dapat diperoleh 

sekarang (di dunia ini) melainkan sesudah kehidupan di akhirat. Namun ada kebahagiaan 

yang misbi seperti kehormatan, kesenangan, kekayaan yang terlihat dan dijadikan pedoman 

hidup. 

Sedangkan kebahagiaan sejati dapat di peroleh melalui tindakan-tindakan yang 

mulia, kebajikan-kebajikan, dan keutamaan-keutamaan, untuk mewujudkannya melalui 

kepemimpinan yang tegak dan bijaksana. 

155



 

 
 

Al-Farabi juga termasuk salah satu filsuf yang sangat memperhatikan masalah-

masalah sosial. Hal itu terlihat dari berbagai karya tulisnya. Diantara banyak karyanya, dia 

menulis dua buku yang khusus membahas persoalan sosial dan politik, yaitu Alsiyasah 

Almadaniyah dan Ara’ahl Madinah Alfadhilah, selain itu, ada pula ringkasan tentang undang-

undang (nawamis) Plato yang ditulis tangan, dan masih tersimpan baik di perpustakaan 

Leiden. 

Manusia sebagaimana dinyatakan oleh al-farabi dalam Alsiyasah Almadaniyah, secara 

natural tidak mungkin dapat memenuhi kebutuhan pokoknya sendiri tanpa bantuan orang 

lain. Manusia juga tidak dapat hidup normal kecuali dengan cara berkumpul, berinteraksi, 

dan meleburkan diri dalam sebuah komunitas.  

Pandangan sosiologis itu ditegaskan oleh al-farabi dalam karyanya, Ara’ ahl 

Almadinah Alfadhilah, yang menyatakan bahwa komunitas itu dibedakan menjadi tiga jenis, 

yaitu besar, menengah, dan kecil. Komunitas besar adalah umat masyarakat yang bertempat 

di Al-Ma’murah (komunitas masyarakat dunia), komunitas menengah adalah umat yang 

bertempat di satu bagian dari dunia, dan komunitas kecil adalah masyarakat kota yang 

bertempat tinggal di bagian-bagian dari belahan suatu wilayah. Anggota-anggota dalam 

komunitas tersebut saling bekerjasama satu sama lain untuk memenuhi keperluan hidup 

mereka. Manusia tidak akan dapat memenuhi kebutuhan pokoknya secara maksimal, 

apabila diantara mereka tidak ada komunitas yang saling bekerjasama dan tolong-menolong.  

Adapun juga pemikiran al-farabi dalam konsep masyarakat, negara, dan 

kepemimpinan yaitu sebagai berikut: 

a. Pemikiran al-farabi mengenai masyarakat 

Negara terbentuk karena kebutuhan manusia untuk hidup bersama, maka dapat 

disimpulkan bahwa adanya Negara merupakan sebuah keniscayaan dalam kehidupan 

manusia. Al-Farabi membahasakan dengan kebahagiaan jasmani maupun rohani, Sa‟adah 

maddiyah wa ma‟nawiyyah, ini tidak akan diperoleh manusia kecuali mereka hidup dalam 

sebuah komunitas di negara ideal, al-Madinah al-fadilah. 

Dalam pengamatan al-Farabi pada umumnya orang awam mengartikan al-Sa’adah 

adalah kebahagiaan. Dengan suatu bentuk kehidupan (keadaan) tanpa masalah dan 

kesulitan, materi maupun pekerjaan. Dalam arti ini al-Sa’adah (kebahagiaan) merupakan 

cerminan dari kesejahteraan dalam hidup di dunia. Menurut al-Farabi, al-Sa’adah tidak 

berbeda dengan al-Laddhah (kenikmatan). Karena keduanya mempunyai unsur yang 

penting seperti rasa puas. Dalam pandangan Aristoteles, al-Laddhah (kenikmatan) tidak 

sama dengan a-Sa’adah karena bukan merupakan syarat penting bagi manusia. Al-Farabi 

menjelaskan, kebahagiaan yang masuk kategori al-Sa‟adah dapat dicapai oleh seseorang 

apabila jiwanya telah sampai pada wujudnya yang sempurna dan tetap dalam keadaan 

seperti itu selama-lamanya. Bagi para filosof, terutama muslim, kebahagiaan merupakan 

tujuan utama dalam berfilsafat. Dengan menggunakan akal kebahagiaan itu dapat dicapai. 

Aristoteles sependapat dengan pernyataan ini bahwa kebahagiaan dapat diperoleh dengan 

cara berfikir dan bertindak rasional. Karena berfikir dan bertindak merupakan pembeda 

antara manusia dengan makhluk lain. 

Al-Farabi menyatakan bahwa segala sesuatu memiliki hakikat dan identitasnya 

sendiri-sendiri. Dengan ungkapan ini al-Farabi ingin mengajak manusia untuk 

156



 

 
 

membutuhkan hakikatnya tersebut agar menjadi identitas yang sempurna. Kemudian ini 

merupakan suatu pertanda bahwa hanya makhluk berakal yang dapat berbahagia. 

Kebahagian disini dalam arti al-Sa‟adah bukan al-Laddhah (kenikmatan). Menurut alfarabi 

ada 4 keutamaan yang dimiliki setiap manusia, dengan keutamaan-keutamaan itu akan dapat 

menyebabkan setiap orang dapat memperoleh kebahagiaan sejati, yaitu kebahagiaan dunia 

dan akhirat. 4 keutamaan tersebut ialah keutamaan teoretis, keutamaan berfikir, keutamaan 

akhlak dan keutamaan berkreasi melalui perbuatan-perbuatan praktis. 

b. Pemikiran al-farabi mengenai negara 

Konsep besar al-farabi dalam pemikiran politiknya, dalam karya Ara’ ahl Madinah 

Alfadhilah adalah “terwujudnya kota utama dalam negara utama”, yaitu suatu kota yang para 

warganya memiliki pengertian tentang Sebab pertama dan segala sifatnya, segala bentuk 

materi yang menjadi halangan terjalinnya hubungan dengan akal aktif, benda-benda langit 

dan segala sifatnya, bendabenda fisik dan di bawahnya, bagaimana (benda) itu muncul 

kemudian hancur, (kesadaran) akan munculnya segala yang ada berjalan dengan serasi, adil 

dan penuh hikmah, (Tuhan) yang menciptakan segalanya tidak mungkin memiliki 

kekurangan dan tidak mungkin pula berbuat zalim, (kesadaran) akan (tujuan) keberadaan 

manusia, bagaimana munculnya daya-daya jiwa, bagaimana jiwa itu diterangi oleh sinar yang 

beremanasi dari akal aktif sehingga mengenal wujud pertama, bagaimana (manusia) 

memiliki kehendak dan pilihan, kemudian munculnya pimpinan utama dan (diperolehnya) 

wahyu, kemudian pimpinanpimpinan yang menjadi wakil-wakil pimpinan utama saat 

pimpinan utama berhalangan, serta kesempurnaan lain yang seharusnya dimiliki oleh warga 

dalam negara utama, kemudian munculnya kota utama, yakni suatu kota yang para 

warganya memperoleh kebahagiaan yang diidam-idamkan. 

Membahas tentang pemikiran al Farabi mengenai al-Madinah al-Fadilah banyak 

kalangan yang melihat gagasannya dipengaruhi oleh pemikiran Plato dan Aristoteles. Maka 

dari itu ia disebut sebagai guru kedua (al-Muallim al- thani) sebagai lanjutan dari Aristoteles 

yang disebut guru pertam (al-Muallim al- Awal). Al-Madinah al-Fadilah ini kemudian 

diterjemahkan dengan beragam istilah oleh beberapa kalangan, seperti civil society dan 

masyarakat madani, sebenarnya al-Farabi bertumpu pada dua hal: pertama, konsep tentang 

pemimpin dan yang dipimpin, atau konsep kepemimpinan. Kedua, konsep kebahagian, ia 

menegaskan bahwa manusia hidup butuh seorang pemimpin (muallim) untuk menemukan 

kebahagian mereka, pemikiran al-Farabi tersebut dilandaskan pada dua alasan realitas diri 

manusia. Yaitu, kecenderungan manusia untuk selalu mencari kebahagian hidup dan realitas 

bahwa manusia adalah makhluk sosial. Seperti yang dikatakan Aritoteles bahwa manusia 

adalah Zoon Politikon. Secara alamiah mereka tidak akan lepas dari kehidupan sosial, oleh 

karena itu, manusia akan terus cenderung terus berpolitik untuk bertahan hidup. 

Konsep al-Madinah al-Fadilah oleh al-Farabi yang akan dicoba untuk ditelaah 

sejauh mana ia memberikan kontribusi daalam khazanah pemikiran politik. Terutama dalam 

persoalan bentuk masyarakat dan negara. Apakah al-Farabi lebih cenderung pada teokrasi, 

apakah monarki, atau justru ia memperkuat pandangan politik al-Maududi dengan konsep 

teo-demokrasi, sebab sudah maklum bersama bahwa al-Madinah al-Fadilah selama ini 

diterjemahkan oleh beberapa kalangan sebagai masyarakat madani atau civil society. 

157



 

 
 

Setiap negara yang dibangun harus mempunyai tujuan (ends of the state), yang 

menjadi cita-cita utama dan idaman oleh setiap warga negaranya. Al-Farabi menegaskan 

bahwa setiap warga negara harus mempunyai ide (Arā’u) yang harus diperjuangkan terus-

menerus dan menuju kepada suatu titik yang terakhir dari negaranya, yang menjadi harapan 

dan tujuan bersama. Bagi al-Farabi tujuan terakhir itu ialah “kebahagian” (happiness). 

Adapun karakter negara utama dapat ditinjau dari beberapa dimensi, diantaranya: 

1.) Ideologi warga negara 

Cita-cita Utama atau Negara Sempurna. Konsepnya tersebut diuraikan dalam buku 

yang berjudul “Arā’u ahli Madīnah alFāḍhilah” (The principle of the community of model 

City). Berdasarkan pendapatnya bahwa negara adalah berasal dari masyarakat kota. 

Membicarakan soal negara dimulailah dari manusia yang menjadikan warga negara tersebut 

dan yang membentuk masyarakat itu. Manusia atau warga mempunyai dasar fikiran dan 

pendapat yang mengharuskan dia bekerja dan berjuang mencapai tujuan negara yang 

terakhir ialah kebahagian.          

2.) Akhlak 

Mengenai akhlak utama ini, Al-Farabi membicarakannya di dalam buku yang 

komentarnya terhadap karangan Aristoteles yang dinamakannya Kitabu al- Akhlaq 

(Aristotle Nicomachaen ethics). Buku ini adalah buku pertama dalam bahasa arab mengenai 

ilmu akhlak. Sebagai perintis jalan ilmu tersebut Al-Farabi sudah meletakkan dasar-dasar 

yang kuat. Bukan saja ia menterjmahkan berbagai buku-buku dan pendapat Aristoteles, 

yang berdasarkan kepada filsafat semata, tetapi dibawahnya dasar baru yang lebih kuat ialah 

agama Islam, dan ia memberikan tujuan bahwa yang akhir dari akhlak adalah mencapai 

kebahagian total, kebahagian materil dan kebahagian spritual, akhlak dibaginya menjadi 2 

bagian yaitu akhlak (Mahmudah) adalah akhlak yang baik dan akhlak (Mazmumah) adalah 

akhlak yang jahat.   

Setiap warga negara yang utama melatih diri dan membiasakan sifat-sifat yang 

utama, sehingga menjadi karakter (tabi’at) yang baik baginya dan menjauhkan dirinya dari 

tiap-tiap perbuatan yang tercela dan tiap-tiap sifat yang rendah. Sesuai dengan syarat-syarat 

yang dikemukakannya bahwa setiap warga negara harus mempunyai ideologi, begitu juga 

warga itu harus mempunyai akhlak yang utama. 

Dengan apakah akhlak yang utama itu dapat diketahui dan apakah ukurannya yang 

diapakai untuk menetapkan akhlak yang yang rendah (jahat). Aristoteles menjawabnya: 

ukurannya ialah fikiran (akal), dan falsafah. Dijaman sekarang ini bisa dijabarkan menjadi 5 

dasar yaitu: theologis (agama), hedonis (rasa senang), utilistis (manfaat), vitalistis 

(kekuasaan), naturalistis (hukum alam), dan idealistis (cita-cita yang tinggi). 5 Dari 

kecendrungan manusia untuk bermsyarakat, lahirlah berbagai macam masyarakat, di 

antaranya ada yang merupakan masyarakat-masyarakat yang sempurna, dan di antarannya 

ada yang tidak sempurna. 

3.) Keragaman 

Al-Farabi berkeinginan memperjuangkan perwujudan gagasan tentang persamaan 

dan persatuan antar manusia sebagaimana yang diperjuangkan oleh Plato sebelum- 

sebelumnya. Hanya saja, gagasan ini sulit untuk diwujudkan dikarenakan adanya perbedaan 

diantara bangsa-bangsa yang memiliki keragaman karena faktor-faktor tertentu, diantaranya 

158



 

 
 

watak atau tabiat, adat istiadat, lingkungan alam sekitarnya dan bahasa karena setiap bangsa 

memiliki bahasa sendiri. Al-Farabi menegaskan, bangsa-bangsa memiliki keragaman karena 

dua faktor alamiah, yaitu bentuk kejadian dan lingkungan alam, dan ditambah dengan 

faktor lain di luar factor alamiah, yaitu bahasa.  

Al-Farabi kemudian memfokuskan pada pembahasan pembagian ke dalam 

beberapa macam Negara yakni antara lain: 

1.) Al-Madinah Al jahiliyah (negara jahiliyah) 

Menurut Al-Farabi Negara jahiliyah adalah negara yang tidak mempunyai ideologi 

yang tinggi, maksudnya yaitu tidak mempunyai tujuan yang ideal sama sekali atau menganut 

ideologi yang salah yang beretentangan dengan kebahagiaan. Negara ini ditempati oleh 

masyarakat yang tidak mengetahui tentang arti kebahagiaan sebagaimana yang seharusnya 

menjadi tujuan utama manusia dan hal ini memang tidak terlintas di dalam benak mereka. 

Jika mereka diarahkan secara benar untuk sampai kepada hal tersebut (kebahagiaan), 

mereka tetap tidak dapat memahaminya, bahkan tidak mempercayainya. Al-Madinah 

Aljahiliyah terbagi ke dalam beberapa bentuk yaitu 

a. Al Madinah al Dharuriyah (negara kebutuhan dasar) 

Para warganya hanya memperioritaskan persoalan-persoalan dasar bagi 

kelangsungan hidup dan kesehatan mereka, seperti; makan, minum, berpakaian, bertempat 

tinggal, dan menikah. 

b. Al-Madinah al Baddalah (negara jahat) 

Para warganya menjadikan kekayaan dan kemakmuran secara berlebih-lebihan 

sebagai tujuan hidup. Apa yang mereka peroleh bisa berasal dari pekerjaan dari berbagai 

jenis profesi maupun sumber daya alam yang ada di negeri itu. Yang paling utama di antara 

mereka adalah yang paling dapat memperoleh kekayaan itu dengan mudah. Sedangkan yang 

menjadi pemimpin bagi para warga adalah orang yang paling banyak perolehan 

kekayaannya dan selalu dapat mempertahankan (perolehan) kekayaannya itu. 

c. Al-Madinah al Khissah wa al Siquut (negara rendah dan hina) 

Para warganya hanya memburu kesenangan, dan kenikmatan belaka. Seperti; 

makanan, minuman, dan menikah (hubungan seks). Kesenangan itu hanyalah untuk 

bersenda gurau dan main-main belaka. 

d. Al-Madinah al Karimah (negara kehormatan) 

Para warganya hanya ingin meraih kehormatan, pujian dari bangsa-bangsa lain, 

dimuliakan dengan kata maupun perbuatan. 

e. Al-Madinah al Taghallub (negara imperialis) 

Para warganya hanya ingin mengalahkan (menundukkan) orang (kelompok) lain. 

Dan mencegah kelompok (orang) lain menundukkan mereka. 

f. Al-Madinah al Jama’iyyah (negara komunis) 

Para warganya hanya ingin memperoleh kebebasan yang tanpa batas untuk 

melampiaskan hawa nafsu. 

2.) Al-Madinah Al Fasiqah (negara fasiq) 

Negara fasiq adalah negara yang sesungguhnya menganut pandangan negara utama. 

Mereka mengetahui konsep kebahagiaan, dengan menyakini adanya kebahagiaan sejati, 

tentang Allah, dan semua cara yang lazim dilakukan oleh warga negara utama untuk 

159



 

 
 

mencapai kebahagiaan yang diharapkan. Akan tetapi apa yang mereka lakukan sangat 

bertolak belakang dengan pandangan yang mereka ketahui. Mereka justru menghendaki 

untuk mendapatkan kebutuhan-kebutuhan sebagaimana yang dikehendaki masyarakat 

jahiliyah. Jadi, persamaan antara warga dari negara ini dan warga negara utama adalah dalam 

hal pendapat yang mereka yakini saja, tidak pada praktiknya. Ideologi pada negara seperti 

ini ialah yang terjadi pada negara-negara yang mengaku blok sosialis sekarang ini. Al-Farabi 

sungguh menentang ideologi yang demikian, karena meninggalkan satu sifat yang paling 

utama yakni keagamaan. 

3.) Al-Madinah Al Dhallah (negara sesat) 

Negara sesat adalah negara yang masyarakatnya meyakini adanya kebahagiaan sejati 

setelah mati di akhirat dan mereka juga mempercayai adanya Tuhan, tetapi mereka memiliki 

kepercayaan yang salah tentang hal-hal yang dapat membawa mereka kepada kebahagiaan 

yang dianggap sejati. Mereka mengekspresikan dalam bentuk patung-patung dan khayalan-

khayalan. Pemimpin utama mereka adalah orang yang dipercaya kemudian kepercayaannya 

itu disalahgunakan dan mereka menciptakan pendapat tersendiri yang kemudian berujung 

kepada kepalsuan, penipuan, dan pengelabuan. Ideologi pada negara seperti ini mungkin 

terdapat pada negara-negara kapitalis yang sekarang ini, yang pada umumnya mereka 

menghormati adanya agama tetapi tidak menganut paham sosialis dan masyarakatnya 

cenderung egois dan individualis. 

c. Pemikiran al-farabi mengenai kepemimpinan 

Setiap manusia adalah pemimpin dan kepemimpinan itu akan diminta 

pertanggungjawabannya. Ini mengisyaratkan adanya kewajiban manusia untuk 

bertanggungjawab terhadap diri sendiri dan apa yang dilakukannya. Menurut Mukhsin 

Mahdi, bagi al-Farabi ada 3 golongan manusia dari segi kapasitas untuk memimpin. Yaitu: 

pertama, manusia yang memiliki kapasitas untuk memandu dan menasehati. Kedua, 

manusia yang dapat berperan sebagai manusia yang mamimpin sekaligus yang dipimpin. 

Ketiga, manusia yang dikuasai sepenuhnya atau tanpa kualifikasi. 

Menurut al-Farabi, seorang pimpinan utama dalam menjalankan kepemimpinannya, 

memiliki dua tugas utana yang saling berhubungan satu sama lain yaitu: pengajaran dan 

pembentukan karakter (kepribadian yang baik) al-Ta’lim wa al-Ta’dib. Kota utama adalah 

kota yang diperintah oleh penguasa tertinggi yang benar-benar memiliki berbagai ilmu dan 

setiap jenis pengetahuan, ia mampu memahami dengan baik segala yang harus 

dilakukannya. Al-Farabi menyatakan bahwa yang menjadi pimpinan pada setiap kota 

haruslah orang yang mempunyai nilai lebih dari warga kota yang lain sehingga dia dapat 

mendidik dan membimbing rakyatnya. 

 

Kesimpulan 

Al-farabi adalah pemikir politik yang perfeksionis. Dia menciptakan teori politik 

dengan menggabungkan berbagai pemikiran politik yang dipelajari para filsuf Yunani, 

seperti Plato, Aristoteles, dan Plotinus. Dan dalam hal ini, al-farabi berusaha 

mengkolaborasikan antara pemikiran Aristoteles dan Platon. Teori politik Al-Farabi sangat 

kental dengan nuansa teologis yang bermuara kepada kesatuan tujuan sejati manusia, yaitu 

kebahagiaan duniawi dan ukhrawi. 

160



 

 
 

Dalam pengamatan al-Farabi pada umumnya orang awam mengartikan al-Sa’adah 

adalah kebahagiaan. Dengan suatu bentuk kehidupan (keadaan) tanpa masalah dan 

kesulitan, materi maupun pekerjaan. Dalam arti ini al-Sa’adah (kebahagiaan) merupakan 

cerminan dari kesejahteraan dalam hidup di dunia. Menurut al-Farabi, al-Sa’adah tidak 

berbeda dengan al-Laddhah (kenikmatan). Karena keduanya mempunyai unsur yang 

penting seperti rasa puas.  

Konsep besar al-farabi dalam pemikiran politiknya, dalam karya Ara’ ahl Madinah 

Alfadhilah adalah “terwujudnya kota utama dalam negara utama”, yaitu suatu kota yang para 

warganya memiliki pengertian tentang Sebab pertama dan segala sifatnya, segala bentuk 

materi yang menjadi halangan terjalinnya hubungan dengan akal aktif, benda-benda langit 

dan segala sifatnya, bendabenda fisik dan di bawahnya, bagaimana (benda) itu muncul 

kemudian hancur, (kesadaran) akan munculnya segala yang ada berjalan dengan serasi, adil 

dan penuh hikmah, (Tuhan) yang menciptakan segalanya tidak mungkin memiliki 

kekurangan dan tidak mungkin pula berbuat zalim, (kesadaran) akan (tujuan) keberadaan 

manusia, bagaimana munculnya daya-daya jiwa, bagaimana jiwa itu diterangi oleh sinar yang 

beremanasi dari akal aktif sehingga mengenal wujud pertama, bagaimana (manusia) 

memiliki kehendak dan pilihan, kemudian munculnya pimpinan utama dan (diperolehnya) 

wahyu, kemudian pimpinanpimpinan yang menjadi wakil-wakil pimpinan utama saat 

pimpinan utama berhalangan, serta kesempurnaan lain yang seharusnya dimiliki oleh warga 

dalam negara utama, kemudian munculnya kota utama, yakni suatu kota yang para 

warganya memperoleh kebahagiaan yang diidam-idamkan. 

Menurut al-Farabi, seorang pimpinan utama dalam menjalankan kepemimpinannya, 

memiliki dua tugas utana yang saling berhubungan satu sama lain yaitu: pengajaran dan 

pembentukan karakter (kepribadian yang baik) al-Ta’lim wa al-Ta’dib. Kota utama adalah 

kota yang diperintah oleh penguasa tertinggi yang benar-benar memiliki berbagai ilmu dan 

setiap jenis pengetahuan, ia mampu memahami dengan baik segala yang harus 

dilakukannya. Al-Farabi menyatakan bahwa yang menjadi pimpinan pada setiap kota 

haruslah orang yang mempunyai nilai lebih dari warga kota yang lain sehingga dia dapat 

mendidik dan membimbing rakyatnya.    

 

Daftar Pustaka 
Arfiansyah. (2010). Pemikiran Politik Islam (sebuah tinjauan sejarah terhadap arus pemikiran islam 

klasik sampai awal abad ke 20). Jurnal Substantia. Vol. 12 No.2, 255. 
Kurniawan, Puji. (2018). Masyarakat dan Negara menurut Al-Farabi. Jurnal El-Qanuny. Vol. 4 

No.1.  
Mahendra, Ricko. (2020). Analisis Komparatif Pemikiran Filsafat Politik Al-Farabi dan Platon. 

Jurnal Filsafat dan Pemikiran Islam. Vol.21 No. 2. 
Mutiani, Tika.(2020). Negara Utama Menurut Al-Farabi (konsep dan relevansinya dalam kehidupan 

bernegara masa kini). Jurnal Al-Ijtimaiyyah. Vol. 6 No.2.  
Muttaqin, Jamalul. dkk. (2022). Al Farabi: Politik Sebagai Jalan Kebahagiaan. Jurnal Studi 

Islam. Vol.14 No. 2.  
Pancawati, Hesti. (2018). Pemikiran Al-Farabi Tentang Politik dan Negara. Jurnal Aqlania. Vol. 

9 No. 1, 94-95. 
Said, Abdullah. (2019). Filsafat Politik Al-Farabi. Jurnal Of Islamic Theology and 

Philosophy. Vol. 1 No.1.  

161



 

 
 

Sukardi, Imam. (2017).  Negara dan Kepemimpinan Dalam Pemikiran Al-farabi. Jurnal Pemikiran 
Islam dan Filsafat. Vol. XIV No.2, 285-287. 

Syamsiyani. (2020). Kontekstualisasi Pemikiran Al-Farabi Menuju Indonesia Yang Bahagia dan 
Negara Ideal. Jurnal Penelitian Keislaman. Vol. 16 No, 2, 119-120. 

Yumiantika, dkk. 2021). Keterkaitan Pemikiran Al-Farabi Mengenai Negara Yang Ideal Dengan 
Konsep Kehidupan Bernegara di Indonesia. Jurnal Kewarganegaraan. Vol. 5 No.2, 454. 
   

162


