
e-ISSN: 2962-9675   
 

 

422 

PELUANG DAN TANTANGAN PEMBERLAKUAN HUKUM PIDANA ISLAM  
DI INDONESIA 

 
Irfan Islami *1 

Fakultas Hukum Universitas YARSI 
Email: irfan.islami@yarsi.ac.id 

 
Ely Alawiyah Jufri 

Fakultas Hukum Universitas YARSI 
 

ABSTRACT 
Islamic law is one of the sources of national law in the Republic of Indonesia which has been in effect since the 
time when the Islamic kingdom was established in the archipelago. The Islamic law that applies in Indonesia 
has so far been dominated by civil law, especially family law and sharia economics. Islamic criminal law is not 
enforced in the national legal order, but the efforts and encouragement of some Muslim groups are still 
advocating for the implementation of Islamic criminal law in Indonesia. This research examines in more depth 
the opportunities and challenges of implementing Islamic criminal law in Indonesia. This research was 
conducted using qualitative methods using normative research. The implementation of Islamic criminal law in 
Indonesia is not a new ideal echoed by some Muslim groups, but has existed since the discussion of the 
foundation of the Republic of Indonesia in 1945. The implementation of Islamic criminal law in Indonesia 
has only recently been implemented in Aceh Province, which is contained in regional regulations. Aceh Province 
(Qanun).  

Keywords: Islamic Law, Criminal, Jinayah. 
 

ABSTRAK 
Hukum Islam merupakan salah satu sumber hukum nasional di negara Republik Indonesia 
yang diberlakukan sejak zaman kerajaan Islam berdiri di wilayah nusantara. Hukum Islam 
yang berlaku di Indonesia sejauh ini didominasi oleh hukum perdata khususnya hukum 
kekeluargaan dan ekonomi syariah. Hukum pidana Islam tidak diberlakukan dalam tatanan 
hukum nasional, namun upaya dan dorongan sebagian kalangan muslim masih menyuarakan 
adanya pemberlakuan hukum pidana Islam di Indonesia. Dalam penelitian ini mengkaji lebih 
dalam bagaimana peluang dan tantangan pemberlakuan hukum pidana Islam di Indonesia. 
Penelitian ini dilakukan dengan metode kualitatif menggunakan jenis penelitian normatif. 
Dalam pemberlakuan hukum pidana Islam di Indonesia bukanlah cita-cita baru yang 
digaungkan oleh sebagian kelompok muslim, melainkan sudah ada sejak pembahasan dasar 
negara Republik Indonesia Tahun 1945. Pemberlakuan hukum pidana Islam di Indonesia saat 
ini baru diberlakukan di Propinsi Aceh yang termuat di dalam peraturan daerah Propinsi Aceh 
(Qanun). 

Kata Kunci: Hukum Islam, Pidana, Jinayat 
 
 
 
 
 

 
1 Korespondensi Penulis 

mailto:irfan.islami@yarsi.ac.id


 

423 
 

A. PENDAHULUAN 

Indonesia merupakan negara yang memiliki sejarah panjang hingga terbentuknya 

pemerintahan berdaulat dalam bingkaian Negara Kesatuan Republik Indonesia. Jauh sebelum 

kemerdekaan diproklamasikan pada tanggal 17 Agustus 1945, berbagai sistem pemerintahan dan 

sistem hukum telah diberlakukan dalam wilayah nusantara. Salah satu sistem pemerintahan yang 

pernah ada adalah sistem kerajaan Islam atau kesultanan. 

Kejayaan era kesultanan di wilayah nusantara berlangsung pada abad ke 13–16 Masehi. Pada 

masa ini, pemerintahan dijalankan berdasarkan pada ajaran agama Islam dan sistem hukum yang 

digunakan adalah sistem hukum Islam dan hukum Adat. Hukum Islam berlaku di kehidupan 

masyarakat dan dijadikan sebagai hukum yang berdiri sendiri. Hukum Islam tumbuh dan 

berkembang di samping kebiasaan atau adat penduduk yang mendiami kepulauan Nusantara. 

 Pemberlakuan hukum Islam di wilayah nusantara didukung dan diperkuat oleh sistem 

pemerintahan yang berkuasa pada masa itu, dimana kerajaan Islam menjadikan agama Islam sebagai 

sumber hukum dan pedoman dalam pembuatan kebijakan dan peraturan-peraturan kerajaan. 

Hukum Islam yang berlaku pada era kesultanan masih bersifat tradisionil, dimana aturan-

aturan hukum yang diterapkan belum terkodifikasi ke dalam sebuah peraturan perundang-undangan 

yang tertulis. Hingga akhirnya kolonialisme Belanda datang dan berkuasa di hampir seluruh wilayah 

nusantara dan mempengaruhi perubahan kebijakan dan sistem pemerintahan yang berlaku 

sebelumnya. 

Pada masa pemerintahan Belanda pun hukum Islam masih diakui sebagai salah satu sumber 

hukum yang diterapkan bagi orang-orang yang beragama Islam, namun hanya pada bidang 

keperdataan khususnya bidang perkawinan dan waris Islam, sebagaimana tertuang dalam Pasal 13 

Staatblad. 1820 No. 22 Jo. Staatblaad. 1835 No. 58: “Jika diantara orang Jawa dan Madura terjadi 

perselisihan (sengketa) mengenai perkawinan atau pembagian harta pusaka dan sengketa-sengketa 

sejenis dengan itu harus diputus menurut hukum syara’ (agama) Islam, maka yang menjatuhkan 

keputusan dalam hal itu hendaknya betul-betul ahli agama Islam, akan tetapi segala persengketaan 

dari hal pembagian harta benda atau pembayaran yang terjadi karena keputusan itu harus dibawa ke 

muka pengadilan biasa; pengadilan itulah yang akan menyelesaikan perkara itu dengan mengingat 

keputusan ahli agama dan supaya keputusan itu dijalankan”. 

Persoalan yang dipertanyakan adalah, apakah hukum Islam hanya mengatur bagian 

keperdataan saja terkait perkawinan dan waris? Jawabannya tentu tidak, hakikatnya hukum Islam 

tidak hanya mengatur bagian keperdataan saja namun juga mengatur hampir seluruh aspek 

kehidupan manusia, baik dalam ranah privat maupun dalam ranah publik, baik hukum perdata dan 

juga hukum pidana, bahkan di dalam  hukum Islam terdapat prinsip-prinsip dan aturan hukum 

Internasional yang pernah diberlakukan di zaman Rasulullah SAW dan para sahabat. 

Begitu juga pada masa pemerintahan kesultanan atau kerajaan Islam, hukum Islam berlaku 

diberbagai bidang hukum, baik perdata dan pidana. Hukum pidana Islam pernah diberlakukan di 

kerajaan-kerajaan Islam, seperti kerajaan Samudera Pasai, Kerajaan Mataram, Kerajaan Gowa, dan 

lainnya. 



 

424 
 

Kolonialisasi menjadi titik awal perpindahan dan perubahan hukum Islam pada model 

hukum Barat, khususnya di Indonesia pemerintahan Belanda merubah dan menggantikan hukum 

yang berlaku pada masa kesultanan dan menjadikan hukum Barat sebagai sumber hukum utama 

yang diberlakukan bagi penduduk di wilayah kekuasaaan Belanda. Meskipun hukum perkawinan 

dan waris Islam tetap dipertahankan oleh Belanda, namun hukum Pidana Islam telah dirubah dan 

digantikan dengan hukum Pidana Barat. 

Setelah  merdeka  dan  memiliki  otoritas  untuk  menerapkan  sistem hukumnya sendiri, 

sebagian negara-negara Islam mengembalikan penerapan hukum pidana Islam dalam kehidupan 

bernegara  seperti  beberapa  negaraTimur  Tengah, dan sebagian  yang  lain  tetap  melanjutkan  

sistem  hukum  kolonial  seperti  Indonesia yang mewarisi hukum Belanda. 

Dari latar belakang yang telah diuraikan di atas, yang menjadi pokok permasalahan dalam 

penelitian ini adalah: 

1. Bagaimanakah peluang pemberlakuan hukum Pidana Islam di Indonesia? 

2. Bagaimana tantangan pemberlakuan hukum Pidana Islam di Indonesia? 

 

Untuk menjawab rumusan masalah tersebut di atas, maka penulis merangkumnya dalam 

sebuah penelitian yang berjudul “Peluang Dan Tantangan Pemberlakuan Hukum Pidana Islam Di 

Indonesia”. 

 
B. PEMBAHASAN 

1.  Hukum Pidana Islam 

Hukum  pidana  Islam  merupakan  bagian  dari  hukum  Islam  yang membahas ketentuan 

tentang perbuatan-perbuatan manusia yang  tidak  boleh  dilakukan (terlarang) dan yang harus 

dilakukan, ancaman sanksinya, dan pertanggungjawabannya.  Seperti  halnya pembahasan dalam 

hukum pidana pada umumnya, hukum pidana Islam juga membahas masalah-masalah dasar seperti 

tujuan, hakikat, dan logika pemidanaan.  

 Dalam hukum Islam, pembahasan  hukum  pidana dalam  fiqh  disebut  fiqh jinayah. Jinayah 

berarti perbuatan yang dilarang oleh Syara’ baik perbuatan tersebut mengenai jiwa, harta maupun 

lainnya. Pengertian lain yang lebih praktis adalah “segala ketentuan hukum mengenai tindak pidana 

atau perbuatan kriminal yang dilakukan mukallaf (orang yang dapat dibebani kewajiban), sebagai 

hasil dari pemahaman atas dali-dalil hukum yang terperinci dari al-Qur’an dan Hadis Nabi 

Muhammad SAW (Dede Rosyada, , 1999). 

Berdasarkan pada kedua pengertian tersebut dapat dinyatakan bahwa, Fiqh jinayah adalah 

ilmu tentang hukum syara’ yang berkaitan  dengan  masalah  perbuatan  yang  dilarang  yang  disebut 

jarimah  atau  jinayah,  dan  sanksi/pidananya  yang  disebut  uqubah yang  diambil  dari  dalil-dalil  

terperinci.  Objek  pembahasan  fiqh jinayah  (hukum  pidana  Islam)  secara  garis  besar  ada  3  

(tiga);  jarimah atau jinayah (tindak pidana), uqubah (hukuman) dan pertanggungjawaban  pidana  yaitu  

syarat  dipidananya  seseorang  yang  melakukan  perbuatan  pidana.  Penyebutan  tindak  pidana  

di  kalangan fuqaha terkadang digunakan istilah jarimah dan terkadang jinayah.   



 

425 
 

Pengertian tersebut sejalan denan perspektif hukum konvensional tengtang hukum pidana, 

yakni hukum mengenai delik yang diancam dengan hukum pidana atau denan kata lain serangkaian 

peraturan yang mengatur masalah tindak pidana  dan hukumannya (Musthafa Abdullah dan Ruben 

Ahmad, 1983). Di dalam Hukum Pidana Indonesia, ada dua kata yang sama-sama memiliki 

pengertian melawan hukum, yakni delictum dan strafbaar feit. Delik atau bahasa latinnya delictum berarti 

tindak pidana. Sedangkan strafbaar feit berarti perbuatan yang dilarang oleh undang-undang serta 

diancam dengan hukuman bagi pelanggarnya. 

Selain kedua istilah tersebut, di dalam hukum pidana Islam juga dikenal istilah jinayah dan 

jarimah. Baik  jarimah  maupun  jinayah  adalah  suatu  kata  dalam  bahasa  Arab  yang  berarti  setiap  

kelakuan  buruk  yang  dilakukan  oleh  seseorang atau dalam kata lainnya adalah perbuatan (tindak) 

kejahatan.  Meskipun kedua istilah tersebut sama, tetapi kebanyakan fuqaha memakai istilah jinayah 

untuk perbuatan yang terkait dengan jiwa, seperti: membunuh, melukai, memukul, dan menciderai. 

Sedangkan kata jarimah dipergunakan untuk menyebut selain pelanggaran terhadap jiwa, seperti 

mencuri, menghina, menipu, dan lain sebagainya. Sebenarnya baik kata delictum dan strafbaar feit 

maupun jinayah dan jarimah memiliki benang merah yang kuat, yakni bermakna tindak kejahatan. 

Kata jarimah maknanya sinonim dengan kata jinayah, namun yang lebih tepat  untuk  

menunjuk  suatu  perbuatan  sebagai  kejahatan  dan  mengancamnya dengan pidana, istilahnya 

adalah jarimah. Sedangkan jinayah hanya menunjuk pada perbuatan yang dilarang saja. Ada pula 

ulama yang menggunakan istilah jarimah dikhususkan bagi perbuatan yang diancam dengan pidana 

had dan ta’zir. Jarimah  atau  jinayah  dalam  bahasa  Indonesia  diterjemahkan  dengan kejahatan, 

berbuat dosa, berbuat jahat, tindak pidana atau delik.  Menurut  hukum  pidana  Islam,  jarimah atau 

jinayah adalah larangan-larangan  hukum  yang  diberikan  oleh  Allah  SWT,  yang  pelanggarannya  

membawa  hukuman  yang  telah  ditentukan-Nya.  

Pengertian  jarimah  atau  jinayah sebenarnya  tidak  berbeda  dengan pengertian  tindak  

pidana  (peristiwa  pidana,  delik)  pada  hukum-hukum  positif. Perbedaannya  hanyalah  terletak  

pada  sumber  acuan,  sejarah  terbentuknya,  hubungannya  dengan  moral,  logika,  dan tujuan 

hukum yang ingin dicapai. Suatu  tindakan  dianggap  tindak  pidana  (jarimah  atau  jinayah) atau 

tidak dalam hukum pidana Islam apabila tindakan itu mempunyai unsur-unsur:  

1. Nas  yang  melarang  perbuatan  dan  mengancamkan  pidana  terhadapnya. Unsur ini 

disebut unsur formal (rukun syar’i).  

2. Adanya  tingkah  laku  yang  membentuk  tindak  pidana,  baik  berupa perbuatan-perbuatan 

nyata ataupun sikap tidak berbuat. Unsur ini disebut unsur materil (rukun maddi).  

3. Pelaku  tindak  adalah  orang  mukallaf,  yaitu  orang  yang  dapat  dimintai 

pertanggungjawaban terhadap tindak yang diperbuatnya. Unsur ini disebut unsur moral 

(rukun adabi).  

 
Ketiga  unsur  tersebut  harus  terdapat  pada  suatu  perbuatan  untuk  digolongkan  kepada  

tindak  pidana.  Selain  ketiga  unsur  umum  tersebut,  juga  terdapat  unsur-unsur  khusus  untuk  

dapat  dikenakan pidana, seperti unsur “pengambilan dengan diam-diam”  bagi  tindak  pidana  

pencurian.  Perbedaan  antara  unsur-unsur umum dengan unsur-unsur khusus ialah kalau unsur-



 

426 
 

unsur umum  satu  macamnya  pada  semua  tindak  pidana,  maka  unsur-unsur khusus dapat 

berbeda-beda bilangan dan macamnya menurut perbedaan tindak pidana. Namun demikian, di 

kalangan fuqaha pembicaraan tentang unsur umum dan unsur khusus dipersatukan, yaitu ketika 

membicarakan satu-persatu tindak pidana. 

 
2. Ruang Lingkup dan Pembagiannya 

Baik di dalam hukum Islam maupun hukum konvensional ternyata terdapat kesamaan -

meskipun tidak serupa- tentang ruang lingkup dan pembagian hukum pidana, yakni menyangkut; 

subyek (pelaku kejahatan), obyek (perbuatan yang dilarang) dan sanksi (hukuman yang akan 

diterapkan). Tentang subyek (pelaku kejahatan) bahasannya lebih banyak ditekankan kepada kondisi 

dan keadaan pelaku kejahatan yang bisa dijatuhi hukuman atau sering juga disebut 

pertanggungjawaban pidana (Hanafi, 1999). 

Namun bila merujuk pada sumber klasik dari fikih Islam, umumnya para ulama membagi 

fiqih jinayah (hukum pidana Islam) pada dua bagian besar, yakni; jenis perbuatan pidana (jarimah) dan 

jenis hukuman yang ditimpakan (‘uqubah). Sedangkan menyangkut keadaan pelaku 

(subyek/pertanggungjawaban pidana) umumnya menjadi satu bagian dari pembahasan jenis 

perbuatan pidana. 

Dalam hukum Islam, bila dilihat pada berat dan ringannya hukuman, dalam pidana Islam 

terbagi atas tiga bagia, yakni: jarimah hudud, jarimah qishas-dhiat, serta jarimah ta’ziir. 

1) Jarimah Hudud  

Tindak  pidana  hudud  ialah  tindak  pidana  yang  diancamkan  pidana  had,  yaitu  

pidana  yang  telah  ditentukan  macam  dan  jumlahnya dan menjadi hak Allah Swt. Pidana 

tersebut tidak mempunyai batas terendah atau batas tertinggi, karena sudah ditetapkan  oleh  

Allah  Swt.  Maksud  hak  Allah  Swt.  adalah  bahwa pidana tersebut tidak bisa dihapuskan 

baik oleh perseorangan (korban) ataupun oleh masyarakat yang diwakili negara. Sanksi pidana 

yang termasuk hak Allah Swt. ialah setiap sanksi yang dikehendaki oleh kepentingan umum 

(masyarakat), seperti untuk memelihara ketentraman dan keamanan masyarakat, dan manfaat 

penjatuhan pidana tersebut akan dirasakan oleh keseluruhan masyarakat. Tindak pidana  

hudud  ada  tujuh,  yaitu  al-zinâ(zina)  al-qazaf  (menuduh  orang lain berbuat zina), al-syurb 

(minum minuman keras), al-sariqah (mencuri), al-hirâbah (merampok, mengganggu 

keamanan), al-riddah (murtad), dan al-baghyu (pemberontakan). 

2) Jarimah Qishas-Diyat  

Tindak pidana qisas-diyat ialah perbuatan-perbuatan yang diancam  pidana  qişâş  atau  

pidana  diyat.  Qisas  dan  diyat  ialah  pidana yang telah ditentukan batasannya, dan tidak 

mempunyai batas terendah atau batas tertinggi, tetapi menjadi hak perseorangan. Korban atau 

ahli warisnya diberi wewenang untuk memaafkan pelaku, dan apabila dimaafkan, maka  

pidana  tersebut  menjadi  hapus.11Tindak  pidana  qişâş-diyat yaitu tindak pidana 

pembunuhan dan pelukaan terhadap manusia.  

 3) Jarimah Ta’zir  

Tindak  pidana  ta’zir  ialah  perbuatan  yang  diancam  dengan  pidana  ta’zir.  



 

427 
 

Pengertian  ta’zir ialah  memberi  pengajaran  (al-ta’dib). Istilah tersebut mempunyai 

pengertian tersendiri, bahwa  “syara’  tidak  menentukan  macam-macamnya  pidana  untuk 

tiap-tiap jarimah ta’zir, tetapi hanya menyebutkan sekumpulan pidana, dari yang seringan-

ringannya sampai yang seberat-beratnya”. Hakim dalam hal ini diberi kebebasan untuk 

memilih pidana yang sesuai dengan macam tindak  pidana  ta’zir  serta  keadaan  pelakunya.  

Pidana  untuk tindak pidana ta’zir tidak mempunyai batasan tertentu, dapat seringan-

ringannya  hingga  seberat-beratnya.  Macam  tindak  pidana  ta’zir  juga  tidak  ditentukan  

banyaknya  karena  terus  mengalami  variasi  baik  bentuk  maupun  modus  operandinya  

seiring dengan perkembangan zaman. Syara’ hanya menentukan secara garis besar dan yang 

sudah berlaku secara umum saja. 

 
Dari segi niat pelakunya jarimah terbagi menjadi dua bagian, yakni jarimah maqshudah (tindak 

pidana sengaja) dan jarimah ghairu maqshudah (tindak pidana tidak disengaja). Jarimah sengaja adalah 

suatu jarimah yang dilakukan seseorang dengan kesengajaan dan atas kehendak serta ia mengetahui 

bahwa perbuatan tersebut dilarang dan diancam hukuman. Sedangkan jarimah tidak sengaja adalah 

jarimah dimana pelaku tidak sengaja (tidak berniat) untuk melakukan perbuatan yang dilarang dan 

perbuatan tersebut terjadi sebagai akibat kelalaiannya (kesalahannya) (Muhammad Abu Zahrah). 

 
3. Tujuan dan Fungsi Pemberlakuan Hukum Pidana Islam 

 Dalam kajian hukum Islam, tujuan hukum disebut dengan maqashid al-syari’ah, yakni maksud 

dan tujuan disyariatkan-nya hukum Islam, dengan bahasa lain disebut hikmat dan illat ditetapkannya 

suatu hukum. Dalam tahap realisasinya, al-Syatibi menunjukkan maqashid al-syari’ah kepada lima 

bidang, yaitu; Hifdz al-din (memelihara agama), Hifdz al-nafs (memelihara jiwa), Hifdz al-‘aql 

(memelihara akal), Hifdz al-nasl, (memelihara keturunan), dan Hifdz al-maal (memelihara harta) (Abu 

Ishaq al-Syatibi, 1973). 

(1) Hifdz al-din, memelihara agama 

Agama di sini maksudnya adalah sekumpulan akidah, ibadah, hukum, dan undang-

undang yang dibuat oleh Allah untuk mengatur hubungan manusia dengan Tuhannya 

dan juga mengatur hubungan antar manusia. Untuk menjaga dan memelihara kebutuhan 

agama ini dari ancaman musuh maka Allah mensyariatkan hukum berjihad untuk 

memerangi orang yang menghalangi dakwah agama. Untuk menjaga agama ini Allah 

juga mensyariatkan shalat dan melarang murtad dan syirik. Jika ketentuan ini diabaikan, 

maka akan terancamlah eksistensi agama tersebut, dan Allah menyuruh memerangi 

orang yang murtad dan musyrik. 

(2) Hifdz al-nafs, memelihara jiwa 

Untuk memelihara jiwa ini Allah mewajibkan berusaha untuk mendapatkan kebutuhan 

makanan, minuman, pakaian, dan tempat tinggal. Tanpa kebutuhan tersebut maka akan 

terancamlah jiwa manusia. Allah juga akan mengancam dengan hukuman qishash 

(hukum bunuh) atau diyat (denda) bagi siapa saja yang menghilangkan jiwa. Begitu juga 

Allah melarang menceburkan diri ke jurang kebinasaan (bunuh diri). 



 

428 
 

(3) Hifdz al-‘aql, memelihara akal 

Untuk menjaga dan memelihara akal ini Allah mengharuskan manusia mengkonsumsi 

makanan yang baik dan halal serta mempertinggi kualitas akal dengan menuntut ilmu. 

Sebaliknya, Allah mengharamkan minuman keras yang memabukkan. Kalau larangan 

ini diabaikan, maka akan terancam eksistensi akal. Di samping itu, ditetapkan adanya 

ancaman (hukuman dera 40 kali) bagi orang yang meminum minuman keras. 

(4) Hifdz al-nasl, memelihara keturunan 

Untuk memelihara keturunan Allah mensyariatkan pernikahan dan sebaliknya 

mengharamkan perzinaan. Orang yang mengabaikan ketentuan ini, akan terancam 

eksistensi keturunannya. Bahkan kalau larangan perzinaan ini dilanggar, maka Allah 

mengancam dengan hukuman rajam atau hukuman cambuk seratus kali. 

(5) Hifdz al-maal, memelihara harta. 

Untuk memelihara harta ini disyariatkanlah tata cara pemilikan harta, misalnya dengan 

muamalah, perdagangan, dan kerja sama. Di samping itu, Allah mengharamkan mencuri 

atau merampas hak milik orang lain dengan cara yang tidak benar. Jika larangan mencuri 

diabaikan, maka pelakunya akan diancam dengan hukuman potong tangan. 

 
Menurut al-Syathibi, penetapan kelima pokok kebutuhan manusia di atas didasarkan pada 

dalil-dalil al-Quran dan Hadis. Dalil-dalil tersebut berfungsi sebagai al-qawaid al-kulliyyah (kaidah-

kaidah umum) dalam menetapkan al-kulliyyah al-khamsah (lima kebutuhan pokok). Ayat-ayat al-

Quran yang dijadikan dasar pada umumnya adalah ayat-ayat Makkiyah yang tidak dinasakh (dihapus 

hukumnya) dan ayat-ayat Madaniyah yang mengukuhkan ayat-ayat Makkiyah. Di antara ayat-ayat 

itu adalah yang berhubungan dengan kewajiban shalat, larangan membunuh jiwa, larangan 

meminum minuman keras, larangan berzina, dan larangan memakan harta orang lain dengan cara 

yang tidak benar. Dengan dasar ayat-ayat itulah, maka al-Syathibi pada akhirnya berkesimpulan 

bahwa adanya lima kebutuhan pokok bagi manusia tersebut menempati suatu yang qath’iy (niscaya) 

dalam arti dapat dipertanggungjawabkan dan oleh karena itu dapat dijadikan sebagai dasar 

menetapkan hukum (Fathurrahman Djamil,  1997). 

Dalam usaha mewujudkan dan memelihara lima unsur pokok itu al-Syathibi mengemukakan 

tiga peringkat maqashid al-syari’ah (tujuan syariat), yaitu pertama adalah tujuan primer (maqashid al-

daruriyyah), kedua adalah tujuan sekunder (maqashid al-hajjiyyah), dan ketiga tujuan tertier (maqashid 

al-tahsiniyyah). Atas dasar inilah maka hukum Islam dikembangkan, baik hukum pidana, perdata, 

ketatanegaraan, politik hukum, maupun yang lainnya (Juhaya S. Praja, 1991). Diketahuinya tujuan-

tujuan hukum Islam itu akan mempermudah ahli hukum dalam mempraktekkan hukum. Apabila 

ilmu hukum tidak dapat menyelesaikan hukum suatu peristiwa maka dengan memperhatikan 

tujuan-tujuan tersebut, setiap peristiwa hukum akan dengan mudah diselesaikan.  

Pengkategorian yang dilakukan oleh al-Syathibi ke dalam tujuan primer, sekunder, dan 

tertier seperti di atas menunjukkan begitu pentingnya pemeliharaan lima unsur pokok tersebut 

dalam kehidupan manusia. Di samping itu, pengkategorian ini mengacu tidak hanya kepada 

pemeliharaan lima unsur, akan tetapi mengacu pula kepada pengembangan dan dinamika 



 

429 
 

pemahaman hukum yang diciptakan oleh Tuhan dalam rangka mewujudkan kemaslahatan manusia. 

Dengan mengacu kepada lima kebutuhan pokok manusia dan tiga peringkat tujuan syariat tersebut, 

dapatlah dipahami bahwa tujuan utama pemberlakuan hukum pidana Islam adalah untuk 

kemaslahatan manusia. Abdul Wahhhab Khallaf memberikan perincian yang sederhana mengenai 

pemberlakuan hukum pidana Islam yang dikaitkan dengan pemeliharaan lima kebutuhan pokok 

manusia dalam bukunya ‘Ilmu Ushul al-Fiqh (‘Abd al-Wahhab Khallaf, 1978). 

Berdasarkan uraian tersebut, jelas bahwa tujuan hukum Islam termasuk juga hukum pidana, 

tidak hanya melindungi kepentingan individu, tetapi juga kepentingan masyarakat dan negara, 

bahkan lebih dalam lagi adalah kepentingan yang berhubungan dengan keyakinan agama, baik 

menyangkut jiwa, akal atau potensi berpikir, keturunan, maupun harta kekayaan. Jadi wilayah yang 

menjadi tujuan perlindungan dari hukum pidana Islam ini jelas luas sekali karena menyangkut 

seluruh aspek kehidupan manusia, kaitannya dengan sesama manusia maupung Sang Pencipta. 

Begitu pula halnya dengan beberapa rumusan tujuan hukum yang ada pada hukum 

konvensional. Umumnya mereka menyatakan bahwa tujuan hukum pidana adalah untuk 

melindungi kepentingan orang-perseorangan atau hak asasi manusia, dan melindungi kepentingan 

masyarakat dan negara dengan perimbangan yang serasi dari kejahatan/tindakan tercela di satu 

pihak dan dari tindakan penguasas yang sewenang-wenang di lain pihak. Karena itu, menurut 

Muladi, yang dilindungi oleh hukum pidana bukan saja individu, tetapi juga negara, masyarakat, 

serta harta benda milik individu (Muladi, 1995). 

Selain rumusan tersebut, beberapa ahli hukum pidana menyebutkan bahwa tujuan hukum 

pidana adalah untuk menakut-nakuti orang agar jangan sampai melakukan perbuatan yang tidak 

baik dan mendidik orang yang telah melakukan perbuatan tidak baik menjadi baik dan dapat 

diterima kembali dalam kehidupan lingkungannya (Teguh Prasetyo, 2010; Wirjono Prodjodikoro, 

2003). Jadi ada dua unsur dalam tujuan ini, yakni unsur penghukuman supaya jera/tidak mengulangi 

lagi perbuatannya dan unsur mendidik agar pelaku kejahatan kembali menjadi orang baik. 

Berdasarkan uraian tersebut, maka ada dua fungsi pokok hukum pidana, yakni; pertama 

fungsi primer, sebagai sarana penanggulangan kejahatan yang rasional (sebagai bagian politik 

kriminal). Kedua fungsi sekunder, sebagai sarana pengaturan tentang kontrol sosial yang 

dilaksanakan secara spontan dan dibuat oleh negara dengan alat perlengkapannya (Sudarta dalam 

Muladi, 1985). Pada fungsi kedua, tugasa hukum pidana lebih tertuju pada policing the police, yakni 

melindungi warga masyarakat dari campur tangan penguasa yang mungkin menggunakan pidana 

sebagai sarana secara tidak benar atau dalam istilah Loeby Luqman, pidana dengan motif-motif 

politik tertentu (Loeby Luqman, 1993). 

Menurut Adam Chazawi, fungsi hukum pidana adalah untuk mengatur dan 

menyelenggarakan kehidupan bermasyarakat agar dapat tercipta dan terpeliharanya ketertiban 

umum. Secara operasional diwujudkan dalam tiga fungsi, yakni: pertama, fungsi melindungi 

kepentingan hukum dari perbuatan yang menyerang dan merusaknya. Kedua, fungsi memberi dasar 

legitimasi bagi negara dalam rangka negara menjalankan fungsi mempertahankan kepentingan 

hukum yang dilindungi. Ketiga, fungsi mengatur dan membatasi kekuasaan negara dalam rangka 



 

430 
 

negara menjalankan fungsi mempertahankan kepentingan hukum yang dilindungi (Adam Chazawi, 

2007). 

 
4. Peluang Pemberlakuan Hukum Pidana Islam di Indonesia 

Pemberlakuan hukum Islam di Indonesia bukanlah sebuah harapan baru yang digaungkan 

pasca kemerdekaan Republik Indonesia, melainkan cita-cita yang ingin diwujudkan oleh sebagian 

penduduk Indonesia khususnya yang menganut agama Islam, bahkan jauh sebelum kemerdekaan 

Indonesia sejak zaman kolonialisme. Harapan untuk mengembangkan syariat Islam di Indonesia 

sudah lama terniatkan, sejak hukum positif berkembang pada zaman pemerintahan Hindia Belanda. 

Para perumus bangsa (The Founding Fathers) kita sudah merencanakan untuk diberlakukannya syariat 

Islam di Indonesia. Namun, karena keadaan struktur masyarakat Indonesia yang pluralis dan 

beranekaragam, rencana itu tidak terwujud dan kemudian menjadian Pancasila sebagai dasar negara 

Republik Indonesia. 

Sejak zaman kolonialisme VOC hingga terbentuknya pemerintahan Hindia Belanda di 

wilayah nusantara, politik hukum pemberlakuan hukum Islam telah terjadi pasang surut seiring 

pemberlakuan teori hukum yang dikemukakan oleh para pakar hukum pemerintahan hindia 

Belanda.  Para ahli hukum di Indonesia mempelajari tentang teori-teori penerapan hukum Islam 

melalui sistem hukum yang pernah berlaku di Indonesia selama masa kolonial Belanda. Adanya 

teori-teori ini menggambarkan, betapa akrabnya hukum Islam dengan penduduk, masyarakat, dan 

bangsa Indonesia. Hal ini merupakan indikator bagaimana perjuangan masyarakat Indonesia yang 

beragama Islam ingin memberlakukan syariat Islam sesuai perintah Allah dan Rasulnya (A.Rahmat 

Rosyadi, dan H. M. Rais Ahmad, 2006). 

Membicarakan tentang teori-teori permberlakuan hukum Islam, maka akan sangat berkaitan 

dengan proses bagaimana unsur-unsur hukum Islam itu dapat menjadi hukum positif atau bagian 

dari hukum nasional, di samping hukum adat dan hukum Barat.  

Pemberlakuan hukum Islam di zaman kolonialisme Belanda tetap diberlakukan 

sebagaimana hukum yang berlaku di zaman kerajaan-kerajaan Islam berkuasa di Nusantara. Namun, 

pemberlakuan hukum Islam pada zaman itu mengalami krisis pengakuan yang menyebabkan 

hukum Islam dipilah dan diseleksi berdasarkan pada political will pemerintahan hindia Belanda. Hal 

ini terjadi akibat adanya  politisasi hukum penerapan syariat Islam yang berlaku bagi kalangan 

muslim. Pemerintahan hindia Belanda memberikan keleluasan bagi umat muslim menjalani syariat 

Islam hanya pada bagian keperdataan keluarga saja, khususnya di bidang perkawinan dan waris, 

sebagaimana tertuang dalam Compendium Freijer yang kemudian diterima oleh pengadilan dan 

diterapkan untuk menyelesaikan sengketa yang terjadi di kalangan umat Islam di daerah-daerah yang 

dikuasai oleh VOC (Muhammad Daud Ali, 1999). 

Posisi hukum ini berlangsung demikian, selama kurang lebih dua abad. (1602-1800). Waktu 

pemerintahan VOC berakhir dan pemerintahan kolonial Belanda menguasai sungguh-sungguh 

kepulauan Indonesia. Sikapnya terhadap hukum Islam mulai berubah, namun perubahan itu 

dilaksnakan secara perlahan, berangsur-angsur, dan sistematis. Pemerintah kolonial Belanda 

membuat suatu Undang-Undang tentang kebijaksanaan pemerintah, susunan pengadilan, pertanian, 



 

431 
 

dan perdagangan terhadap daerah jajahannya di Asia. Undang-undang ini mengakibatkan 

perubahan di hampir semua bidang kehidupan orang Indonesia, termasuk bidang hukum, yang akan 

merugikan perkembangan bidang hukum Islam selanjutnya (Muhammad Daud Ali, 1999). 

Adanya politisasi hukum yang dilakukan oleh kolonial Belanda ke arah mereduksi syariat 

Islam serta menjauhkan dari masyarakatnya, menyebabkan hukum Islam sampai saat ini selalu 

terpinggirkan dalam proses positivasi hukum dalam perspektif tata hukum Indonesia (A.Rahmat 

Rosyadi, dan H. M. Rais Ahmad). 

Sebagai sebuah fakta yang terjadi pada masyarakat yang telah menerima Islam bahwa semua 

orang Islam akan terus menjalankan syariat berdasarkan akidah yang dianutnya. Akan sangat sulit 

memisahkan masyarakat Islam dengan syariatnya yang menjadi tuntutan hukum dan moral dalam 

kehidupannya. Pada masyarakat Indonesia yang keislamannya dianut oleh fanatisme ajaran atau 

ketokohan, akan selalu mempertahankan syariat dan akidahnya sampai mati (A.Rahmat Rosyadi, 

dan H. M. Rais Ahmad). 

Hukum Islam tidak dapat dilepaskan dari agama Islam dan tidak dapat dipisahkan dari 

masyarakat Islam. Bahkan sebagaimana dikatakan Gibb dalam bukunya The Modern Trends of Islam, 

seperti dikutip H. Ichtijanto, hukum Islamlah yang telah berhasil menjaga tetap utuhnya masyarakat 

Islam. Hukum Islam adalah aparat yang paling utama bagi kehidupan masyarakat Islam, jika telah 

menerima Islam sebagai agamanya, langsung mengakui dan menerima otoritas serta kekuatan 

mengikat hukum Islam terhadap diirinya (Muhammad Daud Ali, 1999). 

Pemberlakuan hukum Islam sebagaimana dikemukakan sebelumnya hanya sebatas pada 

hukum keperdataan keluarga saja, sedangkan hukum pidana Islam belum diterapkan sebagaimana 

mestinya dan belum terdapat kepastian untuk menjawab pertanyaan teoritis bagaimana penerapan 

hukum pidana Islam di Indonesia. Hukum Pidana Islam (HPI), yang menurut asas legalitas 

dikategorikan sebagai hukum tidak tertulis, masih dapat diakui di Indonesia secara konstitusional 

sebagai hukum, dan masih terus berlaku menurut pasal II Aturan Peralihan UUD 1945. Namun 

demikian, ketentuan dasar itu belum ditindaklanjuti dengan instrumen hukum untuk masuk ke 

dalam wujud instrumen asas legalitas (Jaenal Aripin dan M. Arskal Salim GP (Ed.), 2001). 

Setidaknya ada beberapa hal yang menjadi modal atau kekuatan dalam usaha menuju 

penerapan hukum pidana Islam yakni; (1) jumlah umat Islam cukup signifikan; (2) maraknya 

gerakan-gerakan Islam yang senantiasa menyuarakan diterapkannya hukum Islam; (3) gagalnya 

beberapa sistem hukum dan bernegara yang bukan Islam telah memunculkan rasa frustasi umat 

manusia, sehingga mereka membutuhkan alternatif-alternatif yang lain, dan di antara alternatif itu 

ialah Islam; (4) keberhasilan usaha-usaha politik dari kalangan Islam dan partai-partai politik Islam 

di beberapa negeri muslim; (5) sejarah umat Islam yang cemerlang di masa lampau ketika mereka 

menerapkan syariat Islam. Sejarah cemerlang ini setidak-tidaknya bisa memunculkan kerinduan-

kerinduan pada benak umat Islam atas kembalinya masa kejayaan mereka (H. Teuku Abdul Manan, 

2018). 

Peluang besar dalam penerapan hukum Islam secara utuh di Indonesia termasuk bidang 

pidana Islam menjadi impian besar. Hal itu didasari atas anggapan bahwa dengan diberlakukannya 

hukum pidana Islam, maka tindak pidana yang semakin hari semakin merebak di tengah-tengah 



 

432 
 

masyarakat sedikit demi sedikit dapat diminimalisir. Kendatipun demikian hukum yang diterapkan 

di Indonesia khususnya dalam konteks pidana mempunyai relevansi dengan hukum pidana Islam. 

Misal, dalam hukum pidana Islam dikenal dengan hukum ta’zir, hukum yang ditetapkan berdasarkan 

pertimbangan penguasa dikarenakan tidak ditetapkannya dalam nash. Dalam konteks ke-

Indonesiaan hukum ditetapkan oleh yudikatif dengan melakukan pertimbangan mendalam terkait 

dengan persoalan-persoalan hukum yang tidak ditemukan dalam hukum positif. 

Hingga sekarang ini sebenarnya muncul keinginan di hati sebagian umat Islam Indonesia 

keinginan untuk diberlakukannya hukum Islam secara utuh di Indonesia, termasuk dalam bidang 

hukum pidana. Hal ini didasari oleh anggapan bahwa dengan diberlakukannya hukum pidana Islam, 

maka tindak pidana yang semakin hari semakin merebak di tengah-tengah masyarakat sedikit demi 

sedikit dapat terkurangi. Sanksi yang tidak sepadan yang diberikan kepada para pelaku tindak pidana 

selama ini tidak membuat jera mereka untuk mengulanginya. Karena itu, sanksi yang tegas seperti 

yang ada dalam HPI nampaknya merupakan alternatif terbaik yang dapat mengatasi permasalahan 

tindak pidana di Indonesia. Dalam beberapa kasus terlihat antusiasme masyarakat kita untuk segera 

menerapkan ketentuan pidana Islam, namun karena tidak diizinkan oleh aparat pemerintah 

keinginan untuk melaksanakannya tidak terwujud. Namun demikian, bukan berarti apa yang selama 

ini diterapkan oleh pengadilan di Indonesia seluruhnya bertentangan dengan HPI. Ada beberapa 

putusan pengadilan kita yang terkadang sama dan sesuai dengan ketentuan HPI, seperti hukuman 

mati dan langkah awal pemberlakuan sanksi pidana cambuk seperti yang diberlakukan di Nanggro 

Aceh Darussalam akhir-akhir ini (Marzuki). 

 
5. Tantangan Pemberlakuan Hukum Pidana Islam di Indonesia 

Ketiadaan hukum pidana Islam secara tertulis di Indonesia bukanlah dikarenakan ketiadaan 

keinginan dan kemauan umat muslim yang enggan menerapkan hukum pidana Islam sebagai aturan 

tertulis dalam kitab undang-undang pidana. Penyebab belum dapat terpenuhinya hukum pidana 

Islam secara legal sesuai dengan pertanyaan tersebut karena adanya hambatan-hambatan dan 

tantangan-tantangan baik dari kalangan muslim sendiri maupun dari kalangan non-muslim. Karena 

itulah hukum pidana Islam harus benar-benar disiapkan secara tertulis sebagaimana hukum positif 

lainnya, bukan langsung mendasarkannya pada sumber hukum Islam, yakni Al-Quran, Sunnah, dan 

Ijtihad pada ulama (kitab-kitab fikih).  

Hambatan eksternal berupa pihak-pihak yang memang sejak awal memiliki antipati terhadap 

Islam dan syariat Islam. Mereka adalah para pengusung agama dan ideologi tertentu diluar Islam, 

terutama yang memiliki pengalaman pahit melawan Islam. Mereka senantiasa menyebarluaskan imej 

yang negatif tentang Islam dan syariat Islam sebagai bagian dari gerakan islamophobia (Muhammad 

Yaseen Naseem dan Samraiz Hafeez, 2017). 

Hambatan juga datang dari kalangan muslim yang kurang bahkan salah paham tentang 

syariat atau hukum Islam, karena sebagian orang beranggapan hukum pidana Islam sebagai aturan 

yang tidak lagi sejalan dengan perkembangan zaman dan bertentangan dengan isu hak asasi manusia. 

Hambatan juga datang dari pihak-pihak yang sebetulnya tidak terlalu ideologis, mereka menolak 

penerapan syariat Islam karena akan mengekang kesenangan dan kebebasan mereka. Mereka itulah 



 

433 
 

yang sering disebut sebagai para hedonis, atau yang dalam bahasa Islam disebut sebagai ahlul 

ma’aashiy (pelaku maksiat). 

Penerapan hukum pidana Islam tidak akan pernah terwujud jika keinginan politik (political 

will) dari pemegang kekuasaan legislatif, eksekutif dan yudikatif tidak ada atau tidak pernah 

menyuarakan untuk diberlakukan sebagai hukum positif. Hambatan politik ini menjadi faktor 

penentu dalam kehadiran hukum pidana Islam sebagai aturan tertulis dalam tatanan hukum pidana 

Indonesia. Di samping itu, usaha-usaha menuju penerapan syariat Islam juga berkaitan dengan 

masalah strategi politik. Hambatan-hambatan bisa pula muncul dari pihak-pihak yang sudah sepakat 

dengan syariat Islam dan penerapannya, akan tetapi memiliki strategi yang berbeda-beda. Hambatan 

ini menjadi semakin signifikan apabila strategi-strategi tersebut saling berseberangan satu sama lain 

(H. Teuku Abdul Manan). 

 
C. PENUTUP 

  Hukum Pidana Islam adalah bagian dari hukum Islam yang menjadi ketentuan umum 

sebagai aturan demi terciptanya kehidupan yang aman, adil dan damai bagi umat muslim khususnya 

dan seluruh penduduk negeri umumnya. Cita-cita dan harapan umat muslim Indonesia agar 

diterapkan hukum pidana Islam bukanlah sebuah harapan yang kosong, melainkan harapan agar 

suasana kehidupan bermasyarakat tercipta dengan baik. Kejenuhan masyarakat terhadap maraknya 

perilaku dan tindak kejahatan yang dapat disimpulkan sebagai akibat dari lemahnya aturan hukum 

dan penegakannya menjadi salah satu faktor tergaungnya keinginan masyarakat muslim agar hukum 

pidana Islam dapat diterapkan sebagai aturan positif di dalam tatanan hukum pidana nasional. 

Keinginan ini bukanlah sebuah harapan yang tidak akan terwujudkan di negara Indonesia, karena 

sejarah telah mencatatkan bahwa di negeri ini pernah dan tetap berjalan pemberlakuan hukum Islam 

hingga saat ini, meskipun pemberlakuannya masih didominasi dalam bindang  keperdataan dan di 

beberapa sektor yang berhubungan dengan kepentingan publik. 

Hambatan dan tantangan dalam pemberlakuan hukum pidana Islam di Indonesia  bukanlah 

datang dari kalangan non-muslim semata, melainkan dari kalangan sebagian umat muslim yang 

secara pemahaman hukum Islam kurang atau salah dalam memahaminya, karena sebagian orang 

beranggapan hukum pidana Islam sebagai aturan yang tidak lagi sejalan dengan perkembangan 

zaman dan bertentangan dengan isu hak asasi manusia. Disamping itu, penerapan hukum pidana 

Islam juga tidak akan pernah terwujud jika political will para pemegang kekuasaan tidak ada dalam 

menyuarakan dan menerapkan HPI sebagai hukum positif. 

 
DAFTAR PUSTAKA 
Abdullah, Musthafa dan Ruben Ahmad. Intisari Hukum Pidana. Jakarta: Ghalia Indonesia, 1983. 
Ali, Muhammad Daud. Hukum Islam, Pengantar Ilmu Hukum dan Tata Hukum Islam di Indonesia. 

Jakarta: Radja Grafindo Persada, Cet. VII;  1999. 
al-Syatibi, Abu Ishaq. al-Muwafaqat fi Ushul al-Syari’ah. Beirut: Daar al-Ma’rifah, 1973. 
Aripin, Jaenal dan M. Arskal Salim GP (Ed.). Pidana Islam di Indonesia: Peluang, Prospek, dan Tantangan. 

Jakarta: Pustaka Firdaus, 2001. 



 

434 
 

Chazawi, Adam. Pelajaran Hukum Pidana 1, Stelsel Pidana, Tindak Pidana, Teori-Teori dan Batas 
Berlakunya Hukum Pidana. Jakarta: Raja Grafindo, 2007. 

Djamil, Fathurrahman.  Filsafat Hukum Islam. Jakarta: Logos, (Bagian Pertama)1997. 
Gani, Abdul. “Eksistensi Hukum Pidana Islam dalam Reformasi Sistem Hukum Nasional”.  
Hanafi. Reformasi Tentang Pertanggungjawaban Pidana, Jurnal Hukum Ius Quia Iustum, Edisi No. 11, 

Vol. 6, Yogyakarta: Fakultas Hukum UII, 1999. 
Khallaf, ‘Abd al-Wahhab. ‘Ilm Ushul al-Fiqh. Kairo: Dar al-‘Ilm li alThiba’ah wa al-Nasyr wa al-

Tawzi’, 1978.. 
Luqman, Loeby. Delik Politik di Indonesia. Jakarta: Ind-Hill Co, 1993. 
Manan, H. Teuku Abdul. Mahkamah Syar’iyah Aceh Dalam Politik Hukum Nasional. Jakarta: 

Prenamedia, Cet. I; 2018. 
Marzuki, Prospek Pemberlakuan Hukum Pidana Islam Di Indonesia, Artikel Jurnal. 
Masaadi, Peluang Dan Tantangan Pelaksanaan Pidana Islam Di Indonesia, Al-BayyinaH, Jurnal of Islamic 

Law/ Jurnal Hukum Islam. Vol. 3 No. 2. 
Muladi. Kapita Selekta Sistem Peradilan Pidana. Semarang: Badan Penerbit Universitas Diponegoro, 

1995. 
Muladi. Lembaga Pidana Bersyarat. Bandung: Alumni, 1985. 
Naseem, Muhammad Yaseen dan Samraiz Hafeez. “A Legitimate Response of Muslims towards 

Islamophobia”. Journal of Islamic Thought and Civilization; Lahore Vol. 7, Iss. 1,  Spring 
2017. 

Prasetyo, Teguh. Hukum Pidana. Jakarta: Rajawali Press 2010.  
Prodjodikoro, Wirjono. Asas-Asas Hukum Pidana di Indonesia. Bandung: Refika Aditama, 2003. 
Rosyada, Dede. Hukum Islam dan Pranata Sosial. Jakarta: Lembaga Studi Islam dan Kemasyarakatan, 

1999. 
Rosyadi, A.Rahmat dan H. M. Rais Ahmad. Formalisasi Syariat Islam dalam Perspektif Tata Hukum 

Indonesia. Bogor: Ghalia Indonesia, Edisi: I; 2006. 
Surjaman, Tjun (ed.). Hukum Islam di Indonesia: Pemikiran dan Praktik. Bandung: Remaja Rosdakarya, 

1991. 
Zahrah, Muhammad Abu. al-jarimah wal ‘uqubah fi al fiqh al islamy. Kairo: Maktabah al-Angelo al-

Mishriah. 
 

  


