e-ISSN: 2962-9675

PELUANG DAN TANTANGAN PEMBERLAKUAN HUKUM PIDANA ISLAM
DI INDONESIA

Itfan Islami *!
Fakultas Hukum Universitas YARSI

Email: irfan.islami@yarsi.ac.id

Ely Alawiyah Jufri
Fakultas Hukum Universitas YARSI

ABSTRACT
Islamic law is one of the sources of national law in the Republic of Indonesia which has been in effect since the
time when the Islamic kingdom was established in the archipelago. The Lslamic law that applies in Indonesia
has so far been dominated by civil law, especially family law and sharia economics. Islamic criminal law is not
enforced in the national legal order, but the efforts and encouragement of some Muslim groups are still
adyocating for the implementation of Islamic criminal law in Indonesia. This research examines in more depth
the opportunities and challenges of implementing Islamic criminal law in Indonesia. This research was
conducted using qualitative methods using normative research. The implementation of Islamic criminal law in
Indonesia is not a new ideal echoed by some Muslim groups, but has existed since the discussion of the
Sfoundation of the Republic of Indonesia in 1945. The implementation of Islamic criminal law in Indonesia
has only recently been implemented in Aceh Province, which is contained in regional regulations. Acebh Province

(Qanun,).
Keywords: Isiamic Law, Criminal, [inayab.

ABSTRAK
Hukum Islam merupakan salah satu sumber hukum nasional di negara Republik Indonesia
yang diberlakukan sejak zaman kerajaan Islam berdiri di wilayah nusantara. Hukum Islam
yang berlaku di Indonesia sejauh ini didominasi oleh hukum perdata khususnya hukum
kekeluargaan dan ekonomi syariah. Hukum pidana Islam tidak diberlakukan dalam tatanan
hukum nasional, namun upaya dan dorongan sebagian kalangan muslim masih menyuarakan
adanya pemberlakuan hukum pidana Islam di Indonesia. Dalam penelitian ini mengkaji lebih
dalam bagaimana peluang dan tantangan pemberlakuan hukum pidana Islam di Indonesia.
Penelitian ini dilakukan dengan metode kualitatif menggunakan jenis penelitian normatif.
Dalam pemberlakuan hukum pidana Islam di Indonesia bukanlah cita-cita baru yang
digaungkan oleh sebagian kelompok muslim, melainkan sudah ada sejak pembahasan dasar
negara Republik Indonesia Tahun 1945. Pemberlakuan hukum pidana Islam di Indonesia saat
ini baru diberlakukan di Propinsi Aceh yang termuat di dalam peraturan daerah Propinsi Aceh

(Qanun).

Kata Kunci: Hukum Islam, Pidana, Jinayat

' Kotrespondensi Penulis

422


mailto:irfan.islami@yarsi.ac.id

A. PENDAHULUAN

Indonesia merupakan negara yang memiliki sejarah panjang hingga terbentuknya
pemerintahan berdaulat dalam bingkaian Negara Kesatuan Republik Indonesia. Jauh sebelum
kemerdekaan diproklamasikan pada tanggal 17 Agustus 1945, berbagai sistem pemerintahan dan
sistem hukum telah diberlakukan dalam wilayah nusantara. Salah satu sistem pemerintahan yang
pernah ada adalah sistem kerajaan Islam atau kesultanan.

Kejayaan era kesultanan di wilayah nusantara berlangsung pada abad ke 13—16 Masehi. Pada
masa ini, pemerintahan dijalankan berdasarkan pada ajaran agama Islam dan sistem hukum yang
digunakan adalah sistem hukum Islam dan hukum Adat. Hukum Islam berlaku di kehidupan
masyarakat dan dijadikan sebagai hukum yang berdiri sendiri. Hukum Islam tumbuh dan
berkembang di samping kebiasaan atau adat penduduk yang mendiami kepulauan Nusantara.

Pemberlakuan hukum Islam di wilayah nusantara didukung dan diperkuat oleh sistem
pemerintahan yang berkuasa pada masa itu, dimana kerajaan Islam menjadikan agama Islam sebagai
sumber hukum dan pedoman dalam pembuatan kebijakan dan peraturan-peraturan kerajaan.

Hukum Islam yang berlaku pada era kesultanan masih bersifat tradisionil, dimana aturan-
aturan hukum yang diterapkan belum terkodifikasi ke dalam sebuah peraturan perundang-undangan
yang tertulis. Hingga akhirnya kolonialisme Belanda datang dan berkuasa di hampir seluruh wilayah
nusantara dan mempengaruhi perubahan kebijakan dan sistem pemerintahan yang berlaku
sebelumnya.

Pada masa pemerintahan Belanda pun hukum Islam masih diakui sebagai salah satu sumber
hukum yang diterapkan bagi orang-orang yang beragama Islam, namun hanya pada bidang
keperdataan khususnya bidang perkawinan dan waris Islam, sebagaimana tertuang dalam Pasal 13
Staatblad. 1820 No. 22 Jo. Staatblaad. 1835 No. 58: “Jika diantara orang Jawa dan Madura terjadi
perselisihan (sengketa) mengenai perkawinan atau pembagian harta pusaka dan sengketa-sengketa
sejenis dengan itu harus diputus menurut hukum syara’ (agama) Islam, maka yang menjatuhkan
keputusan dalam hal itu hendaknya betul-betul ahli agama Islam, akan tetapi segala persengketaan
dari hal pembagian harta benda atau pembayaran yang terjadi karena keputusan itu harus dibawa ke
muka pengadilan biasa; pengadilan itulah yang akan menyelesaikan perkara itu dengan mengingat
keputusan ahli agama dan supaya keputusan itu dijalankan”.

Persoalan yang dipertanyakan adalah, apakah hukum Islam hanya mengatur bagian
keperdataan saja terkait perkawinan dan waris? Jawabannya tentu tidak, hakikatnya hukum Islam
tidak hanya mengatur bagian keperdataan saja namun juga mengatur hampir seluruh aspek
kehidupan manusia, baik dalam ranah privat maupun dalam ranah publik, baik hukum perdata dan
juga hukum pidana, bahkan di dalam hukum Islam terdapat prinsip-prinsip dan aturan hukum
Internasional yang pernah diberlakukan di zaman Rasulullah SAW dan para sahabat.

Begitu juga pada masa pemerintahan kesultanan atau kerajaan Islam, hukum Islam berlaku
diberbagai bidang hukum, baik perdata dan pidana. Hukum pidana Islam pernah diberlakukan di
kerajaan-kerajaan Islam, seperti kerajaan Samudera Pasai, Kerajaan Mataram, Kerajaan Gowa, dan
lainnya.

423



Kolonialisasi menjadi titik awal perpindahan dan perubahan hukum Islam pada model
hukum Barat, khususnya di Indonesia pemerintahan Belanda merubah dan menggantikan hukum
yang berlaku pada masa kesultanan dan menjadikan hukum Barat sebagai sumber hukum utama
yang diberlakukan bagi penduduk di wilayah kekuasaaan Belanda. Meskipun hukum perkawinan
dan waris Islam tetap dipertahankan oleh Belanda, namun hukum Pidana Islam telah dirubah dan
digantikan dengan hukum Pidana Barat.

Setelah merdeka dan memiliki otoritas untuk menerapkan sistem hukumnya sendiri,
sebagian negara-negara Islam mengembalikan penerapan hukum pidana Islam dalam kehidupan
bernegara seperti beberapa negaraTimur Tengah, dan sebagian yang lain tetap melanjutkan
sistem hukum kolonial seperti Indonesia yang mewarisi hukum Belanda.

Dari latar belakang yang telah diuraikan di atas, yang menjadi pokok permasalahan dalam
penelitian ini adalah:

1. Bagaimanakah peluang pemberlakuan hukum Pidana Islam di Indonesia?

2. Bagaimana tantangan pemberlakuan hukum Pidana Islam di Indonesia?

Untuk menjawab rumusan masalah tersebut di atas, maka penulis merangkumnya dalam
sebuah penelitian yang berjudul “Peluang Dan Tantangan Pemberlakuan Hukum Pidana Islam Di

Indonesia”.

B. PEMBAHASAN
1. Hukum Pidana Islam

Hukum pidana Islam merupakan bagian dari hukum Islam yang membahas ketentuan
tentang perbuatan-perbuatan manusia yang tidak boleh dilakukan (terlarang) dan yang harus
dilakukan, ancaman sanksinya, dan pertanggungjawabannya. Seperti halnya pembahasan dalam
hukum pidana pada umumnya, hukum pidana Islam juga membahas masalah-masalah dasar seperti
tujuan, hakikat, dan logika pemidanaan.

Dalam hukum Islam, pembahasan hukum pidana dalam figh disebut figh jinayah. Jinayah
berarti perbuatan yang dilarang oleh Syara’ baik perbuatan tersebut mengenai jiwa, harta maupun
lainnya. Pengertian lain yang lebih praktis adalah “segala ketentuan hukum mengenai tindak pidana
atau perbuatan kriminal yang dilakukan mukallaf (orang yang dapat dibebani kewajiban), sebagai
hasil dari pemahaman atas dali-dalil hukum yang terperinci dari al-Qur’an dan Hadis Nabi
Muhammad SAW (Dede Rosyada, , 1999).

Berdasarkan pada kedua pengertian tersebut dapat dinyatakan bahwa, Figh jinayah adalah
ilmu tentang hukum syara’yang berkaitan dengan masalah perbuatan yang dilarang yang disebut
jatimah atau jinayah, dan sanksi/pidananya yang disebut wgubah yang diambil dari dalil-dalil
terperinci. Objek pembahasan figh jinayah (hukum pidana Islam) secara garis besar ada 3
(tiga); jarimah atau jinayah (tindak pidana), #gubah (hukuman) dan pertanggungjawaban pidana yaitu
syarat dipidananya seseorang yang melakukan perbuatan pidana. Penyebutan tindak pidana
di kalangan fugaha terkadang digunakan istilah jarimah dan terkadang jinayah.

424



Pengertian tersebut sejalan denan perspektif hukum konvensional tengtang hukum pidana,
yakni hukum mengenai delik yang diancam dengan hukum pidana atau denan kata lain serangkaian
peraturan yang mengatur masalah tindak pidana dan hukumannya (Musthafa Abdullah dan Ruben
Ahmad, 1983). Di dalam Hukum Pidana Indonesia, ada dua kata yang sama-sama memiliki
pengertian melawan hukum, yakni de/ictum dan strafbaar feit. Delik atau bahasa latinnya delictum berarti
tindak pidana. Sedangkan strafbaar feit berarti perbuatan yang dilarang oleh undang-undang serta
diancam dengan hukuman bagi pelanggarnya.

Selain kedua istilah tersebut, di dalam hukum pidana Islam juga dikenal istilah jinayah dan
Jarimah. Baik jarimah maupun jinayah adalah suatu kata dalam bahasa Arab yang berarti setiap
kelakuan buruk yang dilakukan oleh seseorang atau dalam kata lainnya adalah perbuatan (tindak)
kejahatan. Meskipun kedua istilah tersebut sama, tetapi kebanyakan fugaha memakai istilah jinayah
untuk perbuatan yang terkait dengan jiwa, seperti: membunuh, melukai, memukul, dan menciderai.
Sedangkan kata jarimah dipergunakan untuk menyebut selain pelanggaran terhadap jiwa, seperti
mencuri, menghina, menipu, dan lain sebagainya. Sebenarnya baik kata delictum dan strafbaar feit
maupun jinayah dan jarimah memiliki benang merah yang kuat, yakni bermakna tindak kejahatan.

Kata jarimah maknanya sinonim dengan kata jinayah, namun yang lebih tepat untuk
menunjuk suatu perbuatan sebagai kejahatan dan mengancamnya dengan pidana, istilahnya
adalah jarimah. Sedangkan jinayah hanya menunjuk pada perbuatan yang dilarang saja. Ada pula
ulama yang menggunakan istilah jarimah dikhususkan bagi perbuatan yang diancam dengan pidana
had dan ta’zir. Jarimab atau jinayah dalam bahasa Indonesia diterjemahkan dengan kejahatan,
berbuat dosa, berbuat jahat, tindak pidana atau delik. Menurut hukum pidana Islam, jarimah atau
Jinayah adalah larangan-larangan hukum yang diberikan oleh Allah SWT, yang pelanggarannya
membawa hukuman yang telah ditentukan-Nya.

Pengertian jarimah atau jinayah sebenarnya tidak berbeda dengan pengertian tindak
pidana (peristiwa pidana, delik) pada hukum-hukum positif. Perbedaannya hanyalah terletak
pada sumber acuan, sejarah terbentuknya, hubungannya dengan moral, logika, dan tujuan
hukum yang ingin dicapai. Suatu tindakan dianggap tindak pidana (jarimah atau jinayah) atau
tidak dalam hukum pidana Islam apabila tindakan itu mempunyai unsur-unsur:

1. Nas yang melarang perbuatan dan mengancamkan pidana terhadapnya. Unsur ini
disebut unsur formal (rukun syar’).

2. Adanya tingkah laku yang membentuk tindak pidana, baik berupa perbuatan-perbuatan
nyata ataupun sikap tidak berbuat. Unsur ini disebut unsur materil (rukun maddji).

3. Pelaku tindak adalah orang mukallaf, yaitu orang yang dapat dimintai
pertanggungjawaban terhadap tindak yang diperbuatnya. Unsur ini disebut unsur moral

(rukun adabi).

Ketiga unsur tersebut harus terdapat pada suatu perbuatan untuk digolongkan kepada
tindak pidana. Selain ketiga unsur umum tersebut, juga terdapat unsur-unsur khusus untuk
dapat dikenakan pidana, seperti unsur “pengambilan dengan diam-diam” bagi tindak pidana

pencurian. Perbedaan antara unsur-unsur umum dengan unsur-unsur khusus ialah kalau unsur-

425



unsur umum satu macamnya pada semua tindak pidana, maka unsur-unsur khusus dapat
berbeda-beda bilangan dan macamnya menurut perbedaan tindak pidana. Namun demikian, di
kalangan fugaha pembicaraan tentang unsur umum dan unsur khusus dipersatukan, yaitu ketika
membicarakan satu-persatu tindak pidana.

2. Ruang Lingkup dan Pembagiannya

Baik di dalam hukum Islam maupun hukum konvensional ternyata terdapat kesamaan -
meskipun tidak serupa- tentang ruang lingkup dan pembagian hukum pidana, yakni menyangkut;
subyek (pelaku kejahatan), obyek (perbuatan yang dilarang) dan sanksi (hukuman yang akan
diterapkan). Tentang subyek (pelaku kejahatan) bahasannya lebih banyak ditekankan kepada kondisi
dan keadaan pelaku kejahatan yang bisa dijatuhi hukuman atau sering juga disebut
pertanggungjawaban pidana (Hanafi, 1999).

Namun bila merujuk pada sumber klasik dari fikih Islam, umumnya para ulama membagi
fiqih jinayah (hukum pidana Islam) pada dua bagian besar, yakni; jenis perbuatan pidana (jarimah) dan
jenis hukuman yang ditimpakan (wgubah). Sedangkan menyangkut keadaan pelaku
(subyek/pertanggungjawaban pidana) umumnya menjadi satu bagian dati pembahasan jenis
perbuatan pidana.

Dalam hukum Islam, bila dilihat pada berat dan ringannya hukuman, dalam pidana Islam
terbagi atas tiga bagia, yakni: jarimah hudud, jarimalh qishas-dhiat, setta jarimab ta’3uir.

1) Jarimah Hudnd

Tindak pidana hudud ialah tindak pidana yang diancamkan pidana had, yaitu
pidana yang telah ditentukan macam dan jumlahnya dan menjadi hak Allah Swt. Pidana
tersebut tidak mempunyai batas terendah atau batas tertinggi, karena sudah ditetapkan oleh
Allah Swt. Maksud hak Allah Swt. adalah bahwa pidana tersebut tidak bisa dihapuskan
baik oleh perseorangan (korban) ataupun oleh masyarakat yang diwakili negara. Sanksi pidana
yang termasuk hak Allah Swt. ialah setiap sanksi yang dikehendaki oleh kepentingan umum
(masyarakat), seperti untuk memelihara ketentraman dan keamanan masyarakat, dan manfaat
penjatuhan pidana tersebut akan dirasakan oleh keseluruhan masyarakat. Tindak pidana
hudud ada tujuh, yaitu al-zina(zina) al-qazaf (menuduh orang lain berbuat zina), al-syurb
(minum minuman keras), al-sarigah (mencuri), al-hirabah (merampok, mengganggu
keamanan), al-riddah (murtad), dan al-baghyu (pemberontakan).
2) Jarimah Qishas-Diyat

Tindak pidana gisas-diyat ialah perbuatan-perbuatan yang diancam pidana qisas atau
pidana diyat. Qisas dan diyat ialah pidana yang telah ditentukan batasannya, dan tidak
mempunyai batas terendah atau batas tertinggi, tetapi menjadi hak perseorangan. Korban atau
ahli warisnya diberi wewenang untuk memaafkan pelaku, dan apabila dimaafkan, maka
pidana tersebut menjadi hapus.11Tindak pidana qisas-diyat yaitu tindak pidana
pembunuhan dan pelukaan terhadap manusia.
3) Jarimah Ta’zir

Tindak pidana ta’zir ialah perbuatan yang diancam dengan pidana ta’zir.

426



Pengertian  ta’zir ialah memberi pengajaran (al-ta’dib). Istilah tersebut mempunyai
pengertian tersendiri, bahwa “syara’ tidak menentukan macam-macamnya pidana untuk
tiap-tiap jarimah ta’zir, tetapi hanya menyebutkan sekumpulan pidana, dari yang seringan-
ringannya sampai yang seberat-beratnya”. Hakim dalam hal ini diberi kebebasan untuk
memilih pidana yang sesuai dengan macam tindak pidana ta’zir serta keadaan pelakunya.
Pidana untuk tindak pidana ta’zir tidak mempunyai batasan tertentu, dapat seringan-
ringannya hingga seberat-beratnya. Macam tindak pidana ta’zir juga tidak ditentukan
banyaknya karena terus mengalami variasi baik bentuk maupun modus operandinya
seiring dengan perkembangan zaman. Syara’ hanya menentukan secara garis besar dan yang

sudah berlaku secara umum saja.

Dari segi niat pelakunya jarimah terbagi menjadi dua bagian, yakni jarimah magshudah (tindak
pidana sengaja) dan jarimah ghairu maqshudab (tindak pidana tidak disengaja). Jarimah sengaja adalah
suatu jarimah yang dilakukan seseorang dengan kesengajaan dan atas kehendak serta ia mengetahui
bahwa perbuatan tersebut dilarang dan diancam hukuman. Sedangkan jarimah tidak sengaja adalah
jarimah dimana pelaku tidak sengaja (tidak berniat) untuk melakukan perbuatan yang dilarang dan
perbuatan tersebut terjadi sebagai akibat kelalaiannya (kesalahannya) (Muhammad Abu Zahrah).

3. Tujuan dan Fungsi Pemberlakuan Hukum Pidana Islam
Dalam kajian hukum Islam, tujuan hukum disebut dengan magashid al-syari‘'ah, yakni maksud
dan tujuan disyariatkan-nya hukum Islam, dengan bahasa lain disebut hikmat dan illat ditetapkannya
suatu hukum. Dalam tahap realisasinya, al-Syatibi menunjukkan magashid al-syari'ah kepada lima
bidang, yaitu; Hifdy al-din (memelihara agama), Hifdy al-nafs (memelihara jiwa), Hifdy al-‘agl
(memelihara akal), Hifdz al-nas/, (memelihara keturunan), dan Hifdz al-maal (memelihara harta) (Abu
Ishaq al-Syatibi, 1973).
(1) Hifdz al-din, memelihara agama
Agama di sini maksudnya adalah sekumpulan akidah, ibadah, hukum, dan undang-
undang yang dibuat oleh Allah untuk mengatur hubungan manusia dengan Tuhannya
dan juga mengatur hubungan antar manusia. Untuk menjaga dan memelihara kebutuhan
agama ini dari ancaman musuh maka Allah mensyariatkan hukum berjihad untuk
memerangi orang yang menghalangi dakwah agama. Untuk menjaga agama ini Allah
juga mensyariatkan shalat dan melarang murtad dan syirik. Jika ketentuan ini diabaikan,
maka akan terancamlah eksistensi agama tersebut, dan Allah menyuruh memerangi
orang yang murtad dan musyrik.
(2) Hifdz al-nafs, memelihara jiwa
Untuk memelihara jiwa ini Allah mewajibkan berusaha untuk mendapatkan kebutuhan
makanan, minuman, pakaian, dan tempat tinggal. Tanpa kebutuhan tersebut maka akan
terancamlah jiwa manusia. Allah juga akan mengancam dengan hukuman qishash
(hukum bunuh) atau diyat (denda) bagi siapa saja yang menghilangkan jiwa. Begitu juga
Allah melarang menceburkan diri ke jurang kebinasaan (bunuh diri).

427



(3) Hifdz al-‘aql, memelihara akal
Untuk menjaga dan memelihara akal ini Allah mengharuskan manusia mengkonsumsi
makanan yang baik dan halal serta mempertinggi kualitas akal dengan menuntut ilmu.
Sebaliknya, Allah mengharamkan minuman keras yang memabukkan. Kalau larangan
ini diabaikan, maka akan terancam eksistensi akal. Di samping itu, ditetapkan adanya
ancaman (hukuman dera 40 kali) bagi orang yang meminum minuman keras.

(4) Hifdz al-nasl, memelihara keturunan
Untuk memelihara keturunan Allah mensyariatkan pernikahan dan sebaliknya
mengharamkan perzinaan. Orang yang mengabaikan ketentuan ini, akan terancam
eksistensi keturunannya. Bahkan kalau larangan perzinaan ini dilanggar, maka Allah
mengancam dengan hukuman rajam atau hukuman cambuk seratus kali.

(5) Hifdz al-maal, memelihara harta.
Untuk memelihara harta ini disyariatkanlah tata cara pemilikan harta, misalnya dengan
muamalah, perdagangan, dan kerja sama. Di samping itu, Allah mengharamkan mencuri
atau merampas hak milik orang lain dengan cara yang tidak benar. Jika larangan mencuri
diabaikan, maka pelakunya akan diancam dengan hukuman potong tangan.

Menurut al-Syathibi, penetapan kelima pokok kebutuhan manusia di atas didasarkan pada
dalil-dalil al-Quran dan Hadis. Dalil-dalil tersebut berfungsi sebagai al-qawaid al-kulliyyah (kaidah-
kaidah umum) dalam menetapkan al-kulliyyah al-khamsah (lima kebutuhan pokok). Ayat-ayat al-
Quran yang dijadikan dasar pada umumnya adalah ayat-ayat Makkiyah yang tidak dinasakh (dihapus
hukumnya) dan ayat-ayat Madaniyah yang mengukuhkan ayat-ayat Makkiyah. D1 antara ayat-ayat
itu adalah yang berhubungan dengan kewajiban shalat, larangan membunuh jiwa, larangan
meminum minuman keras, larangan berzina, dan larangan memakan harta orang lain dengan cara
yang tidak benar. Dengan dasar ayat-ayat itulah, maka al-Syathibi pada akhirnya berkesimpulan
bahwa adanya lima kebutuhan pokok bagi manusia tersebut menempati suatu yang gath 7y (niscaya)
dalam arti dapat dipertanggungjawabkan dan oleh karena itu dapat dijadikan sebagai dasar
menetapkan hukum (Fathurrahman Djamil, 1997).

Dalam usaha mewujudkan dan memelihara lima unsur pokok itu al-Syathibi mengemukakan
tiga peringkat magashid al-syari’ah (tujuan syariat), yaitu pertama adalah tujuan primer (wagashid al-
darnriyyah), kedua adalah tujuan sekunder (waqashid al-hajjiyyah), dan ketiga tujuan tertier (magqashid
al-tabsiniyyah). Atas dasar inilah maka hukum Islam dikembangkan, baik hukum pidana, perdata,
ketatanegaraan, politik hukum, maupun yang lainnya (Juhaya S. Praja, 1991). Diketahuinya tujuan-
tujuan hukum Islam itu akan mempermudah ahli hukum dalam mempraktekkan hukum. Apabila
lmu hukum tidak dapat menyelesaikan hukum suatu peristiwa maka dengan memperhatikan
tujuan-tujuan tersebut, setiap peristiwa hukum akan dengan mudah diselesaikan.

Pengkategorian yang dilakukan oleh al-Syathibi ke dalam tujuan primer, sekunder, dan
tertier seperti di atas menunjukkan begitu pentingnya pemeliharaan lima unsur pokok tersebut
dalam kehidupan manusia. Di samping itu, pengkategorian ini mengacu tidak hanya kepada
pemeliharaan lima unsur, akan tetapi mengacu pula kepada pengembangan dan dinamika

428



pemahaman hukum yang diciptakan oleh Tuhan dalam rangka mewujudkan kemaslahatan manusia.
Dengan mengacu kepada lima kebutuhan pokok manusia dan tiga peringkat tujuan syariat tersebut,
dapatlah dipahami bahwa tujuan utama pemberlakuan hukum pidana Islam adalah untuk
kemaslahatan manusia. Abdul Wahhhab Khallaf memberikan perincian yang sederhana mengenai
pemberlakuan hukum pidana Islam yang dikaitkan dengan pemeliharaan lima kebutuhan pokok
manusia dalam bukunya ‘Ilmu Ushul al-Figh (“Abd al-Wahhab Khallaf, 1978).

Berdasarkan uraian tersebut, jelas bahwa tujuan hukum Islam termasuk juga hukum pidana,
tidak hanya melindungi kepentingan individu, tetapi juga kepentingan masyarakat dan negara,
bahkan lebih dalam lagi adalah kepentingan yang berhubungan dengan keyakinan agama, baik
menyangkut jiwa, akal atau potensi berpikir, keturunan, maupun harta kekayaan. Jadi wilayah yang
menjadi tujuan perlindungan dari hukum pidana Islam ini jelas luas sekali karena menyangkut
seluruh aspek kehidupan manusia, kaitannya dengan sesama manusia maupung Sang Pencipta.

Begitu pula halnya dengan beberapa rumusan tujuan hukum yang ada pada hukum
konvensional. Umumnya mereka menyatakan bahwa tujuan hukum pidana adalah untuk
melindungi kepentingan orang-perseorangan atau hak asasi manusia, dan melindungi kepentingan
masyarakat dan negara dengan perimbangan yang serasi dari kejahatan/tindakan tercela di satu
pihak dan dari tindakan penguasas yang sewenang-wenang di lain pihak. Karena itu, menurut
Muladi, yang dilindungi oleh hukum pidana bukan saja individu, tetapi juga negara, masyarakat,
serta harta benda milik individu (Muladi, 1995).

Selain rumusan tersebut, beberapa ahli hukum pidana menyebutkan bahwa tujuan hukum
pidana adalah untuk menakut-nakuti orang agar jangan sampai melakukan perbuatan yang tidak
baik dan mendidik orang yang telah melakukan perbuatan tidak baik menjadi baik dan dapat
diterima kembali dalam kehidupan lingkungannya (Teguh Prasetyo, 2010; Wirjono Prodjodikoro,
2003). Jadi ada dua unsur dalam tujuan ini, yakni unsur penghukuman supaya jera/tidak mengulangi
lagi perbuatannya dan unsur mendidik agar pelaku kejahatan kembali menjadi orang baik.

Berdasarkan uraian tersebut, maka ada dua fungsi pokok hukum pidana, yakni; pertama
fungsi primer, sebagai sarana penanggulangan kejahatan yang rasional (sebagai bagian politik
kriminal). Kedua fungsi sekunder, sebagai sarana pengaturan tentang kontrol sosial yang
dilaksanakan secara spontan dan dibuat oleh negara dengan alat perlengkapannya (Sudarta dalam
Muladi, 1985). Pada fungsi kedua, tugasa hukum pidana lebih tertuju pada policing the police, yakni
melindungi warga masyarakat dari campur tangan penguasa yang mungkin menggunakan pidana
sebagal sarana secara tidak benar atau dalam istilah Loeby Lugman, pidana dengan motif-motif
politik tertentu (Loeby Lugman, 1993).

Menurut Adam Chazawi, fungsi hukum pidana adalah untuk mengatur dan
menyelenggarakan kehidupan bermasyarakat agar dapat tercipta dan terpeliharanya ketertiban
umum. Secara operasional diwujudkan dalam tiga fungsi, yakni: perfama, fungsi melindungi
kepentingan hukum dari perbuatan yang menyerang dan merusaknya. Kedna, fungsi memberi dasar
legitimasi bagi negara dalam rangka negara menjalankan fungsi mempertahankan kepentingan
hukum yang dilindungi. Ke#iga, fungsi mengatur dan membatasi kekuasaan negara dalam rangka

429



negara menjalankan fungsi mempertahankan kepentingan hukum yang dilindungi (Adam Chazawi,
2007).

4. Peluang Pemberlakuan Hukum Pidana Islam di Indonesia

Pemberlakuan hukum Islam di Indonesia bukanlah sebuah harapan baru yang digaungkan
pasca kemerdekaan Republik Indonesia, melainkan cita-cita yang ingin diwujudkan oleh sebagian
penduduk Indonesia khususnya yang menganut agama Islam, bahkan jauh sebelum kemerdekaan
Indonesia sejak zaman kolonialisme. Harapan untuk mengembangkan syariat Islam di Indonesia
sudah lama terniatkan, sejak hukum positif berkembang pada zaman pemerintahan Hindia Belanda.
Para perumus bangsa (The Founding Fathers) kita sudah merencanakan untuk diberlakukannya syariat
Islam di Indonesia. Namun, karena keadaan struktur masyarakat Indonesia yang pluralis dan
beranekaragam, rencana itu tidak terwujud dan kemudian menjadian Pancasila sebagai dasar negara
Republik Indonesia.

Sejak zaman kolonialisme VOC hingga terbentuknya pemerintahan Hindia Belanda di
wilayah nusantara, politik hukum pemberlakuan hukum Islam telah terjadi pasang surut seiring
pemberlakuan teori hukum yang dikemukakan oleh para pakar hukum pemerintahan hindia
Belanda. Para ahli hukum di Indonesia mempelajari tentang teori-teori penerapan hukum Islam
melalui sistem hukum yang pernah berlaku di Indonesia selama masa kolonial Belanda. Adanya
teori-teori ini menggambarkan, betapa akrabnya hukum Islam dengan penduduk, masyarakat, dan
bangsa Indonesia. Hal ini merupakan indikator bagaimana perjuangan masyarakat Indonesia yang
beragama Islam ingin memberlakukan syariat Islam sesuai perintah Allah dan Rasulnya (A.Rahmat
Rosyadi, dan H. M. Rais Ahmad, 2000).

Membicarakan tentang teori-teori permberlakuan hukum Islam, maka akan sangat berkaitan
dengan proses bagaimana unsur-unsur hukum Islam itu dapat menjadi hukum positif atau bagian
dari hukum nasional, di samping hukum adat dan hukum Barat.

Pemberlakuan hukum Islam di zaman kolonialisme Belanda tetap diberlakukan
sebagaimana hukum yang berlaku di zaman kerajaan-kerajaan Islam berkuasa di Nusantara. Namun,
pemberlakuan hukum Islam pada zaman itu mengalami krisis pengakuan yang menyebabkan
hukum Islam dipilah dan diseleksi berdasarkan pada po/itical will pemerintahan hindia Belanda. Hal
ini terjadi akibat adanya politisasi hukum penerapan syariat Islam yang berlaku bagi kalangan
muslim. Pemerintahan hindia Belanda memberikan keleluasan bagi umat muslim menjalani syariat
Islam hanya pada bagian keperdataan keluarga saja, khususnya di bidang perkawinan dan waris,
sebagaimana tertuang dalam Compendium Frejjer yang kemudian diterima oleh pengadilan dan
diterapkan untuk menyelesaikan sengketa yang terjadi di kalangan umat Islam di daerah-daerah yang
dikuasai oleh VOC (Muhammad Daud Ali, 1999).

Posisi hukum ini berlangsung demikian, selama kurang lebih dua abad. (1602-1800). Waktu
pemerintahan VOC berakhir dan pemerintahan kolonial Belanda menguasai sungguh-sungguh
kepulauan Indonesia. Sikapnya terhadap hukum Islam mulai berubah, namun perubahan itu
dilaksnakan secara perlahan, berangsur-angsur, dan sistematis. Pemerintah kolonial Belanda
membuat suatu Undang-Undang tentang kebijaksanaan pemerintah, susunan pengadilan, pertanian,

430



dan perdagangan terhadap daerah jajahannya di Asia. Undang-undang ini mengakibatkan
perubahan di hampir semua bidang kehidupan orang Indonesia, termasuk bidang hukum, yang akan
merugikan perkembangan bidang hukum Islam selanjutnya (Muhammad Daud Ali, 1999).

Adanya politisasi hukum yang dilakukan oleh kolonial Belanda ke arah mereduksi syariat
Islam serta menjauhkan dari masyarakatnya, menyebabkan hukum Islam sampai saat ini selalu
terpinggirkan dalam proses positivasi hukum dalam perspektif tata hukum Indonesia (A.Rahmat
Rosyadi, dan H. M. Rais Ahmad).

Sebagai sebuah fakta yang terjadi pada masyarakat yang telah menerima Islam bahwa semua
orang Islam akan terus menjalankan syariat berdasarkan akidah yang dianutnya. Akan sangat sulit
memisahkan masyarakat Islam dengan syariatnya yang menjadi tuntutan hukum dan moral dalam
kehidupannya. Pada masyarakat Indonesia yang keislamannya dianut oleh fanatisme ajaran atau
ketokohan, akan selalu mempertahankan syariat dan akidahnya sampai mati (A.Rahmat Rosyadi,
dan H. M. Rais Ahmad).

Hukum Islam tidak dapat dilepaskan dari agama Islam dan tidak dapat dipisahkan dari
masyarakat Islam. Bahkan sebagaimana dikatakan Gibb dalam bukunya The Modern Trends of Isiam,
seperti dikutip H. Ichtijanto, hukum Islamlah yang telah berhasil menjaga tetap utuhnya masyarakat
Islam. Hukum Islam adalah aparat yang paling utama bagi kehidupan masyarakat Islam, jika telah
menerima Islam sebagai agamanya, langsung mengakui dan menerima otoritas serta kekuatan
mengikat hukum Islam terhadap diirinya (Muhammad Daud Ali, 1999).

Pemberlakuan hukum Islam sebagaimana dikemukakan sebelumnya hanya sebatas pada
hukum keperdataan keluarga saja, sedangkan hukum pidana Islam belum diterapkan sebagaimana
mestinya dan belum terdapat kepastian untuk menjawab pertanyaan teoritis bagaimana penerapan
hukum pidana Islam di Indonesia. Hukum Pidana Islam (HPI), yang menurut asas legalitas
dikategorikan sebagai hukum tidak tertulis, masih dapat diakui di Indonesia secara konstitusional
sebagai hukum, dan masih terus berlaku menurut pasal II Aturan Peralihan UUD 1945. Namun
demikian, ketentuan dasar itu belum ditindaklanjuti dengan instrumen hukum untuk masuk ke
dalam wujud instrumen asas legalitas (Jaenal Aripin dan M. Arskal Salim GP (Ed.), 2001).

Setidaknya ada beberapa hal yang menjadi modal atau kekuatan dalam usaha menuju
penerapan hukum pidana Islam yakni; (1) jumlah umat Islam cukup signifikan; (2) maraknya
gerakan-gerakan Islam yang senantiasa menyuarakan diterapkannya hukum Islam; (3) gagalnya
beberapa sistem hukum dan bernegara yang bukan Islam telah memunculkan rasa frustasi umat
manusia, sehingga mereka membutuhkan alternatif-alternatif yang lain, dan di antara alternatif itu
ialah Islam; (4) keberhasilan usaha-usaha politik dari kalangan Islam dan partai-partai politik Islam
di beberapa negeri muslim; (5) sejarah umat Islam yang cemerlang di masa lampau ketika mereka
menerapkan syariat Islam. Sejarah cemerlang ini setidak-tidaknya bisa memunculkan kerinduan-
kerinduan pada benak umat Islam atas kembalinya masa kejayaan mereka (H. Teuku Abdul Manan,
2018).

Peluang besar dalam penerapan hukum Islam secara utuh di Indonesia termasuk bidang
pidana Islam menjadi impian besar. Hal itu didasari atas anggapan bahwa dengan diberlakukannya
hukum pidana Islam, maka tindak pidana yang semakin hari semakin merebak di tengah-tengah

431



masyarakat sedikit demi sedikit dapat diminimalisir. Kendatipun demikian hukum yang diterapkan
di Indonesia khususnya dalam konteks pidana mempunyai relevansi dengan hukum pidana Islam.
Misal, dalam hukum pidana Islam dikenal dengan hukum 7z ’z7r, hukum yang ditetapkan berdasarkan
pertimbangan penguasa dikarenakan tidak ditetapkannya dalam #ash. Dalam konteks ke-
Indonesiaan hukum ditetapkan oleh yudikatif dengan melakukan pertimbangan mendalam terkait
dengan persoalan-persoalan hukum yang tidak ditemukan dalam hukum positif.

Hingga sekarang ini sebenarnya muncul keinginan di hati sebagian umat Islam Indonesia
keinginan untuk diberlakukannya hukum Islam secara utuh di Indonesia, termasuk dalam bidang
hukum pidana. Hal ini didasari oleh anggapan bahwa dengan diberlakukannya hukum pidana Islam,
maka tindak pidana yang semakin hari semakin merebak di tengah-tengah masyarakat sedikit demi
sedikit dapat terkurangi. Sanksi yang tidak sepadan yang diberikan kepada para pelaku tindak pidana
selama ini tidak membuat jera mereka untuk mengulanginya. Karena itu, sanksi yang tegas seperti
yang ada dalam HPI nampaknya merupakan alternatif terbaik yang dapat mengatasi permasalahan
tindak pidana di Indonesia. Dalam beberapa kasus terlihat antusiasme masyarakat kita untuk segera
menerapkan ketentuan pidana Islam, namun karena tidak diizinkan oleh aparat pemerintah
keinginan untuk melaksanakannya tidak terwujud. Namun demikian, bukan berarti apa yang selama
ini diterapkan oleh pengadilan di Indonesia seluruhnya bertentangan dengan HPI. Ada beberapa
putusan pengadilan kita yang terkadang sama dan sesuai dengan ketentuan HPI, seperti hukuman
mati dan langkah awal pemberlakuan sanksi pidana cambuk seperti yang diberlakukan di Nanggro
Aceh Darussalam akhir-akhir ini (Marzuki).

5. Tantangan Pemberlakuan Hukum Pidana Islam di Indonesia

Ketiadaan hukum pidana Islam secara tertulis di Indonesia bukanlah dikarenakan ketiadaan
keinginan dan kemauan umat muslim yang enggan menerapkan hukum pidana Islam sebagai aturan
tertulis dalam kitab undang-undang pidana. Penyebab belum dapat terpenuhinya hukum pidana
Islam secara legal sesuai dengan pertanyaan tersebut karena adanya hambatan-hambatan dan
tantangan-tantangan baik dari kalangan muslim sendiri maupun dari kalangan non-muslim. Karena
itulah hukum pidana Islam harus benar-benar disiapkan secara tertulis sebagaimana hukum positif
lainnya, bukan langsung mendasarkannya pada sumber hukum Islam, yakni Al-Quran, Sunnah, dan
Ijtihad pada ulama (kitab-kitab fikih).

Hambatan eksternal berupa pihak-pihak yang memang sejak awal memiliki antipati terhadap
Islam dan syariat Islam. Mereka adalah para pengusung agama dan ideologi tertentu diluar Islam,
terutama yang memiliki pengalaman pahit melawan Islam. Mereka senantiasa menyebarluaskan imej
yang negatif tentang Islam dan syariat Islam sebagai bagian dari gerakan Zslamophobia (Muhammad
Yaseen Naseem dan Samraiz Hafeez, 2017).

Hambatan juga datang dari kalangan muslim yang kurang bahkan salah paham tentang
syariat atau hukum Islam, karena sebagian orang beranggapan hukum pidana Islam sebagai aturan
yang tidak lagi sejalan dengan perkembangan zaman dan bertentangan dengan isu hak asasi manusia.
Hambatan juga datang dari pihak-pihak yang sebetulnya tidak terlalu ideologis, mereka menolak
penerapan syariat Islam karena akan mengekang kesenangan dan kebebasan mereka. Mereka itulah

432



yang sering disebut sebagai para hedonis, atau yang dalam bahasa Islam disebut sebagai ahiu/
ma’aashiy (pelaku maksiat).

Penerapan hukum pidana Islam tidak akan pernah terwujud jika keinginan politik (po/itical
will) dari pemegang kekuasaan legislatif, eksekutif dan yudikatif tidak ada atau tidak pernah
menyuarakan untuk diberlakukan sebagai hukum positif. Hambatan politik ini menjadi faktor
penentu dalam kehadiran hukum pidana Islam sebagai aturan tertulis dalam tatanan hukum pidana
Indonesia. Di samping itu, usaha-usaha menuju penerapan syariat Islam juga berkaitan dengan
masalah strategi politik. Hambatan-hambatan bisa pula muncul dari pihak-pihak yang sudah sepakat
dengan syariat Islam dan penerapannya, akan tetapi memiliki strategi yang berbeda-beda. Hambatan
ini menjadi semakin signifikan apabila strategi-strategi tersebut saling berseberangan satu sama lain
(H. Teuku Abdul Manan).

C. PENUTUP

Hukum Pidana Islam adalah bagian dari hukum Islam yang menjadi ketentuan umum
sebagai aturan demi terciptanya kehidupan yang aman, adil dan damai bagi umat muslim khususnya
dan seluruh penduduk negeri umumnya. Cita-cita dan harapan umat muslim Indonesia agar
diterapkan hukum pidana Islam bukanlah sebuah harapan yang kosong, melainkan harapan agar
suasana kehidupan bermasyarakat tercipta dengan baik. Kejenuhan masyarakat terhadap maraknya
perilaku dan tindak kejahatan yang dapat disimpulkan sebagai akibat dari lemahnya aturan hukum
dan penegakannya menjadi salah satu faktor tergaungnya keinginan masyarakat muslim agar hukum
pidana Islam dapat diterapkan sebagai aturan positif di dalam tatanan hukum pidana nasional.
Keinginan ini bukanlah sebuah harapan yang tidak akan terwujudkan di negara Indonesia, karena
sejarah telah mencatatkan bahwa di negeri ini pernah dan tetap berjalan pemberlakuan hukum Islam
hingga saat ini, meskipun pemberlakuannya masih didominasi dalam bindang keperdataan dan di
beberapa sektor yang berhubungan dengan kepentingan publik.

Hambatan dan tantangan dalam pemberlakuan hukum pidana Islam di Indonesia bukanlah
datang dari kalangan non-muslim semata, melainkan dari kalangan sebagian umat muslim yang
secara pemahaman hukum Islam kurang atau salah dalam memahaminya, karena sebagian orang
beranggapan hukum pidana Islam sebagai aturan yang tidak lagi sejalan dengan perkembangan
zaman dan bertentangan dengan isu hak asasi manusia. Disamping itu, penerapan hukum pidana
Islam juga tidak akan pernah terwujud jika political will para pemegang kekuasaan tidak ada dalam
menyuarakan dan menerapkan HPI sebagai hukum positif.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, Musthafa dan Ruben Ahmad. Intisari Hukum Pidana. Jakarta: Ghalia Indonesia, 1983.

Ali, Muhammad Daud. Hukum Islam, Pengantar lmn Hukum dan Tata Hukum Islam di Indonesia.
Jakarta: Radja Grafindo Persada, Cet. VII; 1999.

al-Syatibi, Abu Ishaq. a-Muwafaqat fi Ushul al-Syari‘ah. Beirut: Daar al-Ma’rifah, 1973.

Aripin, Jaenal dan M. Arskal Salim GP (Ed.). Pidana Islan di Indonesia: Peluang, Prospek, dan Tantangan.
Jakarta: Pustaka Firdaus, 2001.

433



Chazawi, Adam. Pelajaran Hukum Pidana 1, Stelsel Pidana, Tindak Pidana, Teori-Teori dan Batas
Berlakunya Hukum Pidana. Jakarta: Raja Grafindo, 2007.

Djamil, Fathurrahman. Filsafat Hukum Islam. Jakarta: Logos, (Bagian Pertama)1997.

Gani, Abdul. “Eksistensi Hukum Pidana Islam dalam Reformasi Sistem Hukum Nasional”.

Hanafi. Reformasi Tentang Pertanggungjawaban Pidana, Jurnal Hukum Ius Quia Iustum, Edisi No. 11,
Vol. 6, Yogyakarta: Fakultas Hukum UII, 1999.

Khallaf, ‘Abd al-Wahhab. 14z Ushul al-Figh. Kairo: Dar al-Ilm li alThiba’ah wa al-Nasyr wa al-
Tawzi’, 1978..

Luqgman, Loeby. Delik Politik di Indonesia. Jakarta: Ind-Hill Co, 1993.

Manan, H. Teuku Abdul. Mabkamah Syariyah Aceh Dalam Politik Hukwum Nasional. ]Jakarta:
Prenamedia, Cet. I; 2018.

Marzuki, Prospek Pemberlaknan Hukum Pidana Islam Di Indonesia, Artikel Jurnal.

Masaadi, Peluang Dan Tantangan Pelaksanaan Pidana Islam Di Indonesia, Al-BayyinaH, Jurnal of Islamic
Law/ Jurnal Hukum Islam. Vol. 3 No. 2.

Muladi. Kapita Selekta Sistem Peradilan Pidana. Semarang: Badan Penerbit Universitas Diponegoro,
1995.

Muladi. Lembaga Pidana Bersyarat. Bandung: Alumni, 1985.

Naseem, Muhammad Yaseen dan Samraiz Hafeez. “A Legitimate Response of Muslims towards
Islamophobia”. Journal of Islamic Thought and Civilization; Lahore Vol. 7, Iss. 1, Spring
2017.

Prasetyo, Teguh. Hukum Pidana. Jakarta: Rajawali Press 2010.

Prodjodikoro, Witjono. Asas-Asas Hukum Pidana di Indonesia. Bandung: Refika Aditama, 2003.

Rosyada, Dede. Hukun: Islam dan Pranata Sosial. Jakarta: Lembaga Studi Islam dan Kemasyarakatan,
1999.

Rosyadi, A.Rahmat dan H. M. Rais Ahmad. Formalisasi Syariat Islam dalam Perspektif Tata Hukum
Indonesia. Bogor: Ghalia Indonesia, Edisi: I; 2006.

Sutjaman, Tjun (ed.). Hukum Isiam di Indonesia: Pemikiran dan Praktik. Bandung: Remaja Rosdakarya,

1991.
Zahrah, Muhammad Abu. aljarimab wal ‘uqubab fi al figh al islamy. Kairo: Maktabah al-Angelo al-
Mishriah.

434



