e-ISSN: 2964-336

RELEVANSI FILSAFAT IBNU SINA TERHADAP PEMBANGUNAN PERADABAN
BERKELANJUTAN DI ABAD KE-21

Olga Yosnita Sari', Nunu Burhanuddin®
UIN Sjech M.Djmail Djambek Bukittinggi: olgayosnitao2@gmail.com
UIN Sjech M.Djmail Djambek Bukittinggi: nunu.burhanuddin@iainbukittinggi.ac.id

ABSTRAK

Karena Ibnu Sina adalah tokoh penting dalam sejarah pemikiran Islam dan ilmu
pengetahuan, filsafatnya sangat relevan dengan masalah yang dihadapi abad ke-21
untuk membangun peradaban yang berkelanjutan. Karya-karya Ibnu Sina, terutama
dalam bidang epistemologi, etika, dan ilmu pengetahuan, memberikan perspektif yang
dapat diterapkan untuk menangani masalah kontemporer seperti krisis kesehatan,
perubahan iklim, dan ketidakadilan sosial. Filsafat Ibnu Sina berfokus pada konsep
keseimbangan dan harmoni, yang dapat membantu kita memahami betapa pentingnya
integrasi antara kemajuan teknologi dan pelestarian lingkungan. Selain itu, pendekatan
holistik yang ia tawarkan untuk memahami alam dan manusia dapat membantu dalam
pembuatan kebijakan yang lebih adil dan berkelanjutan. Filosofi Ibnu Sina tentang
pencarian ilmu dan pengembangan potensi manusia sangat penting untuk pendidikan
karena membantu generasi berikutnya menjadi lebih peka terhadap masalah dunia dan
bertanggung jawab atas masa depan mereka. Oleh karena itu, penerapan prinsip-prinsip
filsafat Ibnu Sina dapat membantu membangun peradaban di abad ke-21 yang stabil,
seimbang, dan berkeadilan. Metode yang digunakan adalah pendekatan kualitatif
deskriptif yang menggabungkan tinjauan kontekstual, filosofis, dan sejarah. Data
dikumpulkan dari literatur sekunder yang berkaitan dengan pembangunan
berkelanjutan serta karya Ibnu Sina yang paling penting, seperti Kitab Al-Shifa dan
Canon of Medicine. Studi ini menunjukkan bahwa ide-ide Ibnu Sina tentang
epistemologi, etika lingkungan, dan pendidikan holistik berguna untuk memecahkan
masalah dunia saat ini. Dalam filsafat Ibnu Sina, konsep keseimbangan antara manusia,
alam, dan Tuhan dapat digunakan sebagai landasan filosofis untuk membangun harmoni
antara kemajuan material dan spiritual. Studi ini menemukan bahwa filsafat Ibnu Sina
sangat berperan dalam membangun paradigma pembangunan berkelanjutan yang lebih
manusiawi, etis, dan inklusif. Kesimpulannya adalah bahwa temuan-temuan ini dapat
menjadi referensi bagi para pejabat kebijakan dan akademisi untuk memasukkan nilai-
nilai etika dan spiritualitas ke dalam strategi pembangunan global.

Kata Kunci: Filsafat Ibnu Sina, Pembangunan Berkelanjutan, Peradaban, Keseimbangan,
Epistemology, Integrasi Teknologi, dan Pendidikan

ABSTRACT
As Ibn Sina is an important figure in the history of Islamic thought and science, his
philosophy is highly relevant to the issues facing the 21st century to build a sustainable
civilization. Ibn Sina's works, especially in the fields of epistemology, ethics, and science,
provide perspectives that can be applied to address contemporary issues such as the health
crisis, climate change, and social injustice. Ibn Sina's philosophy focuses on the concepts of
balance and harmony, which can help us understand how important integration between
technological advancement and environmental preservation is. In addition, the holistic

399



approach he offers to understanding nature and humans can help in making policies that
are more just and sustainable. Ibn Sina's philosophy of the pursuit of knowledge and the
development of human potential is crucial to education as it helps the next generation
become more sensitive to the world's problems and take responsibility for their future.
Therefore, applying the principles of Ibn Sina's philosophy can help build a civilization in
the 21st century that is stable, balanced and just. The method used is a descriptive
qualitative approach that combines contextual, philosophical, and historical reviews. Data
were collected from secondary literature related to sustainable development as well as Ibn
Sina's most important works, such as Kitab Al-Shifa and Canon of Medicine. This study
shows that Ibn Sina's ideas on epistemology, environmental ethics, and holistic education
are useful for solving the world's current problems. In Ibn Sina's philosophy, the concept
of balance between humans, nature and God can be used as a philosophical foundation to
build harmony between material and spiritual progress. This study found that Ibn Sina's
philosophy is instrumental in building a more humane, ethical and inclusive sustainable
development paradigm. The conclusion is that these findings can serve as a reference for
policy officials and academics to incorporate ethical values and spirituality into global
development strategies.

Keywords: Ibn Sina's Philosophy, Sustainable Development, Civilization, Balance,
Epistemology, Technology Integration, and Education

PENDAHULUAN

Salah satu masalah utama abad ke-21 adalah pembangunan berkelanjutan,
terutama ketika menghadapi masalah global seperti kesehatan global, ketimpangan
sosial, perubahan iklim, dan degradasi lingkungan. Agenda Pembangunan Berkelanjutan
(Sustainable Development Goals, atau SDGs) diusulkan oleh Perserikatan Bangsa-
Bangsa (PBB) dan menuntut pendekatan komprehensif untuk memastikan bahwa
kemajuan ekonomi, keadilan sosial, dan keberlanjutan lingkungan seimbang. Namun,
kurangnya landasan filosofis dan etika yang kuat sering menjadi penghalang untuk
menerapkan konsep ini.

Di dunia Barat, filsafat Ibnu Sina, seorang polymath abad ke-10 yang juga dikenal
sebagai Avicenna, memberikan perspektif yang lebih luas tentang hubungan antara
manusia, alam, dan Tuhan. Dia tidak hanya mengambil inspirasi dari filsafat Yunani,
Islam, dan Persia, tetapi dia juga memasukkan perspektif yang relevan untuk menjawab
tantangan pembangunan kontemporer. Ibnu Sina, seorang filsuf, iimuwan, dan dokter,
menunjukkan betapa pentingnya menggabungkan ilmu pengetahuan, spiritualitas, dan
moralitas untuk mencapai kesejahteraan masyarakat dan individu. Ibnu Sina telah
memperhatikan pendidikan sebagai salah satu bidang ilmu pengetahuan. Karya-
karyanya dan teori-teorinya telah mengungkapkan pemikirannya tentang masalah
pendidikan. Salah satu topik pendidikannya adalah kurikulum tingkat pertama dalam
pendidikan Islam, bahwa ketika anak-anak sudah siap secara fisik dan mental untuk
belajar, al-Qur'an harus diajarkan pertama, serta huruf abjad dan dasar agama melalui
syair-syair pendek.(Al-Abrasyi, 1994)

400



Tujuan penelitian dalam penulisan artikel ini adalah untuk menganalisis relevansi
filsafat ibnu sina dalam membangun landasan konseptual bagi pemabangunan
berkelanjutan dan mengidentifikasi penerapan praktis nilai-nilai ibnu sina dalam konteks
tantangan global di abad 21. Penelitian ini penting untuk menawarkan cara baru untuk
memahami pembangunan berkelanjutan yang tidak hanya berfokus pada aspek material
tetapi juga mencakup aspek moral, spiritual, dan intelektual. Dengan memanfaatkan
pengetahuan yang diwariskan oleh Ibnu Sina, diharapkan penelitian ini dapat
menawarkan pendekatan multidimensional yang relevan untuk menjawab kebutuhan
peradaban modern. Metode filsafat historis dengan analisis kontekstual digunakan
dalam penelitian ini. Studiini membandingkan karya Ibnu Sina, seperti Kitab Al-Shifa dan
Canon of Medicine, dengan konsep pembangunan berkelanjutan dalam konteks SDGs.

METODE PENELITIAN

Pendekatan kualitatif deskriptif, metode yang digunakan dalam penelitian ini,
berfokus pada pemahaman mendalam tentang fenomena atau konsep melalui
pengumpulan, analisis, dan deskripsi data non-numerik. Metode ini dimaksudkan untuk
menjelaskan keadaan, pola, atau hubungan dalam konteks tanpa mengubah variabel.
dengan pendekatan kajian pustaka (library research) yang memadukan analisis historis
dan filosofis. Penelitian ini bersifat konseptual dan teoritis dan bertujuan untuk
memeriksa relevansi pemikiran filsafat Ibnu Sina terhadap pembangunan berkelanjutan
di abad 21. Untuk mencapai tujuan ini, penelitian ini menggunakan pendekatan
kontekstual, historis, dan filosofis.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Analisis Filosofis Ibnu Sina Dengan Konsep Pemikiran Fundamental dan Relevansi
Filosofis
Salah satu tokoh terpenting dalam pemikiran Islam dan filsafat Barat adalah Ibnu
Sina, atau Avicenna. Karyanya mencakup berbagai disiplin ilmu, seperti kedokteran,
psikologi, dan metafisika. Dalam analisis ini, kita akan membahas konsep-konsep dasar
Ibnu Sina serta relevansi filosofisnya untuk zaman sekarang.
A. Konsep pemikiran fundamental
1. Teori emanasi
Teori emanasi diciptakan oleh Ibn Sina, yang berpendapat bahwa pancaran
Tuhan adalah sumber alam semesta. Para mutakallimin, yang merupakan cendikiawan
muslim, ahli teologi, dan ahli kalam, berpendapat bahwa perbedaan antara zaman
Qadim dan zaman baharu lebih sesuai dengan ajaran agama. Sebaliknya, Ibnu Sina
berpendapat bahwa zaman Qadim ada sejak terdahulu, yang berarti bahwa ia tidak
berawal atau berpermulaan.(Harun Nasution, 1995) Dalam teologi dan falsafah Islam,
filosofi emanasi bertujuan untuk memurnikan tauhid. Emanasi berbicara tentang
bagaimana Wujud Mumkin (Alam Makhluk) berasal dari Zat yang Wadjib al-Wujud (Zat

401



yang harus ada; Tuhan). Teori ini juga dikenal sebagai Teori Urut-Urutan Wujud. Filsafat
emanasi berasal dari pemurnian tauhid ini (al-Faid, pancaran). Tuhan berpikir tentang
diri-Nya yang Esa, dan pemikiran itu memiliki kekuatan dan energi. Oleh karena itu,
sesuatu yang diciptakan oleh pemikiran Tuhan tentang diri-Nya adalah ide atau
eksistensi pertama yang datang dari Tuhan.(Ahmad Hanafi, n.d.)

Teori emanasi berasal dari filosofi kontemplatif Plotinus, yang dikenal sebagai
Yang Satu. Dengan kata lain, Yang Satu adalah Allah maksudnya kebaikan keluar dari
kesatuan yang tidak berbeda melalui radiasi atau emanasi.(P.A. Van Der Weij, 1998)
Dalam teori ini, emanasi berasal dari kata latin emanare, yang berarti memancar, dan
mengacu pada proses di mana Tuhan memancarkan diri-Nya untuk menciptakan realitas
alam semesta. Secara sederhana, teori emanasi Ibnu Sina menyatakan bahwa alam
semesta berasal dari satu sumber atau substansi yang murni, yaitu Allah. Emanasi adalah
proses di mana keberadaan Tuhan atau substansi yang murni ini menyebar ke berbagai
bentuk dan tingkat eksistensi yang lebih rendah.(Yaletha, 2023).

2. Klasifikasi Jiwa

Dalam firman Allah Q.S Yasin ayat 83:

ebsss o et 8 B30 ey gl i
Artinya: Maka, Maha Suci (Allah) yang di tangan-Nya kekuasaan atas segala sesuatu dan
kepada-Nya kamu dikembalikan. (Q.S Yasin: 83)

Golongan Mu'tazilah berpendapat bahwa tangan Allah serupa dengan tangan

manusia, sehingga mereka berpendapat bahwa yang dimaksud dengan tangan Allah
adalah kekuasaan-Nya. Sebaliknya, Asy'ariyah (tradisionalis) menanggapinya dengan
kata Sami'na Wa Atho'na, mengikuti guru mereka tanpa mempertimbangkan secara
mendalam sifat Tuhan. Dengan kata lain, wujud Tuhan tidak ditentukan oleh bentuknya.
Ibnu Sina membedakan yang perlu ada (Necessary Being) dari yang mungkin ada. Dia
berpendapat bahwa segala sesuatu yang mungkin tidak dapat ada tanpa alasan yang
diperlukan. Salah satu dasar bukti filsafat keberadaan Tuhan adalah gagasan bahwa
harus ada entitas yang diperlukan sebagai penyebab dari semua entitas yang mungkin
ada, yaitu Tuhan. Jiwa tercetak dalam materi dan suatu kesempurnaan yang terkait
dengan hewan dan manusia, tetapi juga diartikan dengan bagian yang terkait dengan
aktivitasnya.(Al-Ahwana, 2009)
Menurut Ibnu Sina, jiwa adalah pancaran dari akal kesepuluh, yang dibuktikan dengan
tiga bukti(Andri Ardiansyah, 2020): a. Saat melakukan perenungan, seseorang sadar
dengan mengenal dirinya sendiri dan menyedari akan dirinya "ada". b. Manusia hanya
dapat menyetakan keberaniannya untuk mengataan banyak hal hanya saat
mencurahkan seluruh perhatian pada masalah yang ia hadapi. c. karena manusia dapat
menggabungkan semua aktivitas tanpa kesulitan.

Jika ada tiga struktur atau gagasan tentang jiwa, mereka dapat menjelaskan
bagaimana jiwa akan tetap ada, meskipun tidak akan berreinkarnasi. Jiwa manusia
adalah manifestasi dari jiwa ilahi. Berbeda dengan gagasan bahwa kerusakan sesuatu

402



akan menyebabkan kerusakan yang lain, jiwa yang meninggal tidak membawa jiwa ke
tempat yang sama. Itulah keistimewaan jiwa yang diberikan tuhan kepada manusia,
yang selalu memiliki hubungan dan akibat. Namun, kematian raga manusia tidak
menyebabkan kematian jiwa. Hubungan memiliki banyak jenis, yaitu (Al-Ahwana, 2009)
:a. Hubungan yang setara dan ada, b. Hubungan yang terjadi setelah terjadi, c. Hubungan
yang ada sebelum terjadi dan disebut sisi esensi.

Jenis hubungan yang setara dan eksistensi merupakan jenis hubungan yang
terjadi pada jiwa dan raga, bukan karena waktu atau sesuatu yang lain. Raga juga bukan
sebab terjadinya jiwa, seperti halnya konsep hubungan yang muncul belakangan dalam
eksistensinya. Ketika jiwa muncul dari badan, penyebabnya ada empat jenis, yaitu: 1.
Tubuh adalah penyebab positif jiwa dan memberikan keberadaannya untuk mengakui
keberadaannya. 2. Tubuh adalah penyebab kecenderungan jiwa, seperti unsur-unsur
tubuh atau detail gambar seperti tembaga. 3. Tubuh secara resmi menjadi penyebab
kondisi tersebut. 4. Tubuh adalah alasan tambahan untuk memperkenalkan keberadaan
jiwa.(Al-Ahwana, 2009).

3. Metodologi llmiah

Para filosof Yunani Kuno mendefinisikan jiwa seperti segala sesuatu yang
bertanggung jawab atas fungsi tubuh bertujuan untuk menjadikan tubuh tenang, yang
dapat dicapai dengan berfikir dan bekerja dengan keinginan untuk membawa kualitas
yang ada dalam tubuh. Aristoteles juga menjelaskan dalam bukunya “jiwa sebagai
sesuatu yang bertanggung jawab secara khusus untuk fungsi mental atau
psikologis”(Aristoteles, 2007) jiwa mampu Jika dipikirkan dengan cermat, Homer
menunjukkan istilah Jiwa sebagai individu yang serupa dengan pahlawan yang mati
dalam perang, tetapi jiwanya tetap hidup dan dapat bergerak. Homer menggunakan
kata Pergi untuk menunjukkan bahwa jiwa tetap hidup meskipun orangnya mati.

Dalam bahasa Inggris, soul/spirit, diterjemahkan sebagai nafs, yang berasal dari
bahasa Arab.(A.W. Munawwir dan Muhammad Fairuz, 2007) Jiwa adalah fakultas yang
berkaitan dengan aktivitasnya, bentuk yang berkaitan dengan materi yang tekombinasi,
meskipun jiwa terletak dalam materi, dan perumpamaan tentang genus manusia. Nama
khusus ini lebih cocok untuk akal daripada jiwa. Itu karena ulama masa lalu menyebut
sesuatu dari permulaan-permulaan yang tidak bersifat jasmani sebagai almabdi goiru
jasmaniyahi, yang berarti bahwa itu adalah jiwa. Mereka hanya bergerak dengan akal
dan menyebut penggerak yang bertentangan dengan gerakan itu. Merekea
menghimpun sejumlah penggerak yang berbeda, disebut akal keseluruhan aqgal kull, dan
sejumlah penggerak yang menghubungkan dan berusaha menggerakan jiwa nafs kull
secara keseluruhan. Semuanya terdiri dari lapisan langit.(Kusuma, 2022).

Dengan demikian, pengertian kesempurnaan Ibnu Sina lebih dikenal
dibandingkan dengan pengertian kesempurnaan Aristoteles. Menurut Ibnu Sina, jiwa
rasional terpisah dari badan dan wujudnya tidak selalu terpatri dalam materi badan.

403



4. Integrasi llmu Pengetahuan dan Etika

Ibnu Sina menggabungkan pengetahuan dengan nilai-nilai etika, menekankan
bahwa pengetahuan harus digunakan untuk kebaikan bersama. Ini menunjukkan bahwa
ilmu dapat digunakan untuk tujuan material dan meningkatkan kualitas hidup manusia.
Epistemologi kontemporer berfokus pada masalah yang bersifat Praktis-Antroposentris,
sementara epistemologi Islam klasik berfokus pada masalah yang bersifat. Salah satu
konsep yang muncul di zaman sekarang adalah epistemologi Integralisme Keilmuan,
yang bertujuan untuk mengintegrasikan dan menghubungkan ilmu umum dan agama
tanpa menghilangkan bentuk aslinya. Menurut saya, penting untuk mempelajari lebih
dalam tentang ilmu agama dan sains, karena keduanya sebenarnya memiliki hubungan.
Selain itu, keduanya memiliki kesamaan. Banyak ilmuwan modern, salah satunya Ibnu
Sina, mengajarkan khalayak untuk tidak membedakan antara sains dan ilmu agama.
seperti yang dilakukan oleh kaum agamawan di Eropa pada abad
pertengahan.(Syihabuddin, Dkk. 2023).

Menurut KBBI, Integrasi berarti pembauran hingga menjadi satu kesatuan yang
bulat. (KBBI) Pembauran berarti mencampurkan dua hal yang berbeda sehingga
menjadi konsep baru yang membuka pikiran manusia, terutama dalam bidang
pendidikan Islam. Dalam dunia pendidikan Islam, mengintegrasikan ilmu pengetahuan
umum dan agama menjadi sangat penting untuk mencegah kesalahan berpikir yang
mungkin terjadi. Sejarah integrasi keilmuan dapat digunakan sebagai dasar untuk
memahami integrasi keilmuan dalam Islam. Muslim sering membedakan keilmuan Islam
dari keilmuan umum, yang menyebabkan pemahaman negatif tentang ilmu
umum.(Syihabuddin et al., 2023).

2. Konstruksi Pembangunan Berkelanjutan Interpretasi Konseptual dan Model Teori
Ibnu Sina

Konstruksi pembangunan berkelanjutan menggabungkan elemen lingkungan,
sosial, dan ekonomi dalam setiap proyek pembangunan. Dalam hal ini, kita dapat
mengaitkan prinsip-prinsip konstruksi berkelanjutan dengan pemikiran filosofis Ibnu
Sina. Pemikirannya menawarkan kerangka kerja yang relevan untuk memahami
hubungan antara manusia, alam, dan pengetahuan. Ini adalah analisis interpretasi
konseptual dan teori yang dapat diambil dari karya Ibnu Sina tentang pembangunan
berkelanjutan.

Menurut rumusan bahwa al-Qur'an dan konsep tauhid merupakan dasar
pendidikan Islam, dan bahwa al-Qur'an adalah kalam Allah yang tidak diragukan lagi
benar dan merupakan sumber nilai, norma, dan sejarah. Selain itu, al-Qur'an juga
merupakan sumber pengetahuan umum. Selain itu, Ibnu Sina termasuk dalam kategori
pemikir religius-sosial karena meletakkan pemikirannya pada kebenaran kalam Tuhan.
Semua konsep pendidikan yang dikembangkan Ibnu Sina sangat membantu proses
pembelajaran. Selain itu, Ibnu Sina mendukung konsep pendidikan agamis-rasional,

404



yang dikenal sebagai pendidikan non-dikotomis. Karena Ibnu Sina tidak membagi ilmu
berdasarkan status kewajiban untuk mempelajarinya, orang harus memiliki
pengetahuan agama dan kemampuan intelektual.(Ma'mun, Ikhwan, & Syaban, 2017).
Selanjutnya, pendidikan integrasi-interkoneksi adalah solusi terbaik untuk
pendidikan. Dengan kata lain, pendidikan integrasi-interkoneksi digunakan untuk
menghilangkan kelemahan pendidikan dikotomis. Pendidikan integrasi-interkoneksi
berharap tidak ada konflik antara ilmu agama dan ilmu umum. Dalam model kurikulum
Ibnu Sina, konsep pendidikannya selalu memasukkan mata pelajaran umum sebagai
bagian tambahan yang dimaksudkan untuk meningkatkan kemampuan siswa dalam
studi non-agamis. Untuk mencegah ketertinggalan zaman, lembaga pendidikan Islam
bertanggung jawab untuk melaksanakan pendidikan integratif antara agama dan sains.
UIN Sunan Kalijaga, UIN Syarif Hidayatullah, dan UIN Maulana Malik Ibrahim adalah
beberapa universitas yang menerapkan konsep integrasi-interkoneksi antara ilmu
agama danilmu sains (semesta).(Ma'mun et al., 2017). Intepretasi konseptual konstruksi
berkelanjutan:
a. Pelestarian Lingkungan
Sejalan dengan pemikiran Ibnu Sina, yang menekankan pentingnya menjaga
keseimbangan antara manusia dan alam sebagai bagian dari tanggung jawab
moral, konstruksi berkelanjutan berfokus pada penggunaan sumber daya secara
efektif dan mengurangi dampak negatif terhadap lingkungan. Konstruksi
berkelanjutan adalah pendekatan pembangunan yang memprioritaskan
penggunaan sumber daya yang bijak, efisiensi energi, dan pengurangan dampak
negatif terhadap lingkungan. Ini melibatkan sikap bertanggung jawab terhadap
planet kita dan generasi mendatang dengan cara yang tidak merusak ekonomi,
sosial, atau lingkungan. Tujuannya adalah untuk membangun bangunan dan
infrastruktur yang ramah lingkungan, efisien, dan berkelanjutan dalam jangka
panjang. Konstruksi berkelanjutan mengurangi dampak yang ditimbulkan dan
membantu melindungi ekosistem alam. Konstruksi konvensional seringkali
menghasilkan limbah dan polusi yang merusak lingkungan.(Miftachul Jannah,
2023)
b. Kesejahteraan Social
Selain itu, strategi ini melibatkan elemen sosial, seperti membangun lingkungan
yang mendukung interaksi sosial dan meningkatkan kualitas hidup. Ibnu Sina
berpendapat bahwa pengembangan karakter dan pendidikan adalah kunci untuk
membangun masyarakat yang sejahtera. Menurut Brutland Report,
pembangunan berkelanjutan adalah pembangunan untuk memenuhi kebutuhan
generasi masa kini tanpa mengorbankan generasi mendatang. Sementara itu,
konstruksi berkelanjutan adalah penerapan konsep pembangunan ramah
lingkungan (Green construction) oleh para pelaku konstruksi dalam rangka
mengatasi tantangan pembangunan berkelanjutan. Dari sudut pandang sosial,

405



pembangunan berkelanjutan diimplementasikan dengan konstruksi yang dapat
memenuhi kebutuhan sosial, emosional, dan psikologis pengguna. Sudah
menjadi sifat manusia untuk memiliki kebutuhan sosial, seperti berkomunikasi
dengan sesama, mendapatkan pendidikan, dan berpartisipasi dalam kegiatan
sosial lainnya. Untuk mencapai hal ini, setiap bangunan harus menyediakan
lingkungan yang inklusif yang memungkinkan pengguna berinteraksi dengan
lingkungan sekitar mereka. Faktor kenyamanan bangunan juga harus
diperhatikan karena dapat mempengaruhi kesehatan mental dan emosional
penghuninya. Kenyamanan ini mencakup desain, fasilitas, ruang publik, akses ke
lokasi, dan kemudahan lainnya yang dapat meningkatkan kualitas hidup dan
produktivitas pengguna.(Anton Adianto, 2020)

Ekonomi Berkelanjutan

Tujuan konstruksi berkelanjutan adalah untuk menghasilkan nilai ekonomi dalam
jangka panjang sambil mempertahankan lingkungan yang sehat. Ini
mencerminkan pendapat Ibnu Sina tentang betapa pentingnya integrasi etika
dan ilmu pengetahuan untuk pengembangan ekonomi. Sektor konstruksi
berfungsi sebagai pengukur seberapa pesat kemajuan pembangunan suatu
negara. Peran sektor ini dalam mendorong pertumbuhan ekonomi termasuk
memberikan lapangan kerja bagi orang-orang di sekitar lokasi konstruksi dan
menggunakan material konstruksi yang berasal dari sumber daya lokal. Dalam
konteks ekonomi berkelanjutan, teknik konstruksi berkelanjutan dapat
digunakan untuk mengurangi biaya operasional, meningkatkan efisiensi desain
dan material, mengurangi sisa material, dan memungkinkan bangunan untuk
berkembang tanpa dibongkar di masa depan. Selain itu, perlu diperhatikan
bahwa bangunan harus membawa manfaat bagi lingkungan dan meningkatkan
kehidupan masyarakat setempat. Dengan demikian, proyek bangunan yang
dibuat memiliki nilai investasi jangka panjang dan nilai berkelanjutan karena
mereka mendorong pertumbuhan ekonomi lokal.(Anton Adianto, 2020).
Relevansi Filsafat Ibnu Sina Dalam Konteks Abad Ke-21 Dalam Bentuk
Komparasi, Kontribusi Teoritis dan Implikasi Praktis

Pendidikan, psikologi, etika, dan pemikiran kritis adalah beberapa bagian penting

dari filosofi Ibnu Sina, atau Avicenna. Dimungkinkan untuk menganalisis ide-ide ini dalam

konteks abad kedua puluh satu dengan melihat bagaimana mereka dibandingkan

dengan ide-ide kontemporer, kekuatan teoritisnya, dan konsekuensi praktisnya.

1. Komparasi Dengan Pemikiran Kontemporer
Menggabungkan teologi Islam dengan filsafat Yunani dan wahyu dengan akal

adalah kemampuan Ibnu Sina untuk menggabungkan berbagai tradisi pemikiran.

Pendekatan ini sejalan dengan kebutuhan modern untuk menjembatani ilmu

pengetahuan dan spiritualitas. Dengan pesatnya kemajuan sains dan teknologi di zaman

406



modern, banyak orang mungkin berpikir bahwa filsafat tidak relevan lagi. Namun, ini
karena filsafat memberikan kerangka berpikir kritis yang diperlukan untuk menghadapi
masalah moralitas, etika, dan eksistensi dalam dunia yang semakin kompleks. Sebagai
contoh, ketika kita menghadapi teknologi baru seperti kecerdasan buatan, filsafat
membantu kita memikirkan konsekuensi moral dari kemajuan ini.(Suhandoko, 2024).
Dalam konteks Islam, filsafat peripatetik juga dikenal sebagai falsafah Al-Mashsha'iyyah,
dan Ibnu Sina adalah salah satu tokoh terkenal dalam aliran filsafat yang dikenal sebagai
filsafat peripatetik, yaitu aliran filsafat yang menggunakan logika, rasionalitas, dan
observasi empiris untuk memahami alam semesta.

a. Filsafat Paripatetik

Pemikiran filsuf Islam dari tradisi parapatetik, yaitu mereka yang berpendapat
bahwa Tuhan dan alam abadi. Secara ringkas, filsafat paripatetik adalah bidang yang
mempelajari bagaimana menggunakan penalaran dan rasio akal untuk memperoleh
pengetahuan, yang sering disebut silogisme. Di antara tokoh-tokohnya yang paling
terkenal adalah Ibnu Sina (digambarkan sebagai Avvicena), Al-Faraby, Al-Kindi, dan Ibnu
Rusyd (digambarkan sebagai Averroes). Teori-teori dari aliran paripatetik ini banyak
dipengaruhioleh filsuf Yunani, terutama Plato dan Aristoteles. Aristoteles, seorang filsuf
Yunani, menciptakan teori tentang kekekalan alam. Sebagian besar filsuf paripatetik,
termasuk Ibnu Sina dan Ibnu Rusyd, berpendapat bahwa alam diciptakan tanpa waktu.
Para filsuf paripatetik menganalogikan Tuhan dengan alam ibarat matahari dengan
sinarnya, yang berarti bahwa Tuhan dan alam adalah satu dan sama, tidak terbatas oleh
waktu. Dengan demikian, alam itu bersifat kekal. Menurut filsuf paripatetik, itu juga yang
menyatakan bahwa alam bersifat dahulu (qadim).(Hima Afi lain Kudus, 2019).

b. Etika Teknologi

Filsafat Ibnu Sina membantu kita mempertimbangkan konsekuensi moral dari
kemajuan teknologi seperti kecerdasan buatan (Al). Metode filosofis yang menekankan
tanggung jawab moral menjadi penting dalam percakapan tentang teknologi.
Kontinuitas, menurut teori Tricon yang pertama, berarti budaya bangsa atau garis hidup
yang terus menerus dan tidak terputus-putus. Menurut penafsiran teori ini, pendidikan
harus selalu berubah dan mengikuti perkembangan teknologi. Pendidik kecerdasan
buatan harus memahami keberadaan Al dan tujuan Al jika digunakan untuk tujuan
pendidikan. Kecerdasan buatan adalah bukti kemajuan teknologi inovatif, teknologi
yang selalu berubah dan berkembang. Menurut teori tricon yang kedua, basis konsentris
berarti bahwa saat mengembangkan budaya, Anda harus tidak hanya terbuka, tetapi
juga kritis dan selektif terhadap pengaruh budaya lain. Untuk memahami hal ini, sebagai
guru, Anda harus selalu terbuka untuk mendapatkan informasi dan meningkatkan
kemampuan Anda. Meskipun demikian, untuk mempertahankan jati diri kita sebagai
bangsa yang menghargai leluhurnya, kita harus selalu menghindari dampak negatif dari
globalisasi.(Adolph, 2016).

407



2.

Kontribsui Teoritis

Ibnu Sina berkontribusi besar pada banyak bidang yang masih relevan hingga

saat ini:

a.

3.

Metafisika dan Ontology; Konsep eksistensi dan sebab-akibat dibahas dalam
karya seperti "The Book of Healing". Dunia sains dan filsafat kontemporer
terus menyelidiki ide-ide tentang penyebab utama segala sesuatu. Masalah
utama dalam epistemology Islam adalah metafisika, yang didasarkan pada Al-
Qur'an dan Hadits. Ini disebabkan fakta bahwa setiap aspek kehidupan
manusia selalu mengarah pada Tuhan. Dalam studi filsafat Islam, Tuhan
dianggap sebagai entitas absolut dalam metafisika. Al-Kindi melihat
metafisika sebagai argumen rasional yang membuktikan bahwa metafisika
adalah bagian terakhir dari filsafatnya, dan bahwa metafisika adalah bagian
terakhir dari filsafat Tuhan. Sementara itu, Ibnu Sina menyatakan bahwa ia
memposisikan metafsika sebagai bagian terakhir dari filsafatnya.(Robin
Sirait, 2021) .

Psikologi; Ibnu Sina menciptakan cara baru untuk memahami jiwa manusia.
Teorinya tentang proses mental dan pengamatan introspektifnya sangat
membantu perkembangan psikologi sebagai disiplin ilmu. Klasifikasinya
tentang jiwa juga menjadi dasar analisis psikologi modern. Menurut Ibnu
Sina, jika jiwa terpisah dari badan, ia akan mendapatkan kenikmatan dan
kesengsaraan di hari akhir. Ibnu Sina membaginya menjadi tiga kategori
dalam halini. Yang pertama adalah jiwa yang sempurna karena ilmu dan amal;
yang kedua adalah jiwa yang tidak sempurna dalam keduanya; dan yang
ketiga adalah jiwa yang sempurna dalam salah satu dan tidak sempurna
dalam yang lain. Namun, kelompok ketiga ini terbagi lagi menjadi dua
kelompok: jiwa sempurna dalam ilmu tetapi tidak sempurna dalam amal atau
sebaliknya.(Arroisi & Dai, 2020).

Kedokteran; Selama berabad-abad, Canon Medis telah berfungsi sebagai
referensi utama dalam pengobatan. Konsep Ibnu Sina tentang penyakit
menular dan karantina masih relevan dalam praktik kesehatan global saat ini.
Buku Ibnu Sina yang paling terkenal, "Al-Qanun fi al-Tibb", telah menjadi
rujukan penting selama beberapa abad di universitas-universitas di Eropa.
Buku ini menggabungkan teori dan praktik medis dan mencakup berbagai
aspek, seperti diagnosis, pengobatan, dan farmakologi.(Ma'mun et al., 2017)
Implikasi Praktis

Pemikiran Ibnu Sina memiliki banyak makna yang dapat kita gunakan setiap

hari:
a.

Pendidikan Holistic: Prinsip-prinsip pendidikan modern yang berfokus pada
pembentukan individu utuh sejalan dengan pendekatan pendidikan yang
menekankan pengembangan karakter dan keterampilan praktis. bnu Sina

408



berpendapat bahwa tujuan pendidikan adalah pendidikan harus ditujukan
untuk mengembangkan semua potensi yang dimiliki seseorang, khususnya
peningkatan fisik, ilmiah dan karakter. Juga, alasan pendidikan seperti yang
ditunjukkan oleh Ibnu Sina harus ditujukan pada upaya untuk membentuk
seseorang dengan tujuan agar mereka dapat hidup bersama di mata publik
dengan menyelesaikan pekerjaan atau kemampuan yang mereka pilih sesuai
dengan bakat, minat, kecenderungan dan potensi.(Morinda & Homepage,
2024)

b. Kesehatan Mental: Metode observasi yang diciptakan oleh Ibnu Sina untuk
memahami kondisi mental individu memberikan dasar bagi praktik psikologi
modern. Pendekatan holistik Ibnu Sina terhadap kesehatan mental dapat
diterapkan dalam terapi psikologi kontemporer. Psikologi dan kesehatan fisik
sangat bergantung satu sama lain. Ada banyak bukti yang menunjukkan
bahwa ada korelasi antara kondisi emosional seseorang dan kesehatannya.
Misalnya, stres yang berasal dari berbagai sumber dapat berdampak negatif
pada kesehatan, baik dengan menyebabkan penyakit baru muncul atau
memperburuk kondisi kesehatan yang sudah ada.(Arroisi, Saifuddin, & Islam,
2024).

c. Etika Social: Prinsip-prinsip etika yang dikembangkan oleh Ibnu Sina dapat
membantu membimbing tindakan individu dan masyarakat menuju
keberlanjutan dan tanggung jawab sosial saat kita menghadapi masalah sosial
dan lingkungan saat ini.(Deswita, 2016).

Kemampuannya untuk memberikan pemahaman yang komprehensif dan
integratif tentang berbagai bidang ilmu menjadikan filsafat Ibnu Sina relevan di abad ke-
21. Dia menciptakan dasar untuk ilmu pengetahuan dan praktik sosial yang berkelanjutan
dengan menggabungkan elemen metafisika, psikologi, etika, dan pendidikan. Pemikiran
Ibnu Sina terus menjadi sumber inspirasi dan panduan bagi individu dan masyarakat
untuk mencapai keseimbangan antara pengetahuan ilmiah dan nilai-nilai moral dalam
menghadapi tantangan kompleks dunia modern.

KESIMPULAN

Dalam kesimpulan artikel ini tentang bagaimana filsafat Ibnu Sina berpengaruh
terhadap pembangunan peradaban berkelanjutan di abad ke-21, beberapa poin penting
berikut dapat dimasukkan:

1. Integrasi llmu dan Etika: Filsafat Ibnu Sina menekankan betapa pentingnya
membuat hubungan antara nilai-nilai etika dan ilmu pengetahuan menjadi lebih
baik. Metode ini masuk akal dalam konteks abad ke-21 untuk membangun
peradaban yang berbasis moral dan maju secara teknologi.

2. Keseimbangan antara Rasio dan Intuisi: Ibnu Sina mengajarkan bahwa
pemahaman yang mendalam melibatkan baik rasio maupun intuisi. Pendekatan

409



ini penting untuk mengatasi masalah kompleks seperti perubahan iklim, yang

solusinya memerlukan kreativitas dan pemikiran kritis.

3. Pendidikan: Ide Ibnu Sina bahwa pendidikan adalah kunci untuk perkembangan
individu dan masyarakat sangat relevan dalam upaya membangun masyarakat
yang berkelanjutan. Pendidikan holistik dapat menghasilkan generasi yang lebih
sadar akan tanggung jawab sosial dan lingkungan mereka.

4. Kontribusi pada Ilmu Pengetahuan: Karya Ibnu Sina dalam kedokteran dan
filsafat sains memberikan dasar yang kuat untuk kemajuan ilmu pengetahuan
kontemporer. Ini menunjukkan betapa pentingnya kolaborasi antara tradisi dan
inovasi untuk kemajuan peradaban.

5. Tanggung Jawab Sosial: Dalam filosofi Ibnu Sina, tanggung jawab individu
terhadap masyarakat sangat penting. Dalam konteks pembangunan
berkelanjutan, inimendorong individu dan komunitas untuk berpartisipasi secara
aktif dalam meningkatkan lingkungan mereka.

Oleh karena itu, dengan mengedepankan nilai-nilai etika, pendidikan, dan
tanggung jawab sosial, filsafat Ibnu Sina memberikan pengetahuan penting yang dapat
diterapkan untuk mendukung pembangunan peradaban yang berkelanjutan di era
kontemporer.

DAFTAR PUSTAKA

A.W. Munawwir dan Muhammad Fairuz. (2007). Kamus Al-Munawwir versi Indonesia
Arab. (P. Progressif, Ed.) (Cet. ). Surabaya.

Ahmad Hanafi. (n.d.). engantar Filsafat Islam,. (Bulan Bintang, Ed.) (cet. ke 5). Jakarta.

Al-Ahwana, A. F. (2009). Psikologi Ibn Sina. (U. Hidayah, Ed.). Bandung.

Andri Ardiansyah. (2020). Pemikiran Filsafat Al-Farabi Dan Ibnu Sina,”. TAJDID: Jurnal
Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan 4, 168-183. Retrieved from
https://doi.org/10.52266/tadjid.v4i2.520

Anton Adianto. Membangun Sektor Konstruksi yang Berkelanjutan (2020). Retrieved
from

https://www.constructionplusasia.com/id/membangun-sektor-konstruksi-yang
berkelanjutan/

Aristoteles. (2007). On the Soul Book 1 Translated by J.A Smith Ebooks@adelaide
(University). South Australia.

Arroisi, J., & Dai, R. A. N. R. (2020). Psikologi Islam Ibnu Sina (Studi Analisis Kritis Tentang
Konsep Jiwa Perspektif Ibnu Sina). Prosiding Konferensi Integrasi Interkoneksi Islam
Dan Sains, 2(March 2020), 199-206.

Arroisi, J., Saifuddin, A. F., & Islam, M. N. (2024). Terapi Psikosomatis Ibnu Sina (Analisa
Studi Al-Nafsdalam Psikologi Islam). Spiritualita: Journal of Ethics and Spirituality,
8(1), 1-14.

DESWITA, D. (2016). Konsep Pemikiran Ibnu Sina Tentang Pendidikan Akhlak. Ta’dib,
16(2), 168. https://doi.org/10.31958/jt.v16i2.249

Harun Nasution. (1995). Filsafat dan Mistisisme Dalam Islam (Bulan Bint). Jakarta.

HIMA AFI IAIN KUDUS. “ MANUSIA KEKAL, MANUSIA TANPA KELAS ”’, Prodi Agidah Dan

410



Filsafat Islam (2019). Retrieved from https://afi.iainkudus.ac.id/berita-55616-
diskusi-mahasiswa-agidah-dan-filsafat-islam.html#:~:text=Sekilas%2C filsafat
paripatetik adalah filsafat,dan Ibnu Rusyd (Averroes).

Kusuma, A. R. (2022). Konsep Jiwa menurut Ibnu Sina dan Aristoteles. TASAMUH: Jurnal
Studi Islam, 14(1), 61-89. https://doi.org/10.47945/tasamuh.v14i1.492

Ma'mun, T. N., Ikhwan, & Syaban, G. (2017). Al-Qanun fi At-Tibb. Retrieved from
https://iag03106.us.archive.org/22/items/etaoin/Al-Qanun fi At-Tibb Edisi Teks dan
Terjemahan.pdf

Miftachul Jannah. Konstruksi Berkelanjutan: Bagaimana Membangunnya? (2023).
Retrieved from https://widya.ai/konstruksi-berkelanjutan-bagaimana-
membangunnya/

Morinda, C. G., & Homepage, J. (2024). 2 1,2, 150-164.

P.A.Van Der Weij. (1998). dalam bukunya; Filosuf Besar Tentang Manusia; (Gramedia, Ed.).
Jakarta.

Robin Sirait. (2021). Konsep Metafisika Perspektif Ibnu Sina Dalam Filsafat Pendidikan
Islam. Jurnal Hikmah: Jurnal Pendidikan Islam, 10(2), 105-119.

Suhandoko. Dari Aristoteles ke Ibnu Sina: Mengapa Filsafat Masih Penting di Zaman
Modern? (2024). Retrieved from https://wisata.viva.co.id/pendidikan/13853-dari-
aristoteles-ke-ibnu-sina-mengapa-filsafat-masih-penting-di-zaman-modern

Syihabuddin, M., Manggala, K., Mahfudhoh, R., Nurul Huda, L., & Tara Nisawanda Duha
Alfani, A. (2023). Implementasi Pemikiran Integrasi-Interkoneksi Keilmuan Ibnu
Sina dalam Pendidikan Islam. SETYAKI : Jurnal Studi Keagamaan Islam, 1(4), 12-22.
https://doi.org/10.59966/setyaki.v1i4.626

Yaletha, M. M. (2023). Teori Emanasi Ibnu Sina: Pengembangan Pemahaman tentang
Keberadaan Alam Semesta.
https://www.kompasiana.com/mutiaramy100404/64c3616b4addee20b6305cc4/t
eori-emanasi-ibnu-sina-pengembangan-pemahaman-tentang-keberadaan-alam-
semesta?lgn_method=google&google btn=gsi

411



