Jurnal Sosiologi Pendidikan dan Pendidikan IPS (SOSPENDIS) e-ISSN: 2964-336
Vol. 4 No. 1 Januari 2026, hal. 127-136

PENDEKATAN PEDAGOGIS DALAM STUDI ISLAM

Bayu Bambang Nurfauji,' Ela Nurlaela,” Fatma Nurul Aini,’ Santi Nurya Cahya Andini,’
Cici Ely Pratiwi,’
12%6Sekolah Tinggi Agama Islam (STAI) Subang
125Pendidikan Anak Usia Dini

'bayubambangnurfauzi@uinsgd.ac.id, *elanurlaela733@gmail.com, *fanurrr2321 @gmail.com,
*santinuryacahya@gmail.com, “elypratiwicici@gmail.com

ABSTRAK

Pendidikan Agama Islam (PAI) menghadapi tantangan signifikan terkait mutu pendidikan dan
profesionalisme guru di abad ke-21. Latar belakang ini mendorong pentingnya penguatan landasan
pedagogik yang berorientasi pada nilai-nilai profetik Islam. Tujuan penelitian ini adalah untuk mengkaji
landasan pedagogik PAI di sekolah. Metode yang digunakan adalah studi literatur dengan pendekatan
kualitatif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa landasan pedagogik PAI bersumber dari nilai-nilai
ilahiyah (ibadah, ihsan, orientasi masa depan, kerahmatan, amanah, dakwah, tabsyir) dan mencakup
empat pandangan filosofis tentang manusia: sebagai makhluk yang dapat dididik dan mendidik,
pendidikan sebagai proses sepanjang hayat, pendidikan sebagai kebutuhan dasar, dan manusia sebagai
makhluk religius. Implementasinya menerapkan pendekatan kolaboratif, konstruktivisme sosial
Vygotsky, dan keteladanan guru (uswah hasanah) untuk membentuk karakter secara holistik. Di era
digital, integrasi teknologi sebagai medium pedagogis bernilai menjadi keniscayaan. Simpulan kajian
menegaskan bahwa pendekatan pedagogis yang betlandaskan nilai Qut'ani, Sunnah Nabawiyyah, dan
teori pendidikan modern merupakan fondasi strategis untuk membentuk generasi Muslim yang
berilmu, berakhlak mulia, kritis, dan mampu beradaptasi secara bijak di tengah tantangan kontemporer.
Kata kunci: Pendidikan Islam, pedagogi profetik, studi Islam, nilai ilahiyah, pembelajaran holistik.

ABSTRACT

Istamic Religions Education (PAI) faces significant challenges related to educational guality and teacher professionalism
in the 21st century. This background underscores the importance of strengthening pedagogical foundations oriented
towards Islamic prophetic values. The objective of this study is to examine the pedagogical foundations of PAI in schools.
The method used is a qualitative literature study. The results indicate that the pedagogical foundations of PAIL are
derived from divine values (worship, ibsan, future orientation, mercy, trustworthiness, da'wab, tabsyir) and encompass
Sfour philosophical views of humans: as beings who can be educated and educate others, education as a lifelong process,
education as a basic human need, and humans as religions beings. 1ts implementation applies collaborative approaches,
Vygotsky's social constructivism, and teacher exemplarity (uswah hasanab) to holistically shape character. In the digital
era, integrating technology as a value-laden pedagogical medinm becomes a necessity. The conclusion emphasizes that
pedagogical approaches based on Qur'anic values, Prophetic Sunnah, and modern educational theory serve as a strategic
foundation for shaping a generation of Muslims who are knowledgeable, virtnous, critical, and capable of wisely adapting
to contemporary challenges.

Keywords: Islamic Education, prophetic pedagogy, Islamic studies, divine values, holistic learning.

Pendahuluan

Pendidikan merupakan sarana pencerahan yang berfungsi menunjukkan sekaligus menuntun
manusia agar mampu menapaki jalan kehidupan secara benar. Dalam perspektif pendidikan Islam,
kehidupan yang dimaksud tidak terbatas pada kehidupan dunia semata, melainkan mencakup
kehidupan akhirat. Sennen (2017:16) mencatat bahwa dalam konteks pendidikan di Indonesia,

127


mailto:bayubambangnurfauzi@uinsgd.ac.id
mailto:elanurlaela733@gmail.com,%203fanurrr2321@gmail.com
mailto:4santinuryacahya@gmail.com
mailto:5elypratiwicici@gmail.com

persoalan mutu pendidikan nasional dan kualitas guru menjadi isu yang terus mendapat perhatian dari
berbagai kalangan dan sudut pandang. Salah satu faktor utama yang kerap disorot sebagai penyebab
rendahnya mutu pendidikan nasional adalah lemahnya kompetensi dan profesionalisme guru.

Permasalahan tersebut juga sangat relevan dalam pendidikan Islam. Habibi (2016:272)
mengungkapkan bahwa pendidikan Islam di abad ke-21 menghadapi sejumlah problematika, antara
lain relasi kekuasaan dan orientasi pendidikan Islam, kualitas dan profesionalitas sumber daya manusia,
serta persoalan kurikulum. Dari ketiga persoalan tersebut, isu profesionalitas dan kualitas guru menjadi
perhatian utama, karena seorang pendidik profesional dituntut memiliki standar kompetensi yang
mencakup pembentukan sikap mental, perilaku, dan kepribadian yang mampu membina,
membimbing, serta menjadi teladan bagi peserta didik dalam kehidupan sehari-hari. Guru memiliki
peran strategis dalam pembinaan akhlak siswa serta dalam mengarahkan dan mengendalikan perilaku
mereka agar tetap sesuai dengan ajaran agama (Haryanto, 2019:5; Rahman et al., 2022:4078).

Tantowi dalam Habibi (2016:272) menegaskan bahwa penyelenggaraan pendidikan Islam harus
senantiasa berlandaskan pada nilai-nilai yang bersumber dari Al-Qur’an. Dengan berpegang pada nilai-
nilai tersebut, pendidikan Islam diharapkan mampu mengarahkan umat manusia menjadi pribadi yang
kreatif dan dinamis, sekaligus mencapai esensi nilai-nilai ubudiyah kepada Allah SWT. Rahmat
(2011:142) menyatakan bahwa pengembangan dan penerapan ilmu pendidikan Islam memerlukan
etika profetik, yakni etika yang berlandaskan pada nilai-nilai ilahiyah.

Nilai-nilai profetik yang bersumber dari Al-Qur’an dapat dijadikan dasar dalam pengembangan
dan penerapan ilmu pendidikan Islam. Nilai pertama adalah nilai ibadah, yang memandang aktivitas
pengembangan dan penerapan ilmu pendidikan Islam sebagai bentuk penghambaan kepada Allah (QS.
Al-Dzariyat/51:56; Ali Imran/3:190-191). Nilai kedua adalah nilai ihsan, yaitu dorongan untuk
berbuat kebaikan kepada seluruh makhluk serta larangan untuk melakukan kerusakan dalam bentuk
apa pun (QS. Al-Qashash/28:77). Nilai ketiga adalah nilai otientasi masa depan, yang menekankan
bahwa pendidikan bertujuan menyiapkan generasi agar mampu menghadapi tantangan zaman yang
terus berubah (QS. Al-Hasyr/59:18). Nilai keempat adalah nilai kerahmatan, yaitu bahwa pendidikan
Islam ditujukan bagi kemaslahatan seluruh umat manusia dan alam semesta (QS. Al-Anbiya’/21:107).
Nilai kelima adalah nilai amanah, yang memandang ilmu pendidikan Islam sebagai titipan Allah yang
harus dikembangkan dan diterapkan sesuai dengan kehendak-Nya (QS. Al-Ahzab/33:72). Nilai
keenam adalah nilai dakwah, yakni bahwa pengembangan dan penerapan ilmu pendidikan Islam
merupakan sarana penyampaian kebenaran Islam secara dialogis (QS. Fushshilat/41:33). Nilai ketujuh
adalah nilai tabsyir, yaitu upaya menumbuhkan harapan dan optimisme bagi umat manusia terhadap
masa depan, termasuk dalam menjaga keseimbangan dan kelestarian alam (QS. Al-Baqarah/2:119)
(Muhaimin, 2006:7).

Nilai-nilai ilahiyah tersebut terwujud secara nyata dalam kehidupan Nabi Muhammad SAW.
Apabila visi dan misi profetik Nabi dipahami sebagai proses transformasi dan internalisasi nilai yang
berorientasi pada humanisasi dan pembentukan kualitas moral yang luhur, bukan semata-mata sebagai
proses transfer pengetahuan, maka tujuan pembentukan manusia yang berakhlak mulia dapat tercapai.
Proses pendidikan Islam akan bermakna apabila berfokus pada perbaikan akhlak, pembentukan
karakter humanis, serta penanaman budaya kasih sayang (rahmah). Dengan demikian, pemikiran
pendidikan Islam di masa mendatang perlu mengintegrasikan visi dan misi profetik agar mampu

128



melahirkan manusia yang berkarakter unggul sebagaimana dicontohkan oleh Nabi Muhammad SAW
(Wahab, 2015:17; Amaly et al., 2022:48).

Untuk mewujudkan tujuan tersebut, dunia pendidikan, khususnya pendidikan Islam, perlu
mengembangkan profesionalitas pendidik. Guru sebagai agen pembelajaran memiliki tanggung jawab
untuk mendidik, mengajar, membimbing, mengarahkan, melatih, menilai, dan mengevaluasi peserta
didik. Seluruh tugas tersebut menuntut keahlian, keterampilan, dan kecakapan yang berlandaskan pada
nilai-nilai profetik sebagaimana telah diuraikan sebelumnya. Namun, realitas menunjukkan bahwa
masih banyak individu yang menjadi guru tanpa kesiapan profesional yang memadai, bahkan sebagian
masyarakat beranggapan bahwa siapa pun dapat menjadi guru asalkan memiliki pengetahuan. Kondisi
kekurangan tenaga pendidik di daerah terpencil turut memperkuat pandangan tersebut, yang pada
akhirnya berdampak pada rendahnya penghargaan terhadap profesi guru (Martaningsih, 2020:250).

Padahal, guru yang memiliki kompetensi pedagogik profetik akan mampu melahirkan peserta
didik yang tidak hanya cakap secara intelektual, tetapi juga mampu mengamalkan ajaran Islam yang
inklusif dan humanis. Keberhasilan tersebut sangat bergantung pada kapasitas dan kualitas guru dalam
menjalankan proses pendidikan. Dengan demikian, profesionalisme guru tercermin dari keahlian,
keterampilan, dan kecakapan yang dimilikinya dalam proses pembelajaran. Oleh karena itu,
kompetensi pedagogik profetik menjadi aspek yang sangat urgen dalam pendidikan Islam, karena
berperan sebagai ujung tombak optimalisasi kurikulum sekaligus menjadi identitas khas pendidikan
Islam (Kurdi, 2018:244-245).

Sejalan dengan hal tersebut, Lubis dan Anggraeni (2019:133) menyatakan bahwa dalam
menghadapi tantangan globalisasi, pendidikan Islam membutuhkan sumber daya manusia yang
berkualitas melalui pendidik yang profesional, memiliki etos kerja dan komitmen tinggi, berjiwa
kepemimpinan, mampu menjadi teladan dan motivator, berpikiran terbuka, kreatif, serta demokratis.
Dengan kata lain, tantangan globalisasi menuntut pendidikan Islam untuk didukung oleh pendidik
yang andal dan berintegritas.

Uraian tersebut menjadi dasar pentingnya penguasaan pedagogik profetik bagi pendidik, karena
melalui pendekatan tersebut peserta didik tidak hanya memperoleh pengetahuan dari materi
pembelajaran, tetapi juga meneladani nilai-nilai yang tercermin dalam kepribadian dan keteladanan
pendidik itu sendiri.(Amaly et al., 2023)

Metodologi Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan (library
research). Jenis penelitian ini bersifat deskriptif-analitis, yang bertujuan untuk memahami,
mendeskripsikan, dan menganalisis landasan pedagogik dalam Pendidikan Agama Islam berdasarkan
sumber-sumber teoretis yang tersedia. Melalui metode ini, peneliti berupaya menggali makna, konsep,
dan hubungan antar variabel secara mendalam tanpa melibatkan data numerik.

Prosedur pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran dan telaah terhadap berbagai sumber
sckunder yang relevan, seperti jurnal ilmiah nasional dan internasional, buku referensi, artikel
akademik, serta dokumen elektronik yang kredibel. Sumber-sumber tersebut diseleksi berdasarkan
relevansinya dengan fokus penelitian, yaitu pendekatan pedagogis, pendidikan Islam, nilai profetik,
dan studi Islam. Proses seleksi ini memastikan bahwa data yang digunakan dapat
dipertanggungjawabkan secara akademis.

129



Teknik analisis data yang diterapkan adalah analisis isi kualitatif (qualitative content analysis)
dengan tahapan sistematis: pengorganisasian data berdasarkan tema, deskripsi temuan, interpretasi
makna dan konteks, serta sintesis untuk menarik pola dan kesimpulan. Hasil analisis kemudian
diperkaya dengan interpretasi kritis dan refleksi peneliti guna memperdalam pemahaman dan
memperijelas implikasi pedagogis dari temuan yang dihasilkan. Dengan pendekatan ini, penelitian
diharapkan mampu memberikan tinjauan yang utuh dan kontekstual mengenai landasan pedagogik
dalam studi Islam.

Hasil Dan Pembahasan
1. Pendekatan Pedagogis

Istilah pedagogik berasal dari bahasa Yunani paidagogia yang bermakna pergaulan atau interaksi
dengan anak-anak. Pada masa Yunani Kuno, paedagogos merujuk pada seorang pelayan yang bertugas
mengantar dan menjemput anak-anak ke dan dari sekolah. Selain itu, ia juga bertanggung jawab
mengawasi dan menjaga anak tersebut di lingkungan rumah. Secara etimologis, istilah ini tersusun dari
kata paedos yang berarti anak dan agggos yang berarti membimbing atau memimpin. Meskipun pada
awalnya istilah paedagogos memiliki konotasi rendah karena merujuk pada seorang pelayan, dalam
perkembangannya istilah tersebut mengalami pergeseran makna menjadi profesi yang mulia dan
terthormat. Seorang paedagog—yang kini dikenal sebagai pedagog—dipahami sebagai individu yang
bertugas membimbing anak dalam proses pertumbuhan menuju kemandirian. Dalam tradisi
pendidikan Islam, peran tersebut dikenal dengan istilah 72z allim, mudarris, atau murabbi.

Menurut al-Khuli, istilah pedagogic dalam bahasa Inggris memiliki padanan dalam bahasa Arab
berupa kata farbawiy atau ta'limi. Sementara itu, dalam bahasa Belanda istilah tersebut ditulis sebagai
pedagogie(k). A. Broers menjelaskan bahwa istilah pedagogy, pedagogics (Inggtis), dan paedagogiek (Belanda)
dimaknai sebagai #heory of education. Secara linguistik, istilah pedagogy dan pedagogik memang sering
kali tidak dibedakan. Namun, dalam konteks pendidikan, keduanya memiliki perbedaan makna.
Pedagogy cenderung mengacu pada aspek praktis atau penerapan metode mengajar, sedangkan
pedagogik lebih menekankan pada dimensi teoretis atau ilmu tentang pendidikan.

Konferensi Internasional Pertama tentang Pendidikan Muslim menyimpulkan bahwa pedagogi
dalam perspektif Islam mencakup keseluruhan makna yang terkandung dalam konsep #a %z, tarbiyab,
dan #2°dib. Brubacher memaknai pedagogi sebagai #he art of education, yang dalam bahasa Indonesia dapat
dipahami sebagai seni atau kiat dalam mendidik. Ia membedakan antara art of education dan science of
education, di mana ilmu pendidikan berfokus pada prinsip-prinsip universal yang berlaku bagi seluruh
peserta didik, sedangkan seni pendidikan berkenaan dengan penerapan prinsip-prinsip tersebut dalam
praktik pembelajaran. Dalam pelaksanaannya, sering kali terdapat jarak antara teori dan praktik, dan
peran guru sebagai pendidiklah yang menjembatani kesenjangan tersebut melalui penyesuaian antara
prinsip umum dengan karakteristik individu peserta didik.

Pandangan Brubacher tersebut menunjukkan bahwa pedagogi berkaitan erat dengan praktik
pembelajaran aktual, yaitu proses mendidik kehidupan peserta didik secara nyata. Sejalan dengan itu,
Prof. Langeveld, seorang pakar pedagogik dari Belanda, mendefinisikan pendidikan sebagai suatu
bentuk bimbingan yang diberikan oleh orang dewasa kepada individu yang belum dewasa dengan
tujuan mencapai kedewasaan.

130



Dari definisi tersebut, dapat diidentifikasi beberapa aspek utama dalam pendidikan, yaitu
bimbingan sebagai suatu proses, pendidik sebagai individu dewasa, peserta didik sebagai manusia yang
belum dewasa, serta tujuan pendidikan yang berorientasi pada kedewasaan. Penggunaan istilah
bimbingan secara filosofis menunjukkan bahwa pendidikan merupakan usaha yang dilakukan secara
sadar dan terencana, bukan tindakan yang bersifat kebetulan. Oleh karena itu, setiap aktivitas
pendidikan harus mempertimbangkan secara matang dampak dan konsekuensi dari tindakan mendidik
yang dilakukan.(Wirianto, 2016)

Pedagogik kolaboratif merupakan pendekatan pembelajaran yang relevan dalam pendidikan
abad ke-21 karena tidak hanya mendorong interaksi sosial antarpeserta didik, tetapi juga
mengembangkan keterampilan penting seperti berpikir kritis, komunikasi, dan kolaborasi. Melalui
kerja kelompok, siswa tidak hanya belajar dari guru, tetapi juga saling berbagi pengetahuan dan
mendiskusikan gagasan, sehingga keterampilan sosial dan partisipasi aktif dalam pembelajaran dapat
meningkat.

Berbagai penelitian menunjukkan efektivitas pedagogik kolaboratif dalam meningkatkan hasil
belajar. Studi di Finlandia oleh Hakkarainen et al. (2009) membuktikan bahwa pembelajaran
kolaboratif berbasis teknologi mampu meningkatkan kreativitas dan kemampuan berpikir kritis siswa.
Di Indonesia, penelitian Dewi dan Putra (2020) serta Purnama (2017) menunjukkan bahwa
pembelajaran kolaboratif meningkatkan keterampilan sosial, motivasi belajar, serta kemampuan siswa
dalam menganalisis masalah dan mengemukakan pendapat secara kritis.

Pemanfaatan teknologi digital menjadi faktor pendukung utama dalam pembelajaran
kolaboratif, karena memungkinkan kerja sama yang lebih fleksibel dan luas. Namun, implementasinya
masith menghadapi tantangan, terutama keterbatasan infrastruktur dan kesiapan guru dalam
memanfaatkan teknologi pembelajaran. Oleh karena itu, dukungan berupa pelatihan berkelanjutan dan
penguatan sarana pendidikan menjadi sangat penting.

Meskipun menghadapi berbagai kendala, pedagogik kolaboratif memiliki potensi besar dalam
menciptakan pembelajaran yang inklusif, konstruktif, dan berorientasi pada pengembangan
keterampilan abad ke-21. Keberhasilan penerapannya bergantung pada kesiapan pendidik, dukungan
institusional, serta strategi pembelajaran yang berpusat pada peserta didik.(Kelas et al., 2024)

Soetomo (2019) menjelaskan bahwa pendekatan pedagogis merupakan serangkaian cara atau
strategl yang diterapkan dalam proses pendidikan untuk mengembangkan secara optimal seluruh
potensi peserta didik, meliputi aspek kognitif, afektif, dan psikomotor. Pengembangan tersebut
dilakukan melalui interaksi edukatif yang berlandaskan nilai-nilai kemanusiaan serta berorientasi pada
pembentukan moral dan sosial.

Gutek (2020) dalam Philosophical and Ideological Perspectives on Education mengemukakan bahwa
pendekatan pedagogis merupakan usaha sistematis yang dilakukan pendidik dalam merancang proses
pembelajaran agar peserta didik berperan sebagai subjek aktif dalam membangun pengetahuan, nilai,
serta pemaknaan terhadap kehidupannya. Pendekatan ini menekankan keterlibatan peserta didik secara
sadar dalam proses belajar, bukan sekadar sebagai penerima informasi.

Pendekatan pedagogis memiliki sejumlah karakteristik utama, antara lain pembelajaran yang
berpusat pada peserta didik (student-centered learning), di mana peserta didik dipandang sebagai individu
aktif dengan potensi yang beragam. Selain itu, pendekatan ini menekankan hubungan yang humanis

131



dan dialogis antara guru dan peserta didik, dengan peran guru sebagai fasilitator pembelajaran, bukan
semata-mata sebagai pengendali. Ciri lainnya adalah penekanan pada pembelajaran yang reflektif dan
bermakna, orientasi pada pembentukan karakter dan moral, serta sifatnya yang fleksibel dan
kontekstual sesuai dengan tuntutan zaman dan kondisi lingkungan sosial.

Adapun tujuan utama dari pendekatan pedagogis adalah menumbuhkan kesadaran dan
tanggung jawab moral peserta didik, mengembangkan potensi intelektual, emosional, dan spiritual
secara seimbang, serta menciptakan proses pembelajaran yang bersifat manusiawi, partisipatif, dan
bermakna.

2. Pengertian Studi Islam

Sejak masuknya Islam ke Indonesia pada abad ke-13 M hingga masa kini, pemahaman
keislaman umat Islam di Indonesia menunjukkan corak yang beragam. Meskipun bersifat variatif,
pemahaman tersebut tetap berada dalam koridor ajaran Al-Qur’an dan Al-Sunnah serta selaras dengan
fakta-fakta historis yang dapat dipertanggungjawabkan keabsahannya. Keberagaman ini
mencerminkan dinamika pemikiran dan praktik keagamaan dalam konteks sosial dan budaya yang
terus berkembang.

Di kalangan akademisi, masih terdapat perdebatan mengenai kedudukan studi Islam sebagai
disiplin ilmu pengetahuan. Perdebatan ini muncul karena adanya perbedaan karakteristik antara ilmu
pengetahuan dan agama. Sejumlah pemikir Islam menilai bahwa persoalan tersebut berakar pada
kesulitan membedakan antara dimensi normatif ajaran Islam dan dimensi historisnya. Seiring dengan
perkembangan Islam dalam lintasan sejarah umat manusia, Islam kemudian dapat dikaji secara ilmiah
sebagai suatu disiplin keilmuan yang dikenal dengan Ilmu Keislaman atau Islamic Studies.

Secara terminologis, Isiamic Studies dapat dipahami sebagai upaya sistematis untuk mempelajari
segala aspek yang berkaitan dengan agama Islam. Kajian ini tidak hanya dilakukan oleh umat Islam,
tetapi juga oleh kalangan non-Muslim. Para sarjana Barat yang mengkaji Islam dikenal sebagai
orientalis, yaitu kelompok akademisi yang meneliti dunia Timur, termasuk peradaban dan praktik
keagamaan Islam. Dalam praktik awalnya, kajian orientalisme cenderung menyoroti kelemahan-
kelemahan ajaran dan praktik keislaman, dengan pendekatan filologis dan historis yang kuat. Sejak
abad ke-19, studi ketimuran (Oriental Studies) berkembang menjadi disiplin keilmuan tersendiri,
meskipun menimbulkan perdebatan metodologis antara pendekatan wilayah dan pendekatan
disipliner.

Tujuan studi Islam di kalangan umat Islam berbeda dengan tujuan studi Islam di luar
komunitas Muslim. Bagi umat Islam, studi keislaman bertujuan untuk memahami, mendalami, dan
mengamalkan ajaran Islam secara benar dalam kehidupan sehari-hari. Sementara itu, bagi kalangan
non-Muslim, studi Islam lebih diarahkan sebagai kajian ilmiah untuk memahami ajaran, sejarah, dan
praktik keagamaan umat Islam tanpa keterikatan normatif.

Dalam konteks akademik Barat, Is/amic Studies dipahami sebagai usaha sadar dan terstruktur
untuk mengkaji secara mendalam ajaran Islam, sejarah perkembangannya, serta praktik keagamaannya
dalam kehidupan sosial umat Islam. Seiring waktu, kajian studi Islam menunjukkan perkembangan
yang semakin matang. Meskipun istilah Iskamic Studies awalnya berkembang di Barat, umat Islam dan
lembaga pendidikan Islam dituntut untuk secara aktif berperan dalam pengembangan dan penguatan
disiplin ini guna merespons tantangan zaman serta memperkaya khazanah keilmuan Islam. Dalam

132



perkembangannya, studi Islam memanfaatkan beragam pendekatan dan metode ilmiah yang
dipengaruhi oleh latar belakang, perspektif, dan orientasi para pengkajinya.

Pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam membentuk manusia Muslim yang mampu
menjalani kehidupan sesuai dengan nilai-nilai dan cita-cita Islam. Pendidikan Islam bertujuan
menanamkan nilai keislaman secara menyeluruh sehingga membentuk kepribadian yang berakhlak,
damai, dan sejahtera. Islam tidak hanya dipahami sebagai agama ritual, tetapi juga sebagai ajaran yang
bersifat humanis dan kontekstual, memadukan dimensi duniawi dan ukhrawi, material dan spiritual.
Dengan karakter tersebut, Islam berorientasi pada terwujudnya keadilan dan kesejahteraan bagi
seluruh umat manusia sebagai wujud dari universalitas Islam yang rabmatan lil ‘alamin.

Dalam kajian metodologis, studi Islam memerlukan beragam paradigma, pendekatan, dan
metode ilmiah. Metodologi Studi Islam tidak bersifat tunggal, melainkan mencakup berbagai konsep
yang dapat dianalisis, dibandingkan, dan dievaluasi secara kritis. Kajian terhadap paradigma dan
metode tersebut dilakukan secara akademik dan ilmiah, sehingga Metodologi Studi Islam dapat
dipahami sebagai seperangkat pendekatan dan metode ilmiah yang digunakan untuk mengkaji Islam
secara komprehensif dan bertanggung jawab.(Arif, 2017)

3. Pendekatan Pedagogis Dalam Studi Islam

Perspektif pedagogis mengacu pada prinsip, strategi, dan pendekatan pembelajaran yang
berorientasi pada pengembangan peserta didik secara menyeluruh. Dalam pembentukan karakter,
pedagogi tidak hanya menitikberatkan pada aspek kognitif, tetapi juga mencakup dimensi afektif dan
psikomotorik. Peserta didik dipandang sebagai subjek aktif yang perlu dibimbing dan difasilitasi agar
mampu membangun pengetahuan serta nilai secara mandiri dan reflektif.

Salah satu landasan teoretis yang relevan dalam perspektif ini adalah teori konstruktivisme
sosial yang dikemukakan oleh Vygotsky. Teori ini menegaskan bahwa proses belajar berlangsung
melalui interaksi sosial dan lingkungan, di mana pemahaman dibangun melalui pengalaman, diskusi,
dan refleksi. Schunk (2020) menekankan bahwa interaksi sosial berperan penting dalam proses
internalisasi nilai. Konsep Zone of Proximal Development (ZPD) dalam teori ini menunjukkan bahwa guru
perlu memberikan seaffolding atau bantuan yang sesuai agar peserta didik dapat mencapai tingkat
pemahaman yang lebih tinggi.

Dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAI), perspektif pedagogis mendorong penerapan
pembelajaran yang aktif, kontekstual, dan reflektif, seperti project-based learning, inquiry-based learning, role
Pplaying, dan experiential learning. Strategi tersebut memungkinkan peserta didik menghayati nilai-nilai
keagamaan secara nyata, sekaligus mengembangkan kemampuan berpikir kritis, empati, kolaborasi,
dan pengambilan keputusan moral.

Selain itu, pedagogi karakter menekankan pentingnya keteladanan guru. Guru tidak hanya
berperan sebagai penyampai materi, tetapi juga sebagai uswab hasanah yang mencerminkan nilai-nilai
Islam dalam sikap dan perilaku sehari-hari. Keteladanan yang ditunjukkan secara nyata dinilai lebih
efektif dalam menanamkan nilai karakter dibandingkan penyampaian secara verbal semata.(Qur, 2025)

Relevansi  dan urgensi  penerapan  prinsip-prinsip  pedagogi, Pernyataan tersebut
menegaskan pentingnya relevansi dan urgensi penerapan prinsip-prinsip pedagogis yang bersumber
dari ajaran Rasulullah SAW. Prinsip-prinsip ini tidak hanya kontekstual pada masa kenabian, tetapi

133



juga memiliki keberlakuan dan signifikansi berkelanjutan dalam pembentukan individu dan masyarakat
hingga masa kini (Ratnawati & Triadi, 2020).

Dalam konteks pendidikan, sering dikutip ungkapan “menuntut ilmu dari buaian hingga liang
lahat” yang dikenal luas di masyarakat. Namun, perlu ditegaskan bahwa ungkapan tersebut bukan
merupakan hadis Nabi SAW, melainkan perkataan yang berkembang di kalangan masyarakat dan tidak
dapat dinisbahkan kepada Rasulullah SAW. Penegasan ini penting agar pemahaman keagamaan tetap
berlandaskan pada sumber yang sahih. Meskipun demikian, makna yang terkandung dalam ungkapan
tersebut sejalan dengan ajaran Islam yang menekankan pentingnya pencarian ilmu secara berkelanjutan
sepanjang hayat.

Prinsip pendidikan berkelanjutan ini selaras dengan nilai-nilai Pendidikan Berbasis Sunnah
Nabawiyyah, yang menempatkan pencarian ilmu sebagai kewajiban fundamental dalam kehidupan
seorang Muslim. Islam mendorong umatnya untuk terus belajar sejak usia dini hingga akhir hayat
sebagai bagian dari pengembangan diri dan pengabdian kepada Allah SWT.

Al-Qur’an juga menegaskan urgensi pengetahuan dan kebijaksanaan dalam proses pendidikan.
Dalam Surah Al-Baqarah ayat 269, Allah SWT menyatakan bahwa hikmah diberikan kepada siapa yang
dikehendaki-Nya, dan siapa yang memperoleh hikmah tersebut berarti telah memperoleh kebaikan
yang banyak. Ayat ini menunjukkan bahwa pengetahuan yang disertai hikmah merupakan anugerah
ilahi, dan hanya individu yang menggunakan akalnya secara optimal yang mampu mengambil pelajaran
darinya (Akip, 2019).

Dengan merujuk pada dalil Al-Qur’an dan ajaran Rasulullah SAW, dapat disimpulkan bahwa
Pendidikan Berbasis Sunnah Nabawiyyah memiliki landasan teologis yang kuat. Pendidikan yang
menanamkan nilai etika, moralitas, dan spiritualitas dipandang sangat relevan dan mendesak dalam
membentuk manusia yang berkualitas, berakhlak mulia, dan berkepribadian utuh sesuai dengan
pandangan Islam.(Althafullayya et al., 2024)

Integrasi teknologi dan pedagogi digital secara epistemik di era digital menghadirkan peluang
untuk mengembangkan strategi pembelajaran yang lebih variatif dan inovatif, namun berpotensi
menimbulkan kebingungan apabila hanya dipahami secara teknis. Oleh karena itu, pemanfaatan
teknologi perlu diletakkan dalam kerangka pedagogi Islam kontemporer yang menekankan dimensi
nilai, bukan semata-mata sebagai instrumen pembelajaran. Tinjauan pustaka menunjukkan bahwa
penggunaan teknologi digital, seperti platform e-learning, multimedia, dan media sosial, mampu
meningkatkan partisipasi peserta didik serta memperdalam pemahaman nilai-nilai keagamaan secara
kontekstual (Irawati et al., 2024). Dengan demikian, integrasi teknologi yang bermakna berfungsi
sebagai jembatan antara pengalaman digital peserta didik dengan wahyu dan akal dalam proses
pembelajaran.(2023, 2021)

Simpulan

Kajian ini menegaskan bahwa pendekatan pedagogis dalam studi Islam memiliki peran yang
sangat penting dalam menjawab tantangan pendidikan di era kontemporer. Pedagogi Islam tidak hanya
berfokus pada transfer pengetahuan keagamaan, tetapi juga menckankan pembentukan karakter,
moralitas, dan spiritualitas peserta didik secara holistik. Perspektif pedagogis yang berlandaskan Al-

134



Qur’an, Sunnah Nabawiyyah, serta teori pendidikan modern menunjukkan bahwa pendidikan Islam
bersifat humanis, partisipatif, dan berorientasi pada pengembangan potensi manusia secara utuh.

Penerapan pedagogik kolaboratif dan konstruktivis dalam pendidikan Islam terbukti mampu
mendorong keterlibatan aktif peserta didik, meningkatkan kemampuan berpikir kritis, serta
memperkuat nilai-nilai sosial dan moral. Teori konstruktivisme sosial Vygotsky, khususnya konsep
Zone of Proximal Development (ZPD) dan scaffolding, memberikan landasan pedagogis yang relevan untuk
pembelajaran reflektif dan bermakna dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAI).

Selain itu, integrasi teknologi dan pedagogi digital secara epistemik menjadi keniscayaan di abad
ke-21. Teknologi tidak hanya diposisikan sebagai alat teknis, tetapi sebagai medium pedagogis yang
harus diarahkan oleh nilai-nilai Islam. Integrasi teknologi yang bermakna mampu menjembatani
pengalaman digital peserta didik dengan wahyu dan akal, sehingga pembelajaran agama tetap
kontekstual, relevan, dan bernilai transformatif.

Meskipun demikian, implementasi pendekatan pedagogis Islam modern masih menghadapi
berbagai tantangan, terutama terkait kesiapan pendidik, perubahan pola pikir, serta keterbatasan
infrastruktur. Oleh karena itu, diperlukan dukungan berkelanjutan berupa pengembangan profesional
guru, penguatan sistem pendidikan, serta kebijakan yang mendorong integrasi pedagogi, nilai
keislaman, dan teknologi secara seimbang.

Dengan demikian, pendekatan pedagogis dalam studi Islam—yang berpijak pada nilai-nilai
Qur’ani, Sunnah Nabawiyyah, dan teori pendidikan modern—merupakan fondasi strategis untuk
membentuk generasi Muslim yang berilmu, berakhlak, kritis, dan mampu beradaptasi secara bijak di
era digital.

Daftar Pustaka

Althafullayya, M. R., Ramadhani, D., Salsabilla, T., & Kasim, S. (2024). [Judul artikel tidak
tercantum)|. Joernal of Islamic Studies, 2(1), 87—102. Institut Agama Islam Al-Zaytun Indonesia.

Amaly, A. M., Ahmad, N., & Suhartini, A. (2023). Pedagogik profetik sebagai upaya mewujudkan
spiritualitas dalam pendidikan Islam. Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 12(02), 1233—
1246. https://doi.org/10.30868/¢i.v12i02.1458

Arif, M. (2017). Studsi Islam dalam dinamika global. Islamic. http:/ /repository.iainkediri.ac.id/28/

Dewi, R., & Putra, A. (2020). Pembelajaran kolaboratif dan pengaruhnya terhadap keterampilan sosial
siswa. Jurnal Pendidikan, 21(3), 211-223.

Gutek, G. L. (2020). Philosophical and ideological perspectives on education (9th ed.). Pearson Education.

Habibi, M. (2016). Problematika pendidikan Islam abad ke-21. Jurnal Pendidikan Islam, 5(2), 267—282.

Kelas, S., Ma, X. L., Cipining, D., Khasanah, N., Azis, T. N., & Nuruddin, M. (2024). [Judul artikel
tidak tercantum]. /Nama Jurnal Tidak Tercantum], 3(9), 2657-26068.

Kurdi, M. (2018). Identitas pedagogik pendidikan Islam. Jurnal Tarbiyah, 25(2), 235-250.

Martaningsih, R. (2020). Profesionalisme guru dan tantangan pendidikan di daerah terpencil. Jurnal
Sosial Pendidikan, 7(2), 240-252.

Qur, I A. 1. A.-. (2025). Pembelajaran pendidikan agama Islam dan pedagogis dalam pembelajaran
pendidikan agama Islam untuk ... Jurnal Taujib (Jurnal Pendidikan Islam), 7(01), 109-122.
Rakhmat, A. T\, & Hidayat, T. (2022). Landasan pedagogik pendidikan agama Islam di sekolah. Tak/in:
Jurnal Pendidikan Agama Islam, 20(1), 13-28. https://doi.org/10.17509/tk.v20i1.45135
Ratnawati, S., & Triadi, B. (2020). Prinsip pedagogi Rasulullah SAW dan relevansinya dalam

pendidikan modern. Jurnal Studi Pendidikan Islanm, 6(2), 98—112.

135



Schunk, D. H. (2020). Learning theories: An educational perspective (8th ed.). Pearson.

Sennen, E. (2017). Mutu pendidikan nasional dan profesionalisme guru. Jurnal Pendidikan Nasional,
6(1), 1-20.

Soetomo. (2019). Dasar-dasar pendidikan. Rineka Cipta.

Wahab, A. (2015). Pendidikan Islam profetik: Konsep dan implementasi. Jurnal Pendidikan Agama Islam,
4(1), 1-20.

Wirianto, D. (2016). Konsep pedagogik Al-Zamjuri. /[Nama Jurnal Tidak Tercantum], 1(0651), 1-23.

136



