
Jurnal Sosiologi Pendidikan dan Pendidikan IPS (SOSPENDIS) 
Vol. 4 No. 1 Januari 2026, hal. 127-136 

e-ISSN: 2964-336 

 

127 

PENDEKATAN PEDAGOGIS DALAM STUDI ISLAM 
  

Bayu Bambang Nurfauji,1 Ela Nurlaela,2 Fatma Nurul Aini,3 Santi Nurya Cahya Andini,4  
Cici Ely Pratiwi,5 

123456Sekolah Tinggi Agama Islam (STAI) Subang  
123456Pendidikan Anak Usia Dini 

1bayubambangnurfauzi@uinsgd.ac.id, 2elanurlaela733@gmail.com, 3fanurrr2321@gmail.com, 
4santinuryacahya@gmail.com, 5elypratiwicici@gmail.com 

 
ABSTRAK 

Pendidikan Agama Islam (PAI) menghadapi tantangan signifikan terkait mutu pendidikan dan 
profesionalisme guru di abad ke-21. Latar belakang ini mendorong pentingnya penguatan landasan 
pedagogik yang berorientasi pada nilai-nilai profetik Islam. Tujuan penelitian ini adalah untuk mengkaji 
landasan pedagogik PAI di sekolah. Metode yang digunakan adalah studi literatur dengan pendekatan 
kualitatif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa landasan pedagogik PAI bersumber dari nilai-nilai 
ilahiyah (ibadah, ihsan, orientasi masa depan, kerahmatan, amanah, dakwah, tabsyir) dan mencakup 
empat pandangan filosofis tentang manusia: sebagai makhluk yang dapat dididik dan mendidik, 
pendidikan sebagai proses sepanjang hayat, pendidikan sebagai kebutuhan dasar, dan manusia sebagai 
makhluk religius. Implementasinya menerapkan pendekatan kolaboratif, konstruktivisme sosial 
Vygotsky, dan keteladanan guru (uswah hasanah) untuk membentuk karakter secara holistik. Di era 
digital, integrasi teknologi sebagai medium pedagogis bernilai menjadi keniscayaan. Simpulan kajian 
menegaskan bahwa pendekatan pedagogis yang berlandaskan nilai Qur'ani, Sunnah Nabawiyyah, dan 
teori pendidikan modern merupakan fondasi strategis untuk membentuk generasi Muslim yang 
berilmu, berakhlak mulia, kritis, dan mampu beradaptasi secara bijak di tengah tantangan kontemporer. 
Kata kunci: Pendidikan Islam, pedagogi profetik, studi Islam, nilai ilahiyah, pembelajaran holistik. 

 
ABSTRACT 

Islamic Religious Education (PAI) faces significant challenges related to educational quality and teacher professionalism 
in the 21st century. This background underscores the importance of strengthening pedagogical foundations oriented 
towards Islamic prophetic values. The objective of this study is to examine the pedagogical foundations of PAI in schools. 
The method used is a qualitative literature study. The results indicate that the pedagogical foundations of PAI are 
derived from divine values (worship, ihsan, future orientation, mercy, trustworthiness, da'wah, tabsyir) and encompass 
four philosophical views of humans: as beings who can be educated and educate others, education as a lifelong process, 
education as a basic human need, and humans as religious beings. Its implementation applies collaborative approaches, 
Vygotsky's social constructivism, and teacher exemplarity (uswah hasanah) to holistically shape character. In the digital 
era, integrating technology as a value-laden pedagogical medium becomes a necessity. The conclusion emphasizes that 
pedagogical approaches based on Qur'anic values, Prophetic Sunnah, and modern educational theory serve as a strategic 
foundation for shaping a generation of Muslims who are knowledgeable, virtuous, critical, and capable of wisely adapting 
to contemporary challenges. 
Keywords: Islamic Education, prophetic pedagogy, Islamic studies, divine values, holistic learning. 
 
Pendahuluan 

Pendidikan merupakan sarana pencerahan yang berfungsi menunjukkan sekaligus menuntun 

manusia agar mampu menapaki jalan kehidupan secara benar. Dalam perspektif pendidikan Islam, 

kehidupan yang dimaksud tidak terbatas pada kehidupan dunia semata, melainkan mencakup 

kehidupan akhirat. Sennen (2017:16) mencatat bahwa dalam konteks pendidikan di Indonesia, 

mailto:bayubambangnurfauzi@uinsgd.ac.id
mailto:elanurlaela733@gmail.com,%203fanurrr2321@gmail.com
mailto:4santinuryacahya@gmail.com
mailto:5elypratiwicici@gmail.com


128 
 

persoalan mutu pendidikan nasional dan kualitas guru menjadi isu yang terus mendapat perhatian dari 

berbagai kalangan dan sudut pandang. Salah satu faktor utama yang kerap disorot sebagai penyebab 

rendahnya mutu pendidikan nasional adalah lemahnya kompetensi dan profesionalisme guru. 

Permasalahan tersebut juga sangat relevan dalam pendidikan Islam. Habibi (2016:272) 

mengungkapkan bahwa pendidikan Islam di abad ke-21 menghadapi sejumlah problematika, antara 

lain relasi kekuasaan dan orientasi pendidikan Islam, kualitas dan profesionalitas sumber daya manusia, 

serta persoalan kurikulum. Dari ketiga persoalan tersebut, isu profesionalitas dan kualitas guru menjadi 

perhatian utama, karena seorang pendidik profesional dituntut memiliki standar kompetensi yang 

mencakup pembentukan sikap mental, perilaku, dan kepribadian yang mampu membina, 

membimbing, serta menjadi teladan bagi peserta didik dalam kehidupan sehari-hari. Guru memiliki 

peran strategis dalam pembinaan akhlak siswa serta dalam mengarahkan dan mengendalikan perilaku 

mereka agar tetap sesuai dengan ajaran agama (Haryanto, 2019:5; Rahman et al., 2022:4078). 

Tantowi dalam Habibi (2016:272) menegaskan bahwa penyelenggaraan pendidikan Islam harus 

senantiasa berlandaskan pada nilai-nilai yang bersumber dari Al-Qur’an. Dengan berpegang pada nilai-

nilai tersebut, pendidikan Islam diharapkan mampu mengarahkan umat manusia menjadi pribadi yang 

kreatif dan dinamis, sekaligus mencapai esensi nilai-nilai ubudiyah kepada Allah SWT. Rahmat 

(2011:142) menyatakan bahwa pengembangan dan penerapan ilmu pendidikan Islam memerlukan 

etika profetik, yakni etika yang berlandaskan pada nilai-nilai ilahiyah. 

Nilai-nilai profetik yang bersumber dari Al-Qur’an dapat dijadikan dasar dalam pengembangan 

dan penerapan ilmu pendidikan Islam. Nilai pertama adalah nilai ibadah, yang memandang aktivitas 

pengembangan dan penerapan ilmu pendidikan Islam sebagai bentuk penghambaan kepada Allah (QS. 

Al-Dzariyat/51:56; Ali Imran/3:190–191). Nilai kedua adalah nilai ihsan, yaitu dorongan untuk 

berbuat kebaikan kepada seluruh makhluk serta larangan untuk melakukan kerusakan dalam bentuk 

apa pun (QS. Al-Qashash/28:77). Nilai ketiga adalah nilai orientasi masa depan, yang menekankan 

bahwa pendidikan bertujuan menyiapkan generasi agar mampu menghadapi tantangan zaman yang 

terus berubah (QS. Al-Hasyr/59:18). Nilai keempat adalah nilai kerahmatan, yaitu bahwa pendidikan 

Islam ditujukan bagi kemaslahatan seluruh umat manusia dan alam semesta (QS. Al-Anbiya’/21:107). 

Nilai kelima adalah nilai amanah, yang memandang ilmu pendidikan Islam sebagai titipan Allah yang 

harus dikembangkan dan diterapkan sesuai dengan kehendak-Nya (QS. Al-Ahzab/33:72). Nilai 

keenam adalah nilai dakwah, yakni bahwa pengembangan dan penerapan ilmu pendidikan Islam 

merupakan sarana penyampaian kebenaran Islam secara dialogis (QS. Fushshilat/41:33). Nilai ketujuh 

adalah nilai tabsyir, yaitu upaya menumbuhkan harapan dan optimisme bagi umat manusia terhadap 

masa depan, termasuk dalam menjaga keseimbangan dan kelestarian alam (QS. Al-Baqarah/2:119) 

(Muhaimin, 2006:7). 

Nilai-nilai ilahiyah tersebut terwujud secara nyata dalam kehidupan Nabi Muhammad SAW. 

Apabila visi dan misi profetik Nabi dipahami sebagai proses transformasi dan internalisasi nilai yang 

berorientasi pada humanisasi dan pembentukan kualitas moral yang luhur, bukan semata-mata sebagai 

proses transfer pengetahuan, maka tujuan pembentukan manusia yang berakhlak mulia dapat tercapai. 

Proses pendidikan Islam akan bermakna apabila berfokus pada perbaikan akhlak, pembentukan 

karakter humanis, serta penanaman budaya kasih sayang (rahmah). Dengan demikian, pemikiran 

pendidikan Islam di masa mendatang perlu mengintegrasikan visi dan misi profetik agar mampu 



129 
 

melahirkan manusia yang berkarakter unggul sebagaimana dicontohkan oleh Nabi Muhammad SAW 

(Wahab, 2015:17; Amaly et al., 2022:48). 

Untuk mewujudkan tujuan tersebut, dunia pendidikan, khususnya pendidikan Islam, perlu 

mengembangkan profesionalitas pendidik. Guru sebagai agen pembelajaran memiliki tanggung jawab 

untuk mendidik, mengajar, membimbing, mengarahkan, melatih, menilai, dan mengevaluasi peserta 

didik. Seluruh tugas tersebut menuntut keahlian, keterampilan, dan kecakapan yang berlandaskan pada 

nilai-nilai profetik sebagaimana telah diuraikan sebelumnya. Namun, realitas menunjukkan bahwa 

masih banyak individu yang menjadi guru tanpa kesiapan profesional yang memadai, bahkan sebagian 

masyarakat beranggapan bahwa siapa pun dapat menjadi guru asalkan memiliki pengetahuan. Kondisi 

kekurangan tenaga pendidik di daerah terpencil turut memperkuat pandangan tersebut, yang pada 

akhirnya berdampak pada rendahnya penghargaan terhadap profesi guru (Martaningsih, 2020:250). 

Padahal, guru yang memiliki kompetensi pedagogik profetik akan mampu melahirkan peserta 

didik yang tidak hanya cakap secara intelektual, tetapi juga mampu mengamalkan ajaran Islam yang 

inklusif dan humanis. Keberhasilan tersebut sangat bergantung pada kapasitas dan kualitas guru dalam 

menjalankan proses pendidikan. Dengan demikian, profesionalisme guru tercermin dari keahlian, 

keterampilan, dan kecakapan yang dimilikinya dalam proses pembelajaran. Oleh karena itu, 

kompetensi pedagogik profetik menjadi aspek yang sangat urgen dalam pendidikan Islam, karena 

berperan sebagai ujung tombak optimalisasi kurikulum sekaligus menjadi identitas khas pendidikan 

Islam (Kurdi, 2018:244–245). 

Sejalan dengan hal tersebut, Lubis dan Anggraeni (2019:133) menyatakan bahwa dalam 

menghadapi tantangan globalisasi, pendidikan Islam membutuhkan sumber daya manusia yang 

berkualitas melalui pendidik yang profesional, memiliki etos kerja dan komitmen tinggi, berjiwa 

kepemimpinan, mampu menjadi teladan dan motivator, berpikiran terbuka, kreatif, serta demokratis. 

Dengan kata lain, tantangan globalisasi menuntut pendidikan Islam untuk didukung oleh pendidik 

yang andal dan berintegritas. 

Uraian tersebut menjadi dasar pentingnya penguasaan pedagogik profetik bagi pendidik, karena 

melalui pendekatan tersebut peserta didik tidak hanya memperoleh pengetahuan dari materi 

pembelajaran, tetapi juga meneladani nilai-nilai yang tercermin dalam kepribadian dan keteladanan 

pendidik itu sendiri.(Amaly et al., 2023) 

 
Metodologi Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan (library 

research). Jenis penelitian ini bersifat deskriptif-analitis, yang bertujuan untuk memahami, 

mendeskripsikan, dan menganalisis landasan pedagogik dalam Pendidikan Agama Islam berdasarkan 

sumber-sumber teoretis yang tersedia. Melalui metode ini, peneliti berupaya menggali makna, konsep, 

dan hubungan antar variabel secara mendalam tanpa melibatkan data numerik. 

Prosedur pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran dan telaah terhadap berbagai sumber 

sekunder yang relevan, seperti jurnal ilmiah nasional dan internasional, buku referensi, artikel 

akademik, serta dokumen elektronik yang kredibel. Sumber-sumber tersebut diseleksi berdasarkan 

relevansinya dengan fokus penelitian, yaitu pendekatan pedagogis, pendidikan Islam, nilai profetik, 

dan studi Islam. Proses seleksi ini memastikan bahwa data yang digunakan dapat 

dipertanggungjawabkan secara akademis. 



130 
 

Teknik analisis data yang diterapkan adalah analisis isi kualitatif (qualitative content analysis) 

dengan tahapan sistematis: pengorganisasian data berdasarkan tema, deskripsi temuan, interpretasi 

makna dan konteks, serta sintesis untuk menarik pola dan kesimpulan. Hasil analisis kemudian 

diperkaya dengan interpretasi kritis dan refleksi peneliti guna memperdalam pemahaman dan 

memperjelas implikasi pedagogis dari temuan yang dihasilkan. Dengan pendekatan ini, penelitian 

diharapkan mampu memberikan tinjauan yang utuh dan kontekstual mengenai landasan pedagogik 

dalam studi Islam. 

 
Hasil Dan Pembahasan 

1. Pendekatan Pedagogis 

Istilah pedagogik berasal dari bahasa Yunani paidagogia yang bermakna pergaulan atau interaksi 

dengan anak-anak. Pada masa Yunani Kuno, paedagogos merujuk pada seorang pelayan yang bertugas 

mengantar dan menjemput anak-anak ke dan dari sekolah. Selain itu, ia juga bertanggung jawab 

mengawasi dan menjaga anak tersebut di lingkungan rumah. Secara etimologis, istilah ini tersusun dari 

kata paedos yang berarti anak dan agogos yang berarti membimbing atau memimpin. Meskipun pada 

awalnya istilah paedagogos memiliki konotasi rendah karena merujuk pada seorang pelayan, dalam 

perkembangannya istilah tersebut mengalami pergeseran makna menjadi profesi yang mulia dan 

terhormat. Seorang paedagog—yang kini dikenal sebagai pedagog—dipahami sebagai individu yang 

bertugas membimbing anak dalam proses pertumbuhan menuju kemandirian. Dalam tradisi 

pendidikan Islam, peran tersebut dikenal dengan istilah mu’allim, mudarris, atau murabbi. 

Menurut al-Khuli, istilah pedagogic dalam bahasa Inggris memiliki padanan dalam bahasa Arab 

berupa kata tarbawiy atau ta‘limi. Sementara itu, dalam bahasa Belanda istilah tersebut ditulis sebagai 

pedagogie(k). A. Broers menjelaskan bahwa istilah pedagogy, pedagogics (Inggris), dan paedagogiek (Belanda) 

dimaknai sebagai theory of education. Secara linguistik, istilah pedagogy dan pedagogik memang sering 

kali tidak dibedakan. Namun, dalam konteks pendidikan, keduanya memiliki perbedaan makna. 

Pedagogy cenderung mengacu pada aspek praktis atau penerapan metode mengajar, sedangkan 

pedagogik lebih menekankan pada dimensi teoretis atau ilmu tentang pendidikan. 

Konferensi Internasional Pertama tentang Pendidikan Muslim menyimpulkan bahwa pedagogi 

dalam perspektif Islam mencakup keseluruhan makna yang terkandung dalam konsep ta‘lim, tarbiyah, 

dan ta’dib. Brubacher memaknai pedagogi sebagai the art of education, yang dalam bahasa Indonesia dapat 

dipahami sebagai seni atau kiat dalam mendidik. Ia membedakan antara art of education dan science of 

education, di mana ilmu pendidikan berfokus pada prinsip-prinsip universal yang berlaku bagi seluruh 

peserta didik, sedangkan seni pendidikan berkenaan dengan penerapan prinsip-prinsip tersebut dalam 

praktik pembelajaran. Dalam pelaksanaannya, sering kali terdapat jarak antara teori dan praktik, dan 

peran guru sebagai pendidiklah yang menjembatani kesenjangan tersebut melalui penyesuaian antara 

prinsip umum dengan karakteristik individu peserta didik. 

Pandangan Brubacher tersebut menunjukkan bahwa pedagogi berkaitan erat dengan praktik 

pembelajaran aktual, yaitu proses mendidik kehidupan peserta didik secara nyata. Sejalan dengan itu, 

Prof. Langeveld, seorang pakar pedagogik dari Belanda, mendefinisikan pendidikan sebagai suatu 

bentuk bimbingan yang diberikan oleh orang dewasa kepada individu yang belum dewasa dengan 

tujuan mencapai kedewasaan. 



131 
 

Dari definisi tersebut, dapat diidentifikasi beberapa aspek utama dalam pendidikan, yaitu 

bimbingan sebagai suatu proses, pendidik sebagai individu dewasa, peserta didik sebagai manusia yang 

belum dewasa, serta tujuan pendidikan yang berorientasi pada kedewasaan. Penggunaan istilah 

bimbingan secara filosofis menunjukkan bahwa pendidikan merupakan usaha yang dilakukan secara 

sadar dan terencana, bukan tindakan yang bersifat kebetulan. Oleh karena itu, setiap aktivitas 

pendidikan harus mempertimbangkan secara matang dampak dan konsekuensi dari tindakan mendidik 

yang dilakukan.(Wirianto, 2016) 

Pedagogik kolaboratif merupakan pendekatan pembelajaran yang relevan dalam pendidikan 

abad ke-21 karena tidak hanya mendorong interaksi sosial antarpeserta didik, tetapi juga 

mengembangkan keterampilan penting seperti berpikir kritis, komunikasi, dan kolaborasi. Melalui 

kerja kelompok, siswa tidak hanya belajar dari guru, tetapi juga saling berbagi pengetahuan dan 

mendiskusikan gagasan, sehingga keterampilan sosial dan partisipasi aktif dalam pembelajaran dapat 

meningkat. 

Berbagai penelitian menunjukkan efektivitas pedagogik kolaboratif dalam meningkatkan hasil 

belajar. Studi di Finlandia oleh Hakkarainen et al. (2009) membuktikan bahwa pembelajaran 

kolaboratif berbasis teknologi mampu meningkatkan kreativitas dan kemampuan berpikir kritis siswa. 

Di Indonesia, penelitian Dewi dan Putra (2020) serta Purnama (2017) menunjukkan bahwa 

pembelajaran kolaboratif meningkatkan keterampilan sosial, motivasi belajar, serta kemampuan siswa 

dalam menganalisis masalah dan mengemukakan pendapat secara kritis. 

Pemanfaatan teknologi digital menjadi faktor pendukung utama dalam pembelajaran 

kolaboratif, karena memungkinkan kerja sama yang lebih fleksibel dan luas. Namun, implementasinya 

masih menghadapi tantangan, terutama keterbatasan infrastruktur dan kesiapan guru dalam 

memanfaatkan teknologi pembelajaran. Oleh karena itu, dukungan berupa pelatihan berkelanjutan dan 

penguatan sarana pendidikan menjadi sangat penting. 

Meskipun menghadapi berbagai kendala, pedagogik kolaboratif memiliki potensi besar dalam 

menciptakan pembelajaran yang inklusif, konstruktif, dan berorientasi pada pengembangan 

keterampilan abad ke-21. Keberhasilan penerapannya bergantung pada kesiapan pendidik, dukungan 

institusional, serta strategi pembelajaran yang berpusat pada peserta didik.(Kelas et al., 2024)  

Soetomo (2019) menjelaskan bahwa pendekatan pedagogis merupakan serangkaian cara atau 

strategi yang diterapkan dalam proses pendidikan untuk mengembangkan secara optimal seluruh 

potensi peserta didik, meliputi aspek kognitif, afektif, dan psikomotor. Pengembangan tersebut 

dilakukan melalui interaksi edukatif yang berlandaskan nilai-nilai kemanusiaan serta berorientasi pada 

pembentukan moral dan sosial. 

Gutek (2020) dalam Philosophical and Ideological Perspectives on Education mengemukakan bahwa 

pendekatan pedagogis merupakan usaha sistematis yang dilakukan pendidik dalam merancang proses 

pembelajaran agar peserta didik berperan sebagai subjek aktif dalam membangun pengetahuan, nilai, 

serta pemaknaan terhadap kehidupannya. Pendekatan ini menekankan keterlibatan peserta didik secara 

sadar dalam proses belajar, bukan sekadar sebagai penerima informasi. 

Pendekatan pedagogis memiliki sejumlah karakteristik utama, antara lain pembelajaran yang 

berpusat pada peserta didik (student-centered learning), di mana peserta didik dipandang sebagai individu 

aktif dengan potensi yang beragam. Selain itu, pendekatan ini menekankan hubungan yang humanis 



132 
 

dan dialogis antara guru dan peserta didik, dengan peran guru sebagai fasilitator pembelajaran, bukan 

semata-mata sebagai pengendali. Ciri lainnya adalah penekanan pada pembelajaran yang reflektif dan 

bermakna, orientasi pada pembentukan karakter dan moral, serta sifatnya yang fleksibel dan 

kontekstual sesuai dengan tuntutan zaman dan kondisi lingkungan sosial. 

Adapun tujuan utama dari pendekatan pedagogis adalah menumbuhkan kesadaran dan 

tanggung jawab moral peserta didik, mengembangkan potensi intelektual, emosional, dan spiritual 

secara seimbang, serta menciptakan proses pembelajaran yang bersifat manusiawi, partisipatif, dan 

bermakna. 

2. Pengertian Studi Islam 

Sejak masuknya Islam ke Indonesia pada abad ke-13 M hingga masa kini, pemahaman 

keislaman umat Islam di Indonesia menunjukkan corak yang beragam. Meskipun bersifat variatif, 

pemahaman tersebut tetap berada dalam koridor ajaran Al-Qur’an dan Al-Sunnah serta selaras dengan 

fakta-fakta historis yang dapat dipertanggungjawabkan keabsahannya. Keberagaman ini 

mencerminkan dinamika pemikiran dan praktik keagamaan dalam konteks sosial dan budaya yang 

terus berkembang. 

Di kalangan akademisi, masih terdapat perdebatan mengenai kedudukan studi Islam sebagai 

disiplin ilmu pengetahuan. Perdebatan ini muncul karena adanya perbedaan karakteristik antara ilmu 

pengetahuan dan agama. Sejumlah pemikir Islam menilai bahwa persoalan tersebut berakar pada 

kesulitan membedakan antara dimensi normatif ajaran Islam dan dimensi historisnya. Seiring dengan 

perkembangan Islam dalam lintasan sejarah umat manusia, Islam kemudian dapat dikaji secara ilmiah 

sebagai suatu disiplin keilmuan yang dikenal dengan Ilmu Keislaman atau Islamic Studies. 

Secara terminologis, Islamic Studies dapat dipahami sebagai upaya sistematis untuk mempelajari 

segala aspek yang berkaitan dengan agama Islam. Kajian ini tidak hanya dilakukan oleh umat Islam, 

tetapi juga oleh kalangan non-Muslim. Para sarjana Barat yang mengkaji Islam dikenal sebagai 

orientalis, yaitu kelompok akademisi yang meneliti dunia Timur, termasuk peradaban dan praktik 

keagamaan Islam. Dalam praktik awalnya, kajian orientalisme cenderung menyoroti kelemahan-

kelemahan ajaran dan praktik keislaman, dengan pendekatan filologis dan historis yang kuat. Sejak 

abad ke-19, studi ketimuran (Oriental Studies) berkembang menjadi disiplin keilmuan tersendiri, 

meskipun menimbulkan perdebatan metodologis antara pendekatan wilayah dan pendekatan 

disipliner. 

Tujuan studi Islam di kalangan umat Islam berbeda dengan tujuan studi Islam di luar 

komunitas Muslim. Bagi umat Islam, studi keislaman bertujuan untuk memahami, mendalami, dan 

mengamalkan ajaran Islam secara benar dalam kehidupan sehari-hari. Sementara itu, bagi kalangan 

non-Muslim, studi Islam lebih diarahkan sebagai kajian ilmiah untuk memahami ajaran, sejarah, dan 

praktik keagamaan umat Islam tanpa keterikatan normatif. 

Dalam konteks akademik Barat, Islamic Studies dipahami sebagai usaha sadar dan terstruktur 

untuk mengkaji secara mendalam ajaran Islam, sejarah perkembangannya, serta praktik keagamaannya 

dalam kehidupan sosial umat Islam. Seiring waktu, kajian studi Islam menunjukkan perkembangan 

yang semakin matang. Meskipun istilah Islamic Studies awalnya berkembang di Barat, umat Islam dan 

lembaga pendidikan Islam dituntut untuk secara aktif berperan dalam pengembangan dan penguatan 

disiplin ini guna merespons tantangan zaman serta memperkaya khazanah keilmuan Islam. Dalam 



133 
 

perkembangannya, studi Islam memanfaatkan beragam pendekatan dan metode ilmiah yang 

dipengaruhi oleh latar belakang, perspektif, dan orientasi para pengkajinya. 

Pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam membentuk manusia Muslim yang mampu 

menjalani kehidupan sesuai dengan nilai-nilai dan cita-cita Islam. Pendidikan Islam bertujuan 

menanamkan nilai keislaman secara menyeluruh sehingga membentuk kepribadian yang berakhlak, 

damai, dan sejahtera. Islam tidak hanya dipahami sebagai agama ritual, tetapi juga sebagai ajaran yang 

bersifat humanis dan kontekstual, memadukan dimensi duniawi dan ukhrawi, material dan spiritual. 

Dengan karakter tersebut, Islam berorientasi pada terwujudnya keadilan dan kesejahteraan bagi 

seluruh umat manusia sebagai wujud dari universalitas Islam yang rahmatan lil ‘alamin. 

Dalam kajian metodologis, studi Islam memerlukan beragam paradigma, pendekatan, dan 

metode ilmiah. Metodologi Studi Islam tidak bersifat tunggal, melainkan mencakup berbagai konsep 

yang dapat dianalisis, dibandingkan, dan dievaluasi secara kritis. Kajian terhadap paradigma dan 

metode tersebut dilakukan secara akademik dan ilmiah, sehingga Metodologi Studi Islam dapat 

dipahami sebagai seperangkat pendekatan dan metode ilmiah yang digunakan untuk mengkaji Islam 

secara komprehensif dan bertanggung jawab.(Arif, 2017) 

3. Pendekatan Pedagogis Dalam Studi Islam 

Perspektif pedagogis mengacu pada prinsip, strategi, dan pendekatan pembelajaran yang 

berorientasi pada pengembangan peserta didik secara menyeluruh. Dalam pembentukan karakter, 

pedagogi tidak hanya menitikberatkan pada aspek kognitif, tetapi juga mencakup dimensi afektif dan 

psikomotorik. Peserta didik dipandang sebagai subjek aktif yang perlu dibimbing dan difasilitasi agar 

mampu membangun pengetahuan serta nilai secara mandiri dan reflektif. 

Salah satu landasan teoretis yang relevan dalam perspektif ini adalah teori konstruktivisme 

sosial yang dikemukakan oleh Vygotsky. Teori ini menegaskan bahwa proses belajar berlangsung 

melalui interaksi sosial dan lingkungan, di mana pemahaman dibangun melalui pengalaman, diskusi, 

dan refleksi. Schunk (2020) menekankan bahwa interaksi sosial berperan penting dalam proses 

internalisasi nilai. Konsep Zone of Proximal Development (ZPD) dalam teori ini menunjukkan bahwa guru 

perlu memberikan scaffolding atau bantuan yang sesuai agar peserta didik dapat mencapai tingkat 

pemahaman yang lebih tinggi. 

Dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAI), perspektif pedagogis mendorong penerapan 

pembelajaran yang aktif, kontekstual, dan reflektif, seperti project-based learning, inquiry-based learning, role 

playing, dan experiential learning. Strategi tersebut memungkinkan peserta didik menghayati nilai-nilai 

keagamaan secara nyata, sekaligus mengembangkan kemampuan berpikir kritis, empati, kolaborasi, 

dan pengambilan keputusan moral. 

Selain itu, pedagogi karakter menekankan pentingnya keteladanan guru. Guru tidak hanya 

berperan sebagai penyampai materi, tetapi juga sebagai uswah hasanah yang mencerminkan nilai-nilai 

Islam dalam sikap dan perilaku sehari-hari. Keteladanan yang ditunjukkan secara nyata dinilai lebih 

efektif dalam menanamkan nilai karakter dibandingkan penyampaian secara verbal semata.(Qur, 2025) 

Relevansi     dan urgensi     penerapan     prinsip-prinsip     pedagogi, Pernyataan tersebut 

menegaskan pentingnya relevansi dan urgensi penerapan prinsip-prinsip pedagogis yang bersumber 

dari ajaran Rasulullah SAW. Prinsip-prinsip ini tidak hanya kontekstual pada masa kenabian, tetapi 



134 
 

juga memiliki keberlakuan dan signifikansi berkelanjutan dalam pembentukan individu dan masyarakat 

hingga masa kini (Ratnawati & Triadi, 2020). 

Dalam konteks pendidikan, sering dikutip ungkapan “menuntut ilmu dari buaian hingga liang 

lahat” yang dikenal luas di masyarakat. Namun, perlu ditegaskan bahwa ungkapan tersebut bukan 

merupakan hadis Nabi SAW, melainkan perkataan yang berkembang di kalangan masyarakat dan tidak 

dapat dinisbahkan kepada Rasulullah SAW. Penegasan ini penting agar pemahaman keagamaan tetap 

berlandaskan pada sumber yang sahih. Meskipun demikian, makna yang terkandung dalam ungkapan 

tersebut sejalan dengan ajaran Islam yang menekankan pentingnya pencarian ilmu secara berkelanjutan 

sepanjang hayat. 

Prinsip pendidikan berkelanjutan ini selaras dengan nilai-nilai Pendidikan Berbasis Sunnah 

Nabawiyyah, yang menempatkan pencarian ilmu sebagai kewajiban fundamental dalam kehidupan 

seorang Muslim. Islam mendorong umatnya untuk terus belajar sejak usia dini hingga akhir hayat 

sebagai bagian dari pengembangan diri dan pengabdian kepada Allah SWT. 

Al-Qur’an juga menegaskan urgensi pengetahuan dan kebijaksanaan dalam proses pendidikan. 

Dalam Surah Al-Baqarah ayat 269, Allah SWT menyatakan bahwa hikmah diberikan kepada siapa yang 

dikehendaki-Nya, dan siapa yang memperoleh hikmah tersebut berarti telah memperoleh kebaikan 

yang banyak. Ayat ini menunjukkan bahwa pengetahuan yang disertai hikmah merupakan anugerah 

ilahi, dan hanya individu yang menggunakan akalnya secara optimal yang mampu mengambil pelajaran 

darinya (Akip, 2019). 

Dengan merujuk pada dalil Al-Qur’an dan ajaran Rasulullah SAW, dapat disimpulkan bahwa 

Pendidikan Berbasis Sunnah Nabawiyyah memiliki landasan teologis yang kuat. Pendidikan yang 

menanamkan nilai etika, moralitas, dan spiritualitas dipandang sangat relevan dan mendesak dalam 

membentuk manusia yang berkualitas, berakhlak mulia, dan berkepribadian utuh sesuai dengan 

pandangan Islam.(Althafullayya et al., 2024) 

Integrasi teknologi dan pedagogi digital secara epistemik di era digital menghadirkan peluang 

untuk mengembangkan strategi pembelajaran yang lebih variatif dan inovatif, namun berpotensi 

menimbulkan kebingungan apabila hanya dipahami secara teknis. Oleh karena itu, pemanfaatan 

teknologi perlu diletakkan dalam kerangka pedagogi Islam kontemporer yang menekankan dimensi 

nilai, bukan semata-mata sebagai instrumen pembelajaran. Tinjauan pustaka menunjukkan bahwa 

penggunaan teknologi digital, seperti platform e-learning, multimedia, dan media sosial, mampu 

meningkatkan partisipasi peserta didik serta memperdalam pemahaman nilai-nilai keagamaan secara 

kontekstual (Irawati et al., 2024). Dengan demikian, integrasi teknologi yang bermakna berfungsi 

sebagai jembatan antara pengalaman digital peserta didik dengan wahyu dan akal dalam proses 

pembelajaran.(2023, 2021) 

 

Simpulan 

Kajian ini menegaskan bahwa pendekatan pedagogis dalam studi Islam memiliki peran yang 

sangat penting dalam menjawab tantangan pendidikan di era kontemporer. Pedagogi Islam tidak hanya 

berfokus pada transfer pengetahuan keagamaan, tetapi juga menekankan pembentukan karakter, 

moralitas, dan spiritualitas peserta didik secara holistik. Perspektif pedagogis yang berlandaskan Al-



135 
 

Qur’an, Sunnah Nabawiyyah, serta teori pendidikan modern menunjukkan bahwa pendidikan Islam 

bersifat humanis, partisipatif, dan berorientasi pada pengembangan potensi manusia secara utuh. 

Penerapan pedagogik kolaboratif dan konstruktivis dalam pendidikan Islam terbukti mampu 

mendorong keterlibatan aktif peserta didik, meningkatkan kemampuan berpikir kritis, serta 

memperkuat nilai-nilai sosial dan moral. Teori konstruktivisme sosial Vygotsky, khususnya konsep 

Zone of Proximal Development (ZPD) dan scaffolding, memberikan landasan pedagogis yang relevan untuk 

pembelajaran reflektif dan bermakna dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAI). 

Selain itu, integrasi teknologi dan pedagogi digital secara epistemik menjadi keniscayaan di abad 

ke-21. Teknologi tidak hanya diposisikan sebagai alat teknis, tetapi sebagai medium pedagogis yang 

harus diarahkan oleh nilai-nilai Islam. Integrasi teknologi yang bermakna mampu menjembatani 

pengalaman digital peserta didik dengan wahyu dan akal, sehingga pembelajaran agama tetap 

kontekstual, relevan, dan bernilai transformatif. 

Meskipun demikian, implementasi pendekatan pedagogis Islam modern masih menghadapi 

berbagai tantangan, terutama terkait kesiapan pendidik, perubahan pola pikir, serta keterbatasan 

infrastruktur. Oleh karena itu, diperlukan dukungan berkelanjutan berupa pengembangan profesional 

guru, penguatan sistem pendidikan, serta kebijakan yang mendorong integrasi pedagogi, nilai 

keislaman, dan teknologi secara seimbang. 

Dengan demikian, pendekatan pedagogis dalam studi Islam—yang berpijak pada nilai-nilai 

Qur’ani, Sunnah Nabawiyyah, dan teori pendidikan modern—merupakan fondasi strategis untuk 

membentuk generasi Muslim yang berilmu, berakhlak, kritis, dan mampu beradaptasi secara bijak di 

era digital. 

 
Daftar Pustaka 
Althafullayya, M. R., Ramadhani, D., Salsabilla, T., & Kasim, S. (2024). [Judul artikel tidak 

tercantum]. Joernal of Islamic Studies, 2(1), 87–102. Institut Agama Islam Al-Zaytun Indonesia. 
Amaly, A. M., Ahmad, N., & Suhartini, A. (2023). Pedagogik profetik sebagai upaya mewujudkan 

spiritualitas dalam pendidikan Islam. Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 12(02), 1233–
1246. https://doi.org/10.30868/ei.v12i02.1458  

Arif, M. (2017). Studi Islam dalam dinamika global. Islamic. http://repository.iainkediri.ac.id/28/ 
Dewi, R., & Putra, A. (2020). Pembelajaran kolaboratif dan pengaruhnya terhadap keterampilan sosial 

siswa. Jurnal Pendidikan, 21(3), 211–223. 
Gutek, G. L. (2020). Philosophical and ideological perspectives on education (9th ed.). Pearson Education. 
Habibi, M. (2016). Problematika pendidikan Islam abad ke-21. Jurnal Pendidikan Islam, 5(2), 267–282. 
Kelas, S., Ma, X. I., Cipining, D., Khasanah, N., Azis, T. N., & Nuruddin, M. (2024). [Judul artikel 

tidak tercantum]. [Nama Jurnal Tidak Tercantum], 3(9), 2657–2668. 
Kurdi, M. (2018). Identitas pedagogik pendidikan Islam. Jurnal Tarbiyah, 25(2), 235–250. 
Martaningsih, R. (2020). Profesionalisme guru dan tantangan pendidikan di daerah terpencil. Jurnal 

Sosial Pendidikan, 7(2), 240–252. 
Qur, I. A. I. A.-. (2025). Pembelajaran pendidikan agama Islam dan pedagogis dalam pembelajaran 

pendidikan agama Islam untuk ... Jurnal Taujih (Jurnal Pendidikan Islam), 7(01), 109–122. 
Rakhmat, A. T., & Hidayat, T. (2022). Landasan pedagogik pendidikan agama Islam di sekolah. Taklim: 

Jurnal Pendidikan Agama Islam, 20(1), 13–28. https://doi.org/10.17509/tk.v20i1.45135 
Ratnawati, S., & Triadi, B. (2020). Prinsip pedagogi Rasulullah SAW dan relevansinya dalam 

pendidikan modern. Jurnal Studi Pendidikan Islam, 6(2), 98–112. 



136 
 

Schunk, D. H. (2020). Learning theories: An educational perspective (8th ed.). Pearson. 
Sennen, E. (2017). Mutu pendidikan nasional dan profesionalisme guru. Jurnal Pendidikan Nasional, 

6(1), 1–20. 
Soetomo. (2019). Dasar-dasar pendidikan. Rineka Cipta. 
Wahab, A. (2015). Pendidikan Islam profetik: Konsep dan implementasi. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 

4(1), 1–20. 
Wirianto, D. (2016). Konsep pedagogik Al-Zamjuri. [Nama Jurnal Tidak Tercantum], 1(0651), 1–23. 
 


