
Jurnal Sosiologi Pendidikan dan Pendidikan IPS (SOSPENDIS) 
Vol. 4 No. 1 Januari 2026, hal. 148-155 

e-ISSN: 2964-336 

 

148 

MENGIDENTIFIKASIKAN RELEVANSI STUDI ISLAM TERHADAP 
PENDIDIKAN ISLAM ANAK USIA DINI (PIAUD) 

 
Bayu Bambang Nurfauji,1 Murni Anjani,2 Rd. Putri Harisma Devi,3  

Shanty Elisabeth Sabrina4, Yuyun Yunengsih5 
123456Sekolah Tinggi Agama Islam (STAI) Subang  

123456Pendidikan Anak Usia Dini 
Email: 1bayubambangnurfauzi@uinsgd.ac.id, 2Murni110803gmail.com, 

3putriharisma600@gmail.com, 4Shantysabrina1@gmail.com, 5yuyunapis20@gmail.com 
 

ABSTRAK 
Tuntutan pembelajaran yang semakin kompleks menyebabkan semakin berkurangnya aktivitas 
yang berkaitan dengan nilai agama Islam pada anak usia dini. Sedangkan, pendidikan nilai agama 
Islam pada anak usia dini merupakan pondasi yang sangat penting sebagai peletakkan dasar 
keagamaan supaya menjadi pribadi yang taat beribadah. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 
nilai agama Islam pada anak usia dini. Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah 
kajian pustaka dengan mengumpulkan data dari karya tulis ilmiah dan penelitian terdahulu. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa nilai agama Islam dapat ditanamkan melalui kegiatan pembiasaan 
dan keteladanan. Oleh karena itu sebagai seorang guru maupun orang tua harus berupaya memiliki 
kepribadian baik yang dapat dijadikan contoh sebagai sifat teladan bagi anak. Guru dan orangtua 
sebaiknya selalu meningkatkan wawasan pengetahuan, pemahaman dan keterampilan yang 
berkaitan dengan pengembangan nilai agama Islam anak usia dini. 
Kata Kunci : Studi Islam, relevansi, nilai agama, anak usia dini 

 
ABSTRACT 

Increasingly complex learning demands lead to reduced activities related to Islamic values in early childhood. 
Meanwhile, the education of Islamic religious values in early childhood is a very important foundation as a laying of 
the religious foundation so that they become devout individuals of worship. This study aims to analyze the value of 
Islam in early childhood. The research method used in this research is literature review by collecting data from scientific 
papers and previous research. The results showed that the value of the Islamic religion can be instilled through 
habituation and exemplary activities. Therefore, as a teacher and a parent, we must strive to have a good personality 
that can be used as an example as a role model for children. Teachers and parents should always improve their 
knowledge, understanding and skills related to the development of Islamic religious values in early childhood. 
Keywords: Islamic studies , religious values; Islam; early childhood. 
 
PENDAHULUAN 

Anak usia dini adalah seorang individu yang sedang mengalami pertumbuhan dan 

perkembangan. Pertumbuhan berkaitan dengan bagian tubuh yang dapat diukur misalnya berat 

badan, tinggi badan, lingkar kepada. Sedangkan perkembangan merupakan perubahan - perubahan 

yang terjadi dalam hidupnya. Usia dini merupakan masa yang tepat untuk memberikan dasar 

pengembangan kemampuan fisik, bahasa, sosial emosional, konsep diri, seni moral dan nilai-nilai 

agama (Rizqina & Suratman, 2020; Trisnawati et al., 2020). Oleh karena itu anak memiliki potensi 

besar untuk mengoptimalkan perkembangannya. Pertumbuhan dan perkembangan berjalan secara 

beriringan.Setiap aspek perkembangan anak harus dikembangkan secara optimal, karena antara 

aspek satu dan lainnya saling berkaitan dan mempengaruhi. 

Pendidikan mencakup proses hidup dalam rangka mengembangkan potensi yang 

dimilikinya supaya dapat berjalan secara optimal. Pendidikan anak usia dini harus menjadi proses 

mailto:bayubambangnurfauzi@uinsgd.ac.id
mailto:Murni110803gmail.com,%203putriharisma600@gmail.com
mailto:Murni110803gmail.com,%203putriharisma600@gmail.com
mailto:4Shantysabrina1@gmail.com
mailto:5yuyunapis20@gmail.com


   

149 
 

awal pertumbuhan dan perkembangan seseorang sebelum memasuki umur dewasa. Pendidikan 

anak usia dini merupakan pemberian upaya untuk membimbing, mengasuh, dan menstimulasi anak 

sehingga akan menghasilkan kemampuan dan keterampilan bagi anak. Selain itu, anak usia dini 

harus mempunyai hak untuk mendapatkan pendidikan, perawatan, pengasuhan, kesehatan serta 

kebutuhan gizinya. Tujuan pendidikan bagi taman kanak-kanak yaitu membantu meletakkan dasar 

untuk mengembangkan sikap, perilaku, pengakuan, keterampilan, dan kreativitas yang nantinya 

nantinya akan diperlukan anak untuk pertumbuhan dan perkembangannya (Wandi & Mayar, 2019). 

Salah satu bagian penting yang harus mendapatkan perhatian terkait dengan pendidikan 

anak usia dini yaitu pendidikan nilai agama Islam. Pendidikan nilai agama berkaitan dengan 

kemauan melaksanakan ajaran agama dalam kehidupan sehari-hari. Anak harus diberikan 

bimbingan dan arahan yang tepat dalam memahami tentang nilai keagamaan anak usia dini. 

Kegiatan keagamaan anak usia dini berkaitan dengan kegiatan berdoa, beribadah dan berperilaku 

sesuai ajaran agama. Manfaat kegiatan keagamaan yang dilakukan anak usia dini diharapkan anak 

kelak akan menjadi individu yang taat beribadan dan berperilaku sesuai ajaran agamnya. Apabila 

anak secara terus menerus dilatih dengan cara yang kurang tepat maka ketika mereka berusia dewasa 

tidak memiliki kepedulian yang tinggi pada kehidupan beragama dalam kesehariannya (Fitriyah, 

2019; Saputra, 2014). 

Nilai agama untuk anak usia dini ditanamkan melalui keteladanan dan pembiasaan dari guru 

maupun orangtua. Jika orangtua dan guru membiasakan dan memberikan teladan yang baik untuk 

anak dengan melakukan kebaikan-kebaikan dan peribadahan yang baik maka kemungkinan besar 

akan berkembang menjadi individu yang berakhlak mulia. Keteladanan yang dilakukan oleh 

orangtua maupun guru mengharuskan untuk mempelajari, memahami dan mampu 

mengimplementasikan dan mengarahkan pada aspek perkembangan nilai agama untuk anak usia 

dini. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pendidikan anak usia dini berbasis Islam, dilakukan 

melalui tiga tahap atau fase yaitu: Pertama, masa pra nikah yaitu fase memilih atau menentukan 

pasangan hidup atau jodoh; Kedua, masa kehamilan yaitu fase dimana orang tua menjaga dirinya 

dari hal-hal yang dilarang oleh agama Islam dan ; Ketiga, masa pasca kehamilan (setelah melahirkan) 

yaitu orang tua harus memberikan keteladanan dan pembiasaan kepada anak-anaknya sejak dini 

agar tujuan pendidikan agama Islam bagi anak usia dini dapat tercapai.  

Berdasarkan firman Allah swt, tersebut dapatlah dipahami bahwa setiap anak yang 

dilahirkan oleh ibunya tidak memiliki pengetahuan apa-apa, adapun untuk mendapatkan 

pengetahuan maka setiap anak manusia yang lahir itu dilengkapi dengan berbagai panca indra 

berupa pendengaran, penglihatan dan hati. Firman Allah tersebut juga memberi makna bahwa 

walaupun manusia sebelum kelahirannya telah diberikan fitrah untuk memahami dan menerima 

nilai-nilai kebenaran yang bersumber dari agama, namun fitrah tersebut bisa berkembang 

tergantung pada kondisi yang dihadapi setelah kelahirannya sebab takkala dilahirkan ia diberi 

kondrat oleh Allah untuk buta atau tidak paham akan segala sesuatu dan hanya diberi potensi seperti 

akal dan panca indra yang dengan potensi tersebut dan bimbingan dari orang di sekitarnya barulah 

ia dapat berkembang sesuai dengan tuntutan yang didapat dalam kehidupannya. Ramayulis, (2001) 

mengemukakan bahwa penghayatan keagamaan anak sangat dipengaruhi perkembangan kejiwaan 

baik itu perkembangan pemikiran, perkembangan perkenalan, perkembangan perasaan dan 

sebaginya sebab setiap setiap anak yang dilahirkan itu dalam kondisi lemah dan agar potensi pada 



   

150 
 

dirinya bisa berfungsi maka ia membutuhkan bantuan dari orang lain. Usia dini merupakan usia 

keemasan (golden age), anak pada masa ini mengalami pertumbuhan dan perkembangan fisik dan 

non-fisik serta kemampuan yang dimiliki secara pesat dan sangat berpengaruh terhadap sikap dan 

sifatnya di masa yang akan datang (Fauzia, 2015). Untuk itu orang tua sebagai tempat anak 

dilahirkan, diasuh, dibimbing dan di besarkan tentunya mempunyai tanggung jawab yang besar 

dalam mengupayakan anak tumbuh dengan kepribadian yang Islami. Islam sendiri telah 

mengisyaratkan bahwa setiap anak diahirkan atas fitrah, maka kedua orang tuannya yang 

bertanggung jawab apakah anak itu akan menjadi seorang Nasrani, Yahudi atau Majusi. Olehnya 

itu, penanaman nilai-nilai keagamaan bagi anak sejak dini oleh orang tua perlu dilakukan sebab 

lingkungan orang tua merupakan tempat pertama tumbuh dan berkembangnya seorang anak dalam 

kehidupan serta segala yang dilakukan oleh orang tua akan mempengaruhi pertumbuhan dan 

perkembangan keagamaan pada anak di masa selanjutnya (Aly, 1999). Pada realitas yang ada, masih 

dijumpai banyak anak yang ketika menginjak usia remaja menunjukan perangai yang buruk, 

pengamalan terhadap ajaran Islam pun masih kurang, sehingga timbul persepsi bahwa penanaman 

nilai-nilai ajaran Islam pada anak di saat usia dini tidaklah maksimal. Permasalahan ini tentu 

dipengaruhi oleh beberapa faktor, seperti orang tua yang kurang memberikan pembiasaan dan 

keteladanan terhadap pengamalan nilai ajaran Islam dan lingkungan tempat anak dilahirkan 

cenderung mengabaikan nilai-nilai ajaran agama. 

 
METODOLOGI  

Penelitian ini menggunakan metode kepustakaan atau kajian pustaka. Metode penelitian ini 

bersumber dari berbagai kumpulan hasil karya ilmiah sebelumnya yang digunakan untuk menjawab 

berbagai permasalahan penelitian(Hasanah & Sugito, 2020).Anderson (Pebriana, 2017) tujuan 

penelitian kajian pustaka yaitu untuk meringkas, menganalisis dan menafsirkan teori yang 

berhubungan dengan penelitian. Penelitian ini dimulai dengan melakukan pengumpulan data-data 

yang berasal dari berbagai karya tulis ilmiah yang relevan(Mukarromah et al., 2020). 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

Agama berkaitan dengan jalan yang wajib diikuti orang supaya sampai ke suatu tujuan suci serta 

mulia. Agama berasal dari “a” mempunyai makna tidak, dan “gama” mempunyai makna kacau 

(Ananda, 2017). Jadi agama diartikan sebagai; (a) jalan yang wajib dilaksanakan supaya sampai ke 

tujuan, (b) metode supaya sampai tujuan yang diridhai Tuhan, (c) tuntunan yang tidak membuat 

kacau manusia ataupun yang menertibkan hidup(Ananda, 2017). 

Penanaman keagamaan anak usia dini mengandung nilai pembersihan jiwa rohani, nilai moral 

serta nilai peningkatan taqwa kepada Allah(Makhmudah, 2020). Secara umum tujuan 

pengembangan nilai agama bagi anak yaitu memberikan dasar keimanan dengan pola takwa kepada 

Tuhan, akhlak yang baik, cakap, percaya pada diri sendiri, dan memiliki kesiapan untuk hidup 

bermasyarakat serta menjalankan kehidupan yang diridhai Tuhan Yang Maha Esa (Ananda, 2017). 

Tujuan khusus pengembangan nilai keagamaan anak prasekolah yaitu (Ananda, 2017), yaitu; (1) 

mengembangkan rasa iman dan cinta terhadap Tuhan; (2) membiasakan anak agar melakukan 

ibadah kepada Tuhan; (3) membiasakan perilaku yang didasari nilai agama; (4) membantu anak 

supaya memiliki kepribadian yang beriman dan bertakwa pada Tuhan. 



   

151 
 

Tahapan perkembangan nilai keagamaan pada AUD (Ananda, 2017; Bahri & Fitriani, 2019; 

Makhmudah, 2020); 1) Unflective. Kemampuan pemahaman anak dalam mempelajari nilai 

keagamaan anak masih sebatas mengenalkan. Pemahaman mengenai keagamaan sehingga belum 

mendalam. Hal ini dapat dilihat pada saat kegiatan keagamaan yang masih bersikap dan bersifat 

kekanak-kanakan misalkan bercanda dan kegiatan main-main lainnya. 2) Egosentris. Egosetris 

memiliki arti bahwa individu lebih mementingkan dirinya sendiri dan tidak peduli dengan orang 

lain, individu lebih memfokuskan pada keuntungan dirinya sendiri. Sama halnya dengan sifat anak 

usia dini, anak masih sering berubah-ubah, anak belum mampu bersikap konsisten. Misalkan pada 

suatu waktu anak rajin dalam melaksanakan kegiatan keagamaan, tetapi pada suatu waktu anak bisa 

jadi menjadi malas untuk melakukan kegiatan keagamaan tersebut. Anak lebih memilih untuk 

bermain dengan temannya. Sifat ini masih wajar, sebagai orangtua dan pendidik memiliki kewajiban 

untuk mengarahkan dan membimbing terkait dengan nilai keagamaan anak. 3) Misunderstand. Tahap 

ini dilandasi dengan belum sempurnanya psikologis dan fisiologis yang menyebabkan banyak hal 

yang belum bisa ditangkap oleh anak, dan menyebabkan salah persepsi (misperception) ketika mereka 

belajar memahami makna dari sebuah ajaran atau pengetahuan agama yang masih bersifat abstrak 

bagia anak usia dini. Pada tahap ini anak akan membayangkan bahwa Tuhan itu siapa, Tuhan 

dimana, dan lain sebagainya. 4) Verbalis dan Ritualis. Tahap ini menjelaskan bahwa pemahaman 

anak tentang nilai keagamaan dimulai pada saat anak mengerti bahasa. Adanya kemampuan bahasa 

pada anak akan meningkatkan kemampuan komunikasi sehingga anak dapat menerima 

pembelajaran dari orang lain. Dengan demikian, pada tahap ini dalam agama Islam anak mulai 

dikenalkan dengan ritual keagamaan misalnya kegiatan shalat, hafalan doa, hafalan surat pendek, 

nama malaikat dan lainnya.  

Pengembangan nilai agama Islam juga dapat diajarkan melalui hadis-hadis yang diajarkan 

disekolah yaitu hadis senyum, hadis kasih saying, hadis jangan marah, hadis kebersihan, hadis saling 

member hadiah,hadis sholat tiang agama, hadis Allah itu suka indah,hadis sabar dan pemaaf,hadis 

surga, hadis malu,hadis niat, hadis nasehat, hadis muslim adalah saudara,hadis perkataan baik, hadis 

keutamaan membaca al-quran, hadis puasa,hadis orang yang paling mulia,hadis larangan makan 

minum sambil berdiri, hadis tebar salam, hadis mencintai saudara, hadis manusia terbaik, hadis 

kewajiban menuntut ilmu, hadis keutamaan belajar, hadis keutamaan jujur, hadis member lebih baik 

daripada meminta(Nasution & Fathurrahman, 2020; Sa’adah & Muqowim, 2020). 

 
RELEVANSI STUDI ISLAM DENGAN PAUD. 

1. Hakekat Studi Islam 

Menurut bahasa, hakikat berarti kebenaran sesuatu yang nyata atau asal mula segala sesuatu. 

Bisa juga dikatakan bahwa hakikat adalah inti dari segala sesuatu atau menjadi jiwa dari sesuatu. 

Sedangkan studi menurut bahasa berasal dari bahasa Inggris yaitu study yang berarti mengkaji 

meterial, penelitian, melanjutkan. H.M. Arifin  menyatakan bahwa yang dimaksud studi Islam 

adalah proses pendidikan yang didasari pada nilai-nilai filososfis berdasarkan al-Qur’an dan Hadis 

Nabi Muhammad SAW.13 kemudian dirasa kurang Ahmad Tafsir juga menandaskan studi Islam 

adalah pendidikan yang berdasarkan. 

Islam memahami anak usia dini sebagai amanah Allah swt yang berharga dan unik, yang terlahir 

dengan fitrah yang suci, dan memiliki kemampuan daya tangkap yang kuat dalam merespon 

stimulasi berupa wawasan dan pendidikan yang diperolehnya sebab anak usia dini memiliki 



   

152 
 

keingintahuan yang tinggi terhadap sesuatu. Anak usia dini berada pada fase emas pertumbuhan 

dan perkembangnnya dengan segala keunikan yang dimilikinya. Tujuan pendidikan agama Islam 

sejak usia dini adalah mendidik dan melatih anak untuk beribadah dan taat kepada Allah dengan 

ikhlas, serta melatih anak agar terbiasa perilaku mulia (akhlaqul karimah), melatih anak untuk 

menampakan kesalehan individu, maupun kesalehan sosial. 

Pendidikan adalah fondasi utama dalam membentuk karakter dan kepribadian individu, 

terutama dalam konteks masyarakat Muslim. Pendidikan Islam memiliki ciri khas yang 

membedakannya dari sistem pendidikan lainnya, yaitu penekanan pada integrasi antara ilmu 

pengetahuan dan nilai-nilai agama. Tujuan pendidikan Islam tidak hanya terbatas pada pencapaian 

akademis, tetapi juga mencakup pembentukan akhlak dan moral yang baik, sehingga individu dapat 

berkontribusi positif kepada masyarakat dan menjalani hidup sesuai dengan ajaran Islam (Mulyasa, 

2013). Dalam Islam, pendidikan dianggap sebagai bagian dari ibadah. Hal ini tercermin dalam ajaran 

Al-Qur'an dan Hadis yang mendorong umatnya untuk mengejar ilmu pengetahuan. Pendidikan 

Islam bertujuan untuk mencetak generasi yang tidak hanya cerdas, tetapi juga beriman dan bertaqwa 

kepada Allah. Dengan demikian, pendidikan ini berfungsi sebagai sarana untuk mengembangkan 

potensi diri sesuai dengan prinsip prinsip syariat dan menjadikan individu sebagai insan yang 

berguna bagi masyarakat (Syaiful, 2011). 

Seiring dengan perkembangan dunia yang semakin kompleks, tantangan yang dihadapi oleh 

pendidikan Islam juga semakin beragam. Globalisasi, kemajuan teknologi, dan perubahan sosial 

mempengaruhi pola pikir dan perilaku generasi muda. Oleh karena itu, tujuan pendidikan Islam 

perlu diadaptasi agar tetap relevan dengan kebutuhan zaman. Pendekatan yang inovatif dalam 

metode pembelajaran sangat diperlukan untuk menjawab tantangan tersebut (Hamid, 2012). 

Pendidikan Islam harus mampu memfasilitasi pengembangan keterampilan dan kompetensi yang 

diperlukan di dunia kerja. Selain itu, pendidikan ini juga harus mengedepankan nilai-nilai karakter, 

seperti kejujuran, disiplin, dan kepedulian sosial. Dengan mengedepankan pendekatan pendidik, 

diharapkan pendidikan Islam dapat melahirkan individu yang tidak hanya unggul dalam bidang 

akademis, tetapi juga berakhlak mulia dan siap menghadapi tantangan kehidupan (Supriyadi, 2015). 

Kolaborasi antara sekolah, keluarga, dan 152pendidikan juga sangat penting dalam mencapai tujuan 

Lingkungan yang mendukung akan menciptakan suasana belajar yang kondusif, sehingga siswa 

dapat mengembangkan diri secara optimal. Dengan pendidik, pendidikan Islam diharapkan dapat 

melahirkan generasi yang mampu berkontribusi dalam pendidikan pendidikan dan menciptakan 

dunia yang lebih baik. Melalui pendidikan yang berkualitas, diharapkan generasi muda dapat 

menjadi pemimpin masa depan yang memiliki integritas dan visi yang jelas. Pendidikan Islam bukan 

sekadar proses belajar mengajar, tetapi juga sarana untuk membentuk karakter dan nilai-nilai yang 

akan membimbing individu sepanjang hayatnya (Zainuddin, 2010). 

Nilai-Nilai Studi Islam dalam PAUD 

Studi Islam menekankan pentingnya tarbiyah (pendidikan) sejak usia dini, dengan merujuk pada 

hadis yang menyebutkan bahwa setiap anak dilahirkan dalam keadaan fitrah (kullu maulūd yūladu 

‘alal fiṭrah). Oleh karena itu, PAUD menjadi fase ideal untuk menanamkan nilai-nilai dasar Islam, 

antara lain: (1) Akhlak Mulia, yang membangun perilaku baik seperti jujur, sabar, dan berbagi, serta 

mengajarkan interaksi yang sopan dan hormat kepada orang lain; (2) Kejujuran, sebagai pondasi 

integritas dengan membiasakan anak berkata benar, tidak menipu, dan bertanggung jawab; 

(3) Sopan Santun, berupa pengenalan adab dalam berinteraksi seperti mengucapkan "tolong" dan 



   

153 
 

"terima kasih" serta menghormati yang lebih tua; (4) Rasa Empati, yaitu kemampuan memahami 

dan peduli pada orang lain melalui kebiasaan berbagi, menolong, dan menghargai perasaan; serta 

(5) Kebiasaan Ibadah Sederhana, seperti berdoa sebelum makan, wudu sederhana, atau membaca 

Al-Fatihah, guna membentuk kesadaran spiritual dan hubungan dengan Allah sejak dini. Nilai-nilai 

ini bertujuan membentuk karakter awal anak yang kuat agar mereka tumbuh menjadi individu yang 

beriman, berakhlak baik, dan siap menghadapi tantangan hidup (Zulfikli Agus, 2018). 

Konsep Perkembangan Anak dalam Islam 

Studi Islam memahami bahwa manusia berkembang melalui tahapan (marāḥil), sehingga 

pendidikan harus menyesuaikan setiap tahap tersebut. Pemikiran ulama seperti Al-Ghazali, Ibnu 

Sina, dan Ibn Khaldun memberikan dasar yang kuat bagi konsep ini. Pertama, stimulasi kecerdasan 

sejak kecil (ḥifẓ al-‘aql) sangat ditekankan. Al-Ghazali dalam Iḥyā’ ‘Ulūm ad-Dīn menjelaskan bahwa 

anak adalah amanah dan ibarat permata murni yang dapat dibentuk melalui pendidikan dan 

pembiasaan baik, sementara Ibnu Sina dalam As-Siyāsah menekankan perhatian pada 

perkembangan otak, emosi, dan pola asuh sejak dini. Intinya, Islam memandang masa kecil sebagai 

fase emas yang memerlukan stimulasi aktif untuk mengoptimalkan akal, moral, dan karakter. 

Kedua, pentingnya bermain sebagai metode pendidikan alami yang sesuai dengan fitrah anak. Nabi 

Muhammad صلى الله عليه وسلم memberikan teladan dalam mengajak anak bermain dan bercanda, sementara Al-

Ghazali menegaskan bahwa bermain membantu perkembangan fisik, mental, dan sosial serta 

mencegah anak dari beban berlebihan. Ketiga, pendidikan harus sesuai fitrah dan tahap tumbuh 

kembang. Islam memandang anak lahir dalam keadaan fitrah, sehingga pendidikan perlu 

memperhatikan karakteristik perkembangan fisik, psikologis, sosial, dan spiritual. Ibnu Khaldun 

dalam Al-Muqaddimah menekankan bahwa pendidikan harus bertahap dan tidak terlalu keras agar 

tidak merusak jiwa anak. Tahapan klasik (marāḥil at-tarbiyah) meliputi fase kanak-kanak awal 

(bermain dan pembiasaan adab dasar), fase tamyīz (sekitar 7 tahun, mulai latihan ibadah), dan fase 

remaja/pubertas (pembentukan tanggung jawab dan disiplin moral). Keempat, keselarasan dengan 

prinsip PAUD modern (Developmentally Appropriate Practice – DAP). Prinsip DAP—seperti 

pembelajaran sesuai usia, penggunaan metode bermain, stimulasi sosial-emosional, dan lingkungan 

yang aman serta penuh kasih—ternyata sejalan dengan konsep pendidikan anak dalam Islam. Islam 

telah lama menekankan kasih sayang sebagai dasar pendidikan, penggunaan bermain sebagai sarana 

belajar, dan pemberian beban sesuai kemampuan anak (taklīf bimā yutāq). Dengan demikian, 

PAUD modern sejalan dengan konsep marāḥil at-tarbiyah yang diajarkan para ulama (Nur Anisyah, 

2018; Amalia Uswatun Hasanah, n.d.). 

Metode Pendidikan Ala Nabi 

Pendidikan anak usia dini (PAUD) dapat mengambil inspirasi dari metode Rasulullah صلى الله عليه وسلم yang 

humanis, berbasis fitrah, dan sesuai dengan pedagogi modern. Beberapa metode utama adalah: 

(1) Keteladanan (Uswah Hasanah), di mana Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم menjadi teladan terbaik dalam 

kejujuran, kedisiplinan, kebersihan, kesabaran, dan interaksi ramah dengan anak. Metode ini relevan 

dengan PAUD yang menekankan modeling—guru sebagai contoh sikap dan perilaku. 

(2) Kelembutan (Rifq), di mana Rasulullah selalu menunjukkan kelembutan dalam mendidik, 

karena kelembutan dapat memperindah segala sesuatu dan menghindari kerusakan jiwa anak 

(seperti dijelaskan Ibnu Qayyim). Ini sejalan dengan PAUD modern yang mengutamakan 

lingkungan edukatif aman secara emosional untuk meningkatkan keterikatan (attachment) dan 

pembelajaran positif. (3) Komunikasi Positif, di mana Nabi menggunakan komunikasi sederhana, 



   

154 
 

jelas, sesuai usia, menghindari celaan, memanggil dengan hormat, serta memanfaatkan cerita, 

metafora, sentuhan lembut, dan kontak mata. Hal ini relevan dengan prinsip positive 

communication dan positive guidance dalam PAUD yang menekankan penguatan positif (positive 

reinforcement) dan bahasa yang tidak menghukum. (4) Bermain sebagai Metode Belajar, di mana 

Nabi kerap mengajak anak bermain, bercanda, dan berlomba. Ulama seperti Al-Ghazali juga 

menyebutkan pentingnya bermain sebagai bagian pendidikan. Konsep ini selaras dengan “learning 

through play” yang menjadi inti kurikulum PAUD modern untuk menstimulasi kreativitas, bahasa, 

dan emosi (Jurnal Obsesi, 2023). 

Integrasi Kurikulum PAUD Berbasis Keislaman 

Studi Islam dalam PAUD berperan membangun kurikulum berbasis keislaman secara holistik. 

Perannya antara lain: (1) Merancang kegiatan pembiasaan seperti doa (sebelum dan sesudah makan, 

tidur, atau memulai kegiatan), salam (mengajarkan adab memberi dan menjawab salam), serta 

syukur (membiasakan ucapan "Alhamdulillah") untuk menumbuhkan kesadaran spiritual dan rasa 

syukur. (2) Mengintegrasikan nilai keislaman dalam tema belajar, misalnya saat tema "Binatang" 

dikaitkan dengan kebesaran Allah sebagai Pencipta, atau tema "Air" dikaitkan dengan pentingnya 

bersuci (wudu). Tujuannya agar setiap aktivitas belajar menjadi sarana penanaman nilai agama, 

bukan materi terpisah. (3) Menciptakan lingkungan belajar yang Islami dan ramah anak, dengan 

pendekatan non-hukuman (mengganti hukuman fisik/verbal dengan nasihat lembut dan penguatan 

perilaku baik), tidak memaksa (membiarkan anak berkembang sesuai fitrah), serta pembentukan 

karakter melalui teladan guru (akhlak terpuji, kejujuran, tanggung jawab, kemandirian) sesuai Al-

Qur'an dan Hadis (Lisa Pingky dkk., 2022). 

Dukungan Orang Tua dan Komunitas 

Islam menekankan peran keluarga dalam pendidikan anak. PAUD dapat bersinergi dengan 

orang tua melalui: (1) Parenting Islami, berupa program edukasi bagi orang tua mengenai pola asuh 

berdasarkan Al-Qur'an dan Hadis, melalui kajian rutin atau seminar untuk menyamakan persepsi 

pendidikan anak secara lembut dan islami. (2) Pembiasaan ibadah di rumah, di mana praktik yang 

diajarkan di sekolah (seperti wudu, salat, doa harian) dilanjutkan di rumah agar menjadi kebiasaan 

alami, dengan orang tua sebagai teladan nyata (uswatun hasanah). (3) Pembentukan karakter secara 

konsisten antara sekolah dan keluarga, agar nilai-nilai karakter (seperti jujur, sopan, mandiri) tidak 

berbeda aturan di sekolah dan rumah, sehingga anak tidak mengalami kebingungan moral dan 

internalisasi nilai berlangsung efektif. 

 

Simpulan 

Studi Islam sangat relevan dengan PAUD karena memberikan landasan nilai, metode, tujuan, 

dan panduan perkembangan anak yang selaras dengan prinsip pendidikan anak usia dini. Integrasi 

keduanya dapat menghasilkan pembelajaran yang tidak hanya mengasah kemampuan kognitif, 

tetapi juga karakter dan spiritualitas sejak usia dini. 

Studi Islam memiliki relevansi yang kuat dengan pendidikan anak usia dini (PAUD) karena 

Islam sejak awal telah menawarkan konsep perkembangan dan pendidikan anak yang sangat selaras 

dengan prinsip pedagogi modern. Ajaran dan teladan Nabi Muhammad menekankan keteladanan, 

kelembutan, komunikasi positif, bermain sebagai media belajar, serta pendekatan kasih sayang—

semuanya menjadi fondasi penting dalam PAUD. Ulama seperti Al-Ghazali, Ibnu Sina, dan Ibn 

Qayyim juga menegaskan pentingnya stimulasi kecerdasan, pendidikan berbasis fitrah, serta 



   

155 
 

tahapan perkembangan anak. Dengan demikian, nilai-nilai pendidikan dalam Islam bukan hanya 

relevan, tetapi memperkuat praktik PAUD yang holistik, humanis, dan sesuai dengan kebutuhan 

perkembangan anak. 

 
DAFTAR PUSTAKA 
Aisyah, S. Pendidikan Anak dalam Perspektif Sunnah. Jakarta: Kencana. 
Al-Ahsan, Abdullah. Islamic Education: Its Philosophy & Objectives. Kuala Lumpur: IIUM Press. 
Bredekamp, S. Developmentally Appropriate Practice in Early Childhood Programs. Washington, 

DC: NAEYC.  
Corresponding Author Email: muhammadburhan1727@gmail.com, meyniaralbina@uinsu.ac.id 

Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-ilmu Sosial Vol. 2, No. 5 Tahun 2024, 127-131 128 
pendidikan Islam. 

Hasan Langgulung. Asas-asas Pendidikan Islam. Jakarta: Pustaka al-Husna 
Jalaluddin & Idi, A. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Rajawali Pers. 
Jurnal Obsesi : Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini, 7(5), 2023 | 5549 Pendidikan Anak Usia Dini 

Berbasis Islam DOI: 10.31004/obsesi.v7i5.5165 
13H.M. Arifin, Ilmu Pendidikan Islam Suatu Tinjauan Teoritis dan Praktis Berdasarkan Pendekatan 

Interdisipliner, (Jakarta: Bumi Aksara, 1991), hal. 10. 
Hamid, A. (2012). Pendidikan Islam di Era Globalisasi. Bandung: Alfabeta. 
Supriyadi. (2015). Pendidikan Karakter dalam Perspektif Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 
Aly, H. N. (1999). Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: Logos Wacana Ilmu. 
Ananda, R. (2017). Pengembangan Nilai Agama dan Moral Anak Usia Dini. Medan: Perdana 

Publishing. 
Bahri, S., & Fitriani, D. (2019). Penanaman nilai-nilai agama pada anak usia dini. Jurnal Pendidikan 

Anak, 5(2), 45–56. 
Fauzia, N. (2015). Perkembangan anak usia dini pada masa golden age. Jurnal Pendidikan Anak 

Usia Dini, 1(1), 1–10. 
Hasanah, U., & Sugito. (2020). Metode penelitian kepustakaan dalam kajian pendidikan. Jurnal 

Pendidikan, 5(3), 26–34. 
Mukarromah, S., et al. (2020). Kajian pustaka sebagai metode penelitian pendidikan. Jurnal Ilmiah 

Pendidikan, 4(2), 101–110. 
Nasution, A. H., & Fathurrahman. (2020). Implementasi hadis dalam pembelajaran PAUD. Jurnal 

Pendidikan Islam Anak Usia Dini, 2(1), 33–48. 
Zainuddin. (2010). Pendidikan Islam dan Pembentukan Karakter. Malang: UIN Press. 
Wandi, Z. N., & Mayar, F. (2019). Tujuan pendidikan taman kanak-kanak. Jurnal Pendidikan Anak 

Usia Dini, 3(1), 45–55. 
Saputra, E. (2014). Pendidikan agama Islam dalam pembentukan karakter anak. Jurnal Tarbiyah, 

21(2), 233–245. 
Sa’adah, U., & Muqowim. (2020). Pendidikan karakter anak usia dini berbasis hadis. Jurnal 

Pendidikan Anak, 7(1), 20–35. 
Rizqina, N., & Suratman, B. (2020). Perkembangan anak usia dini. Jurnal PAUD, 6(2), 85–94. 
Pebriana, P. H. (2017). Kajian pustaka dalam penelitian pendidikan anak usia dini. Jurnal Obsesi, 

1(1), 1–12. 
 

 


