Jurnal Sosiologi Pendidikan dan Pendidikan IPS (SOSPENDIS) e-ISSN: 2964-336
Vol. 4 No. 1 Januari 2026, hal. 148-155

MENGIDENTIFIKASIKAN RELEVANSI STUDI ISLAM TERHADAP
PENDIDIKAN ISLLAM ANAK USIA DINI (PIAUD)

Bayu Bambang Nurfauji,' Murni Anjani,” Rd. Putri Harisma Devi,’
Shanty Elisabeth Sabrina®, Yuyun Yunengsih®
12%Sekolah Tinggi Agama Islam (STAI) Subang
12%Pendidikan Anak Usia Dini
Email: 'bayubambangnurfauzi@uinsgd.ac.id, “Murnil 10803gmail.com,

*putriharisma600@gmail.com, ‘Shantysabrinal(@gmail.com, *vuyunapis20@gmail.com
ABSTRAK

Tuntutan pembelajaran yang semakin kompleks menyebabkan semakin berkurangnya aktivitas
yang berkaitan dengan nilai agama Islam pada anak usia dini. Sedangkan, pendidikan nilai agama
Islam pada anak usia dini merupakan pondasi yang sangat penting sebagai peletakkan dasar
keagamaan supaya menjadi pribadi yang taat beribadah. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis
nilai agama Islam pada anak usia dini. Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah
kajian pustaka dengan mengumpulkan data dari karya tulis ilmiah dan penelitian terdahulu. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa nilai agama Islam dapat ditanamkan melalui kegiatan pembiasaan
dan keteladanan. Oleh karena itu sebagai seorang guru maupun orang tua harus berupaya memiliki
kepribadian baik yang dapat dijadikan contoh sebagai sifat teladan bagi anak. Guru dan orangtua
sebaiknya selalu meningkatkan wawasan pengetahuan, pemahaman dan keterampilan yang
berkaitan dengan pengembangan nilai agama Islam anak usia dini.

Kata Kunci : Studi Islam, relevansi, nilai agama, anak usia dini

ABSTRACT
Increasingly complex learning demands lead to reduced activities related to Islamic values in early childhood.
Meanwhile, the education of Islamic religious values in early childhood is a very important foundation as a laying of
the religious foundation so that they become devont individuals of worship. This study aims to analyze the value of
Islams in early childhood. The research method used in this research is literature review by collecting data from scientific
papers and previous research. The results showed that the value of the Islamic religion can be instilled through
habituation and exemplary activities. Therefore, as a teacher and a parent, we must strive to have a good personality
that can be used as an example as a role model for children. Teachers and parents should always improve their
knowledge, understanding and skills related to the development of Islamic religions values in early childhood.
Keywords: Islamic studies , religions values; Islam; early childhood.

PENDAHULUAN

Anak usia dini adalah seorang individu yang sedang mengalami pertumbuhan dan
perkembangan. Pertumbuhan berkaitan dengan bagian tubuh yang dapat diukur misalnya berat
badan, tinggi badan, lingkar kepada. Sedangkan perkembangan merupakan perubahan - perubahan
yang terjadi dalam hidupnya. Usia dini merupakan masa yang tepat untuk memberikan dasar
pengembangan kemampuan fisik, bahasa, sosial emosional, konsep diri, seni moral dan nilai-nilai
agama (Rizgina & Suratman, 2020; Trisnawati et al., 2020). Oleh karena itu anak memiliki potensi
besar untuk mengoptimalkan perkembangannya. Pertumbuhan dan perkembangan berjalan secara
beriringan.Setiap aspek perkembangan anak harus dikembangkan secara optimal, karena antara
aspek satu dan lainnya saling berkaitan dan mempengaruhi.

Pendidikan mencakup proses hidup dalam rangka mengembangkan potensi yang
dimilikinya supaya dapat berjalan secara optimal. Pendidikan anak usia dini harus menjadi proses

148


mailto:bayubambangnurfauzi@uinsgd.ac.id
mailto:Murni110803gmail.com,%203putriharisma600@gmail.com
mailto:Murni110803gmail.com,%203putriharisma600@gmail.com
mailto:4Shantysabrina1@gmail.com
mailto:5yuyunapis20@gmail.com

awal pertumbuhan dan perkembangan seseorang sebelum memasuki umur dewasa. Pendidikan
anak usia dini merupakan pemberian upaya untuk membimbing, mengasuh, dan menstimulasi anak
sehingga akan menghasilkan kemampuan dan keterampilan bagi anak. Selain itu, anak usia dini
harus mempunyai hak untuk mendapatkan pendidikan, perawatan, pengasuhan, kesehatan serta
kebutuhan gizinya. Tujuan pendidikan bagi taman kanak-kanak yaitu membantu meletakkan dasar
untuk mengembangkan sikap, perilaku, pengakuan, keterampilan, dan kreativitas yang nantinya
nantinya akan diperlukan anak untuk pertumbuhan dan perkembangannya (Wandi & Mayar, 2019).

Salah satu bagian penting yang harus mendapatkan perhatian terkait dengan pendidikan
anak usia dini yaitu pendidikan nilai agama Islam. Pendidikan nilai agama berkaitan dengan
kemauan melaksanakan ajaran agama dalam kehidupan sehari-hari. Anak harus diberikan
bimbingan dan arahan yang tepat dalam memahami tentang nilai keagamaan anak usia dini.
Kegiatan keagamaan anak usia dini berkaitan dengan kegiatan berdoa, beribadah dan berperilaku
sesuai ajaran agama. Manfaat kegiatan keagamaan yang dilakukan anak usia dini diharapkan anak
kelak akan menjadi individu yang taat beribadan dan berperilaku sesuai ajaran agamnya. Apabila
anak secara terus menerus dilatih dengan cara yang kurang tepat maka ketika mereka berusia dewasa
tidak memiliki kepedulian yang tinggi pada kehidupan beragama dalam kesehariannya (Fitriyah,
2019; Saputra, 2014).

Nilai agama untuk anak usia dini ditanamkan melalui keteladanan dan pembiasaan dari guru
maupun orangtua. Jika orangtua dan guru membiasakan dan memberikan teladan yang baik untuk
anak dengan melakukan kebaikan-kebaikan dan peribadahan yang baik maka kemungkinan besar
akan berkembang menjadi individu yang berakhlak mulia. Keteladanan yang dilakukan oleh
orangtua maupun guru mengharuskan untuk mempelajari, memahami dan mampu
mengimplementasikan dan mengarahkan pada aspek perkembangan nilai agama untuk anak usia
dini.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pendidikan anak usia dini berbasis Islam, dilakukan
melalui tiga tahap atau fase yaitu: Pertama, masa pra nikah yaitu fase memilih atau menentukan
pasangan hidup atau jodoh; Kedua, masa kehamilan yaitu fase dimana orang tua menjaga dirinya
dari hal-hal yang dilarang oleh agama Islam dan ; Ketiga, masa pasca kehamilan (setelah melahirkan)
yaitu orang tua harus memberikan keteladanan dan pembiasaan kepada anak-anaknya sejak dini
agar tujuan pendidikan agama Islam bagi anak usia dini dapat tercapai.

Berdasarkan firman Allah swt, tersebut dapatlah dipahami bahwa setiap anak yang
dilahirkan oleh ibunya tidak memiliki pengetahuan apa-apa, adapun untuk mendapatkan
pengetahuan maka setiap anak manusia yang lahir itu dilengkapi dengan berbagai panca indra
berupa pendengaran, penglihatan dan hati. Firman Allah tersebut juga memberi makna bahwa
walaupun manusia sebelum kelahirannya telah diberikan fitrah untuk memahami dan menerima
nilai-nilai kebenaran yang bersumber dari agama, namun fitrah tersebut bisa berkembang
tergantung pada kondisi yang dihadapi setelah kelahirannya sebab takkala dilahirkan ia diberi
kondrat oleh Allah untuk buta atau tidak paham akan segala sesuatu dan hanya diberi potensi seperti
akal dan panca indra yang dengan potensi tersebut dan bimbingan dari orang di sekitarnya barulah
ia dapat berkembang sesuai dengan tuntutan yang didapat dalam kehidupannya. Ramayulis, (2001)
mengemukakan bahwa penghayatan keagamaan anak sangat dipengaruhi perkembangan kejiwaan
baik itu perkembangan pemikiran, perkembangan perkenalan, perkembangan perasaan dan
sebaginya sebab setiap setiap anak yang dilahirkan itu dalam kondisi lemah dan agar potensi pada

149



dirinya bisa berfungsi maka ia membutuhkan bantuan dari orang lain. Usia dini merupakan usia
keemasan (golden age), anak pada masa ini mengalami pertumbuhan dan perkembangan fisik dan
non-fisik serta kemampuan yang dimiliki secara pesat dan sangat berpengaruh terhadap sikap dan
sifatnya di masa yang akan datang (Fauzia, 2015). Untuk itu orang tua sebagai tempat anak
dilahirkan, diasuh, dibimbing dan di besarkan tentunya mempunyai tanggung jawab yang besar
dalam mengupayakan anak tumbuh dengan kepribadian yang Islami. Islam sendiri telah
mengisyaratkan bahwa setiap anak diahirkan atas fitrah, maka kedua orang tuannya yang
bertanggung jawab apakah anak itu akan menjadi seorang Nasrani, Yahudi atau Majusi. Olehnya
itu, penanaman nilai-nilai keagamaan bagi anak sejak dini oleh orang tua perlu dilakukan sebab
lingkungan orang tua merupakan tempat pertama tumbuh dan berkembangnya seorang anak dalam
kehidupan serta segala yang dilakukan oleh orang tua akan mempengaruhi pertumbuhan dan
perkembangan keagamaan pada anak di masa selanjutnya (Aly, 1999). Pada realitas yang ada, masih
dijumpai banyak anak yang ketika menginjak usia remaja menunjukan perangai yang buruk,
pengamalan terhadap ajaran Islam pun masih kurang, sehingga timbul persepsi bahwa penanaman
nilai-nilai ajaran Islam pada anak di saat usia dini tidaklah maksimal. Permasalahan ini tentu
dipengaruhi oleh beberapa faktor, seperti orang tua yang kurang memberikan pembiasaan dan
keteladanan terhadap pengamalan nilai ajaran Islam dan lingkungan tempat anak dilahirkan
cenderung mengabaikan nilai-nilai ajaran agama.

METODOLOGI

Penelitian ini menggunakan metode kepustakaan atau kajian pustaka. Metode penelitian ini
bersumber dari berbagai kumpulan hasil karya ilmiah sebelumnya yang digunakan untuk menjawab
berbagai permasalahan penelitian(Hasanah & Sugito, 2020).Anderson (Pebriana, 2017) tujuan
penelitian kajian pustaka yaitu untuk meringkas, menganalisis dan menafsitkan teori yang
berhubungan dengan penelitian. Penelitian ini dimulai dengan melakukan pengumpulan data-data
yang berasal dari berbagai karya tulis ilmiah yang relevan(Mukarromah et al., 2020).

HASIL DAN PEMBAHASAN

Agama berkaitan dengan jalan yang wajib diikuti orang supaya sampai ke suatu tujuan suci serta
mulia. Agama berasal dari “a” mempunyai makna tidak, dan “gama” mempunyai makna kacau
(Ananda, 2017). Jadi agama diartikan sebagai; (a) jalan yang wajib dilaksanakan supaya sampai ke
tujuan, (b) metode supaya sampai tujuan yang diridhai Tuhan, (c) tuntunan yang tidak membuat
kacau manusia ataupun yang menertibkan hidup(Ananda, 2017).

Penanaman keagamaan anak usia dini mengandung nilai pembersihan jiwa rohani, nilai moral
serta nilai peningkatan taqwa kepada Allah(Makhmudah, 2020). Secara umum tujuan
pengembangan nilai agama bagi anak yaitu memberikan dasar keimanan dengan pola takwa kepada
Tuhan, akhlak yang baik, cakap, percaya pada diri sendiri, dan memiliki kesiapan untuk hidup
bermasyarakat serta menjalankan kehidupan yang diridhai Tuhan Yang Maha Esa (Ananda, 2017).
Tujuan khusus pengembangan nilai keagamaan anak prasekolah yaitu (Ananda, 2017), yaitu; (1)
mengembangkan rasa iman dan cinta terhadap Tuhan; (2) membiasakan anak agar melakukan
ibadah kepada Tuhan; (3) membiasakan perilaku yang didasari nilai agama; (4) membantu anak
supaya memiliki kepribadian yang beriman dan bertakwa pada Tuhan.

150



Tahapan perkembangan nilai keagamaan pada AUD (Ananda, 2017; Bahri & Fitriani, 2019;
Makhmudah, 2020); 1) Unflective. Kemampuan pemahaman anak dalam mempelajari nilai
keagamaan anak masih sebatas mengenalkan. Pemahaman mengenai keagamaan sehingga belum
mendalam. Hal ini dapat dilihat pada saat kegiatan keagamaan yang masih bersikap dan bersifat
kekanak-kanakan misalkan bercanda dan kegiatan main-main lainnya. 2) Egosentris. Egosetris
memiliki arti bahwa individu lebih mementingkan dirinya sendiri dan tidak peduli dengan orang
lain, individu lebih memfokuskan pada keuntungan dirinya sendiri. Sama halnya dengan sifat anak
usia dini, anak masih sering berubah-ubah, anak belum mampu bersikap konsisten. Misalkan pada
suatu waktu anak rajin dalam melaksanakan kegiatan keagamaan, tetapi pada suatu waktu anak bisa
jadi menjadi malas untuk melakukan kegiatan keagamaan tersebut. Anak lebih memilih untuk
bermain dengan temannya. Sifat ini masih wajar, sebagai orangtua dan pendidik memiliki kewajiban
untuk mengarahkan dan membimbing terkait dengan nilai keagamaan anak. 3) Misunderstand. Tahap
ini dilandasi dengan belum sempurnanya psikologis dan fisiologis yang menyebabkan banyak hal
yang belum bisa ditangkap oleh anak, dan menyebabkan salah persepsi (mzsperception) ketika mereka
belajar memahami makna dari sebuah ajaran atau pengetahuan agama yang masih bersifat abstrak
bagia anak usia dini. Pada tahap ini anak akan membayangkan bahwa Tuhan itu siapa, Tuhan
dimana, dan lain sebagainya. 4) Verbalis dan Ritualis. Tahap ini menjelaskan bahwa pemahaman
anak tentang nilai keagamaan dimulai pada saat anak mengerti bahasa. Adanya kemampuan bahasa
pada anak akan meningkatkan kemampuan komunikasi sehingga anak dapat menerima
pembelajaran dari orang lain. Dengan demikian, pada tahap ini dalam agama Islam anak mulai
dikenalkan dengan ritual keagamaan misalnya kegiatan shalat, hafalan doa, hafalan surat pendek,
nama malaikat dan lainnya.

Pengembangan nilai agama Islam juga dapat diajarkan melalui hadis-hadis yang diajarkan
disekolah yaitu hadis senyum, hadis kasih saying, hadis jangan marah, hadis kebersihan, hadis saling
member hadiah,hadis sholat tiang agama, hadis Allah itu suka indah,hadis sabar dan pemaaf,hadis
surga, hadis malu,hadis niat, hadis nasehat, hadis muslim adalah saudara,hadis perkataan baik, hadis
keutamaan membaca al-quran, hadis puasa,hadis orang yang paling mulia,hadis larangan makan
minum sambil berdiri, hadis tebar salam, hadis mencintai saudara, hadis manusia terbaik, hadis
kewajiban menuntut ilmu, hadis keutamaan belajar, hadis keutamaan jujur, hadis member lebih baik
daripada meminta(Nasution & Fathurrahman, 2020; Sa’adah & Muqowim, 2020).

RELEVANSI STUDI ISLAM DENGAN PAUD.

1. Hakekat Studi Islam

Menurut bahasa, hakikat berarti kebenaran sesuatu yang nyata atau asal mula segala sesuatu.
Bisa juga dikatakan bahwa hakikat adalah inti dari segala sesuatu atau menjadi jiwa dari sesuatu.
Sedangkan studi menurut bahasa berasal dari bahasa Inggris yaitu study yang berarti mengkaji
meterial, penelitian, melanjutkan. H.M. Arifin menyatakan bahwa yang dimaksud studi Islam
adalah proses pendidikan yang didasari pada nilai-nilai filososfis berdasarkan al-Qur’an dan Hadis
Nabi Muhammad SAW.13 kemudian dirasa kurang Ahmad Tafsir juga menandaskan studi Islam
adalah pendidikan yang berdasarkan.

Islam memahami anak usia dini sebagai amanah Allah swt yang berharga dan unik, yang terlahir
dengan fitrah yang suci, dan memiliki kemampuan daya tangkap yang kuat dalam merespon
stimulasi berupa wawasan dan pendidikan yang diperolehnya sebab anak usia dini memiliki

151



keingintahuan yang tinggi terhadap sesuatu. Anak usia dini berada pada fase emas pertumbuhan
dan perkembangnnya dengan segala keunikan yang dimilikinya. Tujuan pendidikan agama Islam
sejak usia dini adalah mendidik dan melatih anak untuk beribadah dan taat kepada Allah dengan
ikhlas, serta melatth anak agar terbiasa perilaku mulia (akhlaqul karimah), melatih anak untuk
menampakan kesalehan individu, maupun kesalehan sosial.

Pendidikan adalah fondasi utama dalam membentuk karakter dan kepribadian individu,
terutama dalam konteks masyarakat Muslim. Pendidikan Islam memiliki ciri khas yang
membedakannya dari sistem pendidikan lainnya, yaitu penckanan pada integrasi antara ilmu
pengetahuan dan nilai-nilai agama. Tujuan pendidikan Islam tidak hanya terbatas pada pencapaian
akademis, tetapi juga mencakup pembentukan akhlak dan moral yang baik, sehingga individu dapat
berkontribusi positif kepada masyarakat dan menjalani hidup sesuai dengan ajaran Islam (Mulyasa,
2013). Dalam Islam, pendidikan dianggap sebagai bagian dari ibadah. Hal ini tercermin dalam ajaran
Al-Qur'an dan Hadis yang mendorong umatnya untuk mengejar ilmu pengetahuan. Pendidikan
Islam bertujuan untuk mencetak generasi yang tidak hanya cerdas, tetapi juga beriman dan bertaqwa
kepada Allah. Dengan demikian, pendidikan ini berfungsi sebagai sarana untuk mengembangkan
potensi diri sesuai dengan prinsip prinsip syariat dan menjadikan individu sebagai insan yang
berguna bagi masyarakat (Syaiful, 2011).

Seiring dengan perkembangan dunia yang semakin kompleks, tantangan yang dihadapi oleh
pendidikan Islam juga semakin beragam. Globalisasi, kemajuan teknologi, dan perubahan sosial
mempengaruhi pola pikir dan perilaku generasi muda. Oleh karena itu, tujuan pendidikan Islam
petlu diadaptasi agar tetap relevan dengan kebutuhan zaman. Pendekatan yang inovatif dalam
metode pembelajaran sangat diperlukan untuk menjawab tantangan tersebut (Hamid, 2012).
Pendidikan Islam harus mampu memfasilitasi pengembangan keterampilan dan kompetensi yang
diperlukan di dunia ketja. Selain itu, pendidikan ini juga harus mengedepankan nilai-nilai karakter,
seperti kejujuran, disiplin, dan kepedulian sosial. Dengan mengedepankan pendekatan pendidik,
diharapkan pendidikan Islam dapat melahirkan individu yang tidak hanya unggul dalam bidang
akademis, tetapi juga berakhlak mulia dan siap menghadapi tantangan kehidupan (Supriyadi, 2015).
Kolaborasi antara sekolah, keluarga, dan 152pendidikan juga sangat penting dalam mencapai tujuan
Lingkungan yang mendukung akan menciptakan suasana belajar yang kondusif, sehingga siswa
dapat mengembangkan diri secara optimal. Dengan pendidik, pendidikan Islam diharapkan dapat
melahirkan generasi yang mampu berkontribusi dalam pendidikan pendidikan dan menciptakan
dunia yang lebih baik. Melalui pendidikan yang berkualitas, diharapkan generasi muda dapat
menjadi pemimpin masa depan yang memiliki integritas dan visi yang jelas. Pendidikan Islam bukan
sekadar proses belajar mengajar, tetapi juga sarana untuk membentuk karakter dan nilai-nilai yang
akan membimbing individu sepanjang hayatnya (Zainuddin, 2010).

Nilai-Nilai Studi Islam dalam PAUD

Studi Islam menckankan pentingnya farbiyah (pendidikan) sejak usia dini, dengan merujuk pada
hadis yang menyebutkan bahwa setiap anak dilahirkan dalam keadaan fitrah (kullu maulad yuladu
‘alal fitrah). Oleh karena itu, PAUD menjadi fase ideal untuk menanamkan nilai-nilai dasar Islam,
antara lain: (1) Akhlak Mulia, yang membangun perilaku baik seperti jujur, sabar, dan berbagi, serta
mengajarkan interaksi yang sopan dan hormat kepada orang lain; (2) Kejujuran, sebagai pondasi
integritas dengan membiasakan anak berkata benar, tidak menipu, dan bertanggung jawab;
(3) Sopan Santun, berupa pengenalan adab dalam berinteraksi seperti mengucapkan "tolong" dan

152



"terima kasih" serta menghormati yang lebih tua; (4) Rasa Empati, yaitu kemampuan memahami
dan peduli pada orang lain melalui kebiasaan berbagi, menolong, dan menghargai perasaan; serta
(5) Kebiasaan Ibadah Sederhana, seperti berdoa sebelum makan, wudu sederhana, atau membaca
Al-Fatihah, guna membentuk kesadaran spiritual dan hubungan dengan Allah sejak dini. Nilai-nilai
ini bertujuan membentuk karakter awal anak yang kuat agar mereka tumbuh menjadi individu yang
beriman, berakhlak baik, dan siap menghadapi tantangan hidup (Zulfikli Agus, 2018).
Konsep Perkembangan Anak dalam Islam

Studi Islam memahami bahwa manusia berkembang melalui tahapan (marahil), sehingga
pendidikan harus menyesuaikan setiap tahap tersebut. Pemikiran ulama seperti Al-Ghazali, Ibnu
Sina, dan Ibn Khaldun memberikan dasar yang kuat bagi konsep ini. Pertama, stimulasi kecerdasan
sejak kecil (hifz al-‘aql) sangat ditekankan. Al-Ghazali dalam Ihya’ ‘Ulim ad-Din menjelaskan bahwa
anak adalah amanah dan ibarat permata murni yang dapat dibentuk melalui pendidikan dan
pembiasaan baik, sementara Ibnu Sina dalam As-Siyasah menekankan perhatian  pada
perkembangan otak, emosi, dan pola asuh sejak dini. Intinya, Islam memandang masa kecil sebagai
fase emas yang memerlukan stimulasi aktif untuk mengoptimalkan akal, moral, dan karakter.
Kedua, pentingnya bermain sebagai metode pendidikan alami yang sesuai dengan fitrah anak. Nabi
Muhammad ¥ memberikan teladan dalam mengajak anak bermain dan bercanda, sementara Al-
Ghazali menegaskan bahwa bermain membantu perkembangan fisik, mental, dan sosial serta
mencegah anak dari beban berlebihan. Ketiga, pendidikan harus sesuai fitrah dan tahap tumbuh
kembang. Islam memandang anak lahir dalam keadaan fitrah, sehingga pendidikan perlu
memperhatikan karakteristik perkembangan fisik, psikologis, sosial, dan spiritual. Ibnu Khaldun
dalam A/-Mugaddimah menekankan bahwa pendidikan harus bertahap dan tidak terlalu keras agar
tidak merusak jiwa anak. Tahapan klasik (marahil at-tarbiyah) meliputi fase kanak-kanak awal
(bermain dan pembiasaan adab dasar), fase tamyiz (sekitar 7 tahun, mulai latihan ibadah), dan fase
remaja/pubertas (pembentukan tanggung jawab dan disiplin moral). Keempat, keselarasan dengan
prinsip PAUD modern (Developmentally Appropriate Practice — DAP). Prinsip DAP—seperti
pembelajaran sesuai usia, penggunaan metode bermain, stimulasi sosial-emosional, dan lingkungan
yang aman serta penuh kasih—ternyata sejalan dengan konsep pendidikan anak dalam Islam. Islam
telah lama menekankan kasih sayang sebagai dasar pendidikan, penggunaan bermain sebagai sarana
belajar, dan pemberian beban sesuai kemampuan anak (taklif bima yutaq). Dengan demikian,
PAUD modern sejalan dengan konsep marahil at-tarbiyah yang diajarkan para ulama (Nur Anisyah,
2018; Amalia Uswatun Hasanah, n.d.).
Metode Pendidikan Ala Nabi

Pendidikan anak usia dini (PAUD) dapat mengambil inspirasi dari metode Rasulullah # yang
humanis, berbasis fitrah, dan sesuai dengan pedagogi modern. Beberapa metode utama adalah:
(1) Keteladanan (Uswah Hasanah), di mana Nabi Muhammad ¥ menjadi teladan terbaik dalam
kejujuran, kedisiplinan, kebersihan, kesabaran, dan interaksi ramah dengan anak. Metode ini relevan
dengan PAUD yang menckankan modeling—guru sebagai contoh sikap dan perilaku.
(2) Kelembutan (Rifg), di mana Rasulullah selalu menunjukkan kelembutan dalam mendidik,
karena kelembutan dapat memperindah segala sesuatu dan menghindari kerusakan jiwa anak
(seperti dijelaskan Ibnu Qayyim). Ini sejalan dengan PAUD modern yang mengutamakan
lingkungan edukatif aman secara emosional untuk meningkatkan keterikatan (attachment) dan

pembelajaran positif. (3) Komunikasi Positif, di mana Nabi menggunakan komunikasi sederhana,
153



jelas, sesuai usia, menghindari celaan, memanggil dengan hormat, serta memanfaatkan cerita,
metafora, sentuhan lembut, dan kontak mata. Hal ini relevan dengan prinsip positive
communication dan positive guidance dalam PAUD yang menekankan penguatan positif (positive
reinforcement) dan bahasa yang tidak menghukum. (4) Bermain sebagai Metode Belajar, di mana
Nabi kerap mengajak anak bermain, bercanda, dan berlomba. Ulama seperti Al-Ghazali juga
menyebutkan pentingnya bermain sebagai bagian pendidikan. Konsep ini selaras dengan “learning
through play” yang menjadi inti kurikulum PAUD modern untuk menstimulasi kreativitas, bahasa,
dan emosi (Jurnal Obsesi, 2023).
Integrasi Kurikulum PAUD Berbasis Keislaman

Studi Islam dalam PAUD berperan membangun kurikulum berbasis keislaman secara holistik.
Perannya antara lain: (1) Merancang kegiatan pembiasaan seperti doa (sebelum dan sesudah makan,
tidur, atau memulai kegiatan), salam (mengajarkan adab memberi dan menjawab salam), serta
syukur (membiasakan ucapan "Alhamdulillah") untuk menumbuhkan kesadaran spiritual dan rasa
syukur. (2) Mengintegrasikan nilai keislaman dalam tema belajar, misalnya saat tema "Binatang"
dikaitkan dengan kebesaran Allah sebagai Pencipta, atau tema "Air" dikaitkan dengan pentingnya
bersuci (wudu). Tujuannya agar setiap aktivitas belajar menjadi sarana penanaman nilai agama,
bukan materi terpisah. (3) Menciptakan lingkungan belajar yang Islami dan ramah anak, dengan
pendekatan non-hukuman (mengganti hukuman fisik/verbal dengan nasihat lembut dan penguatan
perilaku baik), tidak memaksa (membiarkan anak berkembang sesuai fitrah), serta pembentukan
karakter melalui teladan guru (akhlak terpuji, kejujuran, tanggung jawab, kemandirian) sesuai Al-
Qur'an dan Hadis (Lisa Pingky dkk., 2022).
Dukungan Orang Tua dan Komunitas

Islam menekankan peran keluarga dalam pendidikan anak. PAUD dapat bersinergi dengan
orang tua melalui: (1) Parenting Islami, berupa program edukasi bagi orang tua mengenai pola asuh
berdasarkan Al-Qur'an dan Hadis, melalui kajian rutin atau seminar untuk menyamakan persepsi
pendidikan anak secara lembut dan islami. (2) Pembiasaan ibadah di rumah, di mana praktik yang
diajarkan di sekolah (seperti wudu, salat, doa harian) dilanjutkan di rumah agar menjadi kebiasaan
alami, dengan orang tua sebagai teladan nyata (uswatun hasanah). (3) Pembentukan karakter secara
konsisten antara sekolah dan keluarga, agar nilai-nilai karakter (seperti jujur, sopan, mandiri) tidak
berbeda aturan di sekolah dan rumah, sehingga anak tidak mengalami kebingungan moral dan
internalisasi nilai berlangsung efektif.

Simpulan

Studi Islam sangat relevan dengan PAUD karena memberikan landasan nilai, metode, tujuan,
dan panduan perkembangan anak yang selaras dengan prinsip pendidikan anak usia dini. Integrasi
keduanya dapat menghasilkan pembelajaran yang tidak hanya mengasah kemampuan kognitif,
tetapi juga karakter dan spiritualitas sejak usia dini.

Studi Islam memiliki relevansi yang kuat dengan pendidikan anak usia dini (PAUD) karena
Islam sejak awal telah menawarkan konsep perkembangan dan pendidikan anak yang sangat selaras
dengan prinsip pedagogi modern. Ajaran dan teladan Nabi Muhammad menekankan keteladanan,
kelembutan, komunikasi positif, bermain sebagai media belajar, serta pendekatan kasih sayang—
semuanya menjadi fondasi penting dalam PAUD. Ulama seperti Al-Ghazali, Ibnu Sina, dan Ibn
Qayyim juga menegaskan pentingnya stimulasi kecerdasan, pendidikan berbasis fitrah, serta

154



tahapan perkembangan anak. Dengan demikian, nilai-nilai pendidikan dalam Islam bukan hanya
relevan, tetapi memperkuat praktik PAUD yang holistik, humanis, dan sesuai dengan kebutuhan
perkembangan anak.

DAFTAR PUSTAKA

Aisyah, S. Pendidikan Anak dalam Perspektif Sunnah. Jakarta: Kencana.

Al-Ahsan, Abdullah. Islamic Edncation: Its Philosophy & Objectives. Kuala Lumpur: IIUM Press.

Bredekamp, S. Developmentally Appropriate Practice in Early Childhood Programs. Washington,
DC: NAEYC.

Corresponding Author Email: muhammadburhan1727@gmail.com, meyniaralbina@uinsu.ac.id
Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-ilmu Sosial Vol. 2, No. 5 Tahun 2024, 127-131 128
pendidikan Islam.

Hasan Langgulung. Asas-asas Pendidikan Islam. Jakarta: Pustaka al-Husna

Jalaluddin & Idi, A. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Rajawali Pers.

Jurnal Obsesi : Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini, 7(5), 2023 | 5549 Pendidikan Anak Usia Dini
Berbasis Islam DOI: 10.31004/obsesi.v7i5.5165

13H.M. Arifin, Ilmu Pendidikan Islam Suatu Tinjauan Teoritis dan Praktis Berdasarkan Pendekatan
Interdisipliner, (Jakarta: Bumi Aksara, 1991), hal. 10.

Hamid, A. (2012). Pendidikan Islam di Era Globalisasi. Bandung: Alfabeta.

Supriyadi. (2015). Pendidikan Karakter dalam Perspektif Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Aly, H. N. (1999). Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: Logos Wacana Ilmu.

Ananda, R. (2017). Pengembangan Nilai Agama dan Moral Anak Usia Dini. Medan: Perdana
Publishing.

Bahri, S., & Fitriani, D. (2019). Penanaman nilai-nilai agama pada anak usia dini. Jurnal Pendidikan
Anak, 5(2), 45-56.

Fauzia, N. (2015). Perkembangan anak usia dini pada masa golden age. Jurnal Pendidikan Anak
Usia Dini, 1(1), 1-10.

Hasanah, U., & Sugito. (2020). Metode penelitian kepustakaan dalam kajian pendidikan. Jurnal
Pendidikan, 5(3), 26-34.

Mukarromah, S., et al. (2020). Kajian pustaka sebagai metode penelitian pendidikan. Jurnal Ilmiah
Pendidikan, 4(2), 101-110.

Nasution, A. H., & Fathurrahman. (2020). Implementasi hadis dalam pembelajaran PAUD. Jurnal
Pendidikan Islam Anak Usia Dini, 2(1), 33-48.

Zainuddin. (2010). Pendidikan Islam dan Pembentukan Karakter. Malang: UIN Press.

Wandi, Z. N., & Mayar, F. (2019). Tujuan pendidikan taman kanak-kanak. Jurnal Pendidikan Anak
Usia Dini, 3(1), 45-55.

Saputra, E. (2014). Pendidikan agama Islam dalam pembentukan karakter anak. Jurnal Tarbiyah,
21(2), 233245,

Sa’adah, U., & Muqowim. (2020). Pendidikan karakter anak usia dini berbasis hadis. Jurnal
Pendidikan Anak, 7(1), 20-35.

Rizqina, N., & Suratman, B. (2020). Perkembangan anak usia dini. Jurnal PAUD, 6(2), 85-94.

Pebriana, P. H. (2017). Kajian pustaka dalam penelitian pendidikan anak usia dini. Jurnal Obsest,
1(1), 1-12.

155



